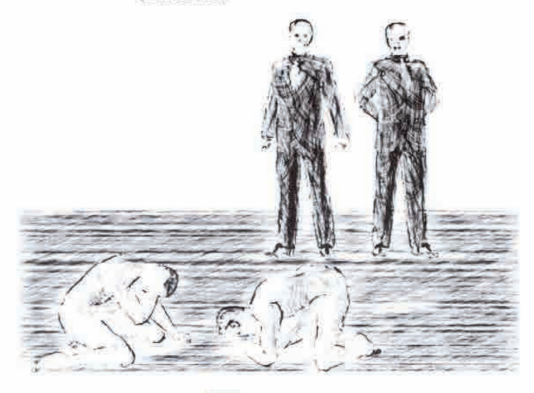
# Educar en la solidaridad

Cesar Garcia Rincón Doctor en Sociología y Diplomado en Trabajo Social Responsable del Dpto, de Trabajo Social de Nira, Sra-del Recuerdo (Madrid)

Nuestras actitudes hacia los diferentes están en la base de nuestra interacción social con ellos.

Educar en el compromiso y la solidaridad hoy en dia es ir claramente contracorriente. En una sociedad sutilmente orientada hacia un individualismo donde lo mio es lo primero y lo del otro "ya veremos...", hablar de poner al otro (necesitado) en el punto de mira de nuestra motivación y descentrarnos un poco para salir a su encuentro, nos hace sentirnos a los educadores y formadores bajo el sindrome de quien "predica en el desierto". Intentar aplicar el necesario "freno moral" ante unos limites cada vez más blandos y franqueables sobre una pista resbaladiza en la carrera hacia la adultez, implica verdaderos proyectos de ingeniería tipo frenos ABS pedagogicos para que los chavales no patinen y se nos estrellen antes de haber podido poner en práctica sus talentos y potencialidades. Proponer hoy cierta demora de muestras gratificaciones personales para atender primero las urgentes necesidades ajenas producto de la injusticia social, es como ponerte delante a un mio un dulce y un libro y pretender que lea el libro antes de comerse el dulce.



## Crear espacios de lo posible y circunstancias favorables en el centro educativo

Afortunadamente siempre hay luces, pequeños destellos de esperanza que debemos aprovechar como espacios para la reflexión y la acción. Estas luces no siempre son visibles, pero estan ahi y hay que descubrirlas. Por ejemplo, la encuesta de la Fundación Santa Maria sobre los jóvenes españoles (1999) puso de relieve, acerca de las actividades de ocio practicadas por los jóvenes, que sólo el 9,3% practicaban el voluntariado social, frente a unos porcentajes por encima del 90% que veian la televisión habitualmente, salian con los amigos o escuehaban música. Sin embargo, son un 57,2% los que afirmaban que les gustaria practicar el volumariado. Esta discrepancia entre lo que me gustaria hacer y lo que realmente hago, nos debe plantear grandes interrogantes a los adultos, educadores y, en general, modelos de referencia para los más jovenes

En relación a lo anterior, cualquier avispado empresario sabria, ante una necesidad o desco latente que no llega a cristalizar, crear los recursos y estrategias para su satisfacción, atraer para si a los jóvenes sedientos de identidad, expresión personal y reconocimiento social. No hay más que echar un vistazo a la publicidad dirigida a los jovenes. En el caso del voluntariado, parece que no estamos acertando, parece que los educadores no terminamos de construir puentes y veredas transitables para el desarrollo y expresión de los valores humanos, o tal vez, que ese proceso nos implica a nosotros en el seno familiar y en la posterior socialización de nuestros hijos, y ese compromiso hace variar nuestros comodos y posmodernos planes. Hace tiempo me pregintaba una experimentada frabajadora social si yo sabia donde



"...educar en la solldaridad es enseñar a: pensar de otra manera, sentir afecto hacia el necesitado y desarrollar habilidades sociales y prosociales para ayudar..."

estaban los adultos, aludiendo a cierta invisibilidad social de los mismos. Se sabe dónde están los niños, los jóvenes, los ancianos, pero, ¿y los adultos? Hace unas semanas estuve un juevos por la noche en un centro de ocio, de esos con múltiples restaurantes y bares de copas, etc. La mayorta de los que alli estaban, según pudo observar mi mente de sociólogo, eran adultos a partir de los 40 años. Entonces me pregunté: ¿con quién están los ligos?

Un programa de Educación Prosocial durante la enseñanza media, que incluya la posibilidad de ejercitarse en los valores de ciudadanía y compromiso social mediante el voluntariado, constituye un innerario social en el sentido de crear "espacios de lo posible" o "circunstancias favorables" en las que los jóvenes puedan realmente expresar sus valores y aspiraciones (lo que me gustaria hacer) y experimenten cierta coherencia con lo que "realmente hago" porque (y perdon por el juego de palabras) si lo que realmente hago es lo contrario de lo que me gustaria hacer, al final me lo acabo creyendo, y lo que me gusta hacer es lo que realmente hago de forma habitual, ya que no es fácil vivir en permanente disonancia.

El razonamiento anterior nos aproxima a las bases pedagógicas de la educación en la solidaridad. que estan en el concepto de actitud. Nuestras actitudes hacia los diferentes (emigrantes, sin techo, presos, drogadictos, menores en desventaja, mayores) están en la base de nuestra interacción social con ellos. Pongamos un ejemplo ante una conducta como apalear a un pobre mendigo o una indefensa inmigrante, hay en quien la ejercita, un pensamiento (este negroinmigrante de mierda es inferior y encima nos quita el trabajo), un sentimiento (me produce asco verlo/a, me siento ansioso y tenso). una predisposición a la acción (desco liberar esa tensión, ese impulso a actuar conforme a lo que pienso y siento), unas circunstancias (me siento fuerie y capaz de hacerlo, me acompañan cuatro amigos, hemos tomado un botellón y brindado por nuestros ideales, no nos ye nadie) y la conducta final (le: dan una brutal paliza). Cuando las circumstancias son favorables, las conductas llevadas a cabo se expresan coherentemente con la secuencia actitudinal pensar-sentir-hacer. La solidaridad significa lo contrario de lo expuesto hasta aqui: es una forma de pensar con el otro (tener en cuenta su realidad y su punto de vista), es una forma de sentir con el otro (ponerse en su lugar, simpatizar y empatizar conel) y es una forma de liacer con el otro (ayudarle a que se ayude a si

mismo, darle la caña en lugar del pez). Es importante señalar que digo "con el otro" y no "para el otro" o "por el otro". Con el otro implica que el es el protagonista de su proceso de liberación personal. ayudar para el otro nos pone a nosotros en el centro del escenario prosocial (donde debe estar el otro). lo que hace del otro un ser dependiente de la ayuda de forma que. cuando esta desaparece; no sabe seguir sólo. Por tanto, educar en la solidaridad es enseñar a: pensar de otra manera, senur afecto hacia el necesttado y desarrollar habilidades sociales y prosociales para ayudar porque, no basta con haçer el bien, hay que hacerlo bien.

# La familia: primera escuela de solidaridad

La primera escuela de solidaridad está en la familia, esa microsociedad afectiva que constituye la celula básica de la sociedad y, como tal, cuando enferma, todo el cuerpo social acaba sufriendo las consecuencias. Por poner un pequeño ejemplo lustórico, cuando los niños alemanes alejados de sus familias durante la primera guerra mundial volvieron huérfanos a la "...los niños que tienen responsabilidades
en casa, cuya conducta depende directamente del bienestar
de los demás, son luego más prosociales que
aquellos a los que se
lo dan todo hecho..."

Alemania de la posguerra, su necesidad de un referente paternal fue uno de los aspectos importantes que propició el triunto de Hitler y del nazismo. Yo provengo de una familia de seis hermanos y recuerdo que en mi casa siempre habia pegada en la nevera la tipica lista de tareas domésticas por semanas en la que cada uno se iba encargando cada dia de um cosa. Casi siempre se llegaba justo de recursos a fin de mes, no teniamos dinero para pagar una asistenta y, ciertamente esa circunstancia favoreció el aprendizaje del compromiso: Años más tarde, Investigando sobre la conducta prosocial, hete aqui que me encuentro con que los miños que tienen responsabilidades en casa, cuya conducta depende directamente del bienestar de fos

demás (recoger y poner la mesa. hacer la compra, cuidar de los hermanos pequeños, etc) son luego mas prosociales que aquellos a los que se lo dan todo hecho y se pasanel dia viendo la televisión o jugando con la consola. Que la sociedad actual es, por extension cuantitativa y cualitativa, el reflejo de la familia que tenemos, constituye una verdad casi de perogrullo y no hace falta ser un experto analista social para darse cuenta de ello. De ahí la importancia de que familia y es-cuela (padres y profesores). como agentes de socialización, trabajen conjuntamente en la formación de la persona. Yo defiendo que los padres que matricular a un niño/a en un colegio, esten obligados (como mínimo moralmente) desde ese momento a "educar a su hijo/a con el colegio", incluso creo que debe firmarse en un papel. Hace poco comenté esto en una comisión de expertos sobre la Sigmificatividad de la Escuela Catolica: unos asienten, otros se extranon, pero nadie toma nota.

Tambien los niños que son educados desde el razonamiento sobre sus conductas, el afecto y calidez de los padres, los limites claros y de acuerdo entre los dos conyuges, el dialogo constante acerca de sus experiencias y vivencias, son más prosociales que aquellos que son constantemente sermoneados, castigados sin explicación, peloteados en el sentido ping-pong (lo que digatu padre, lo que diga tu madre, aunque tu madre piense que yo digo que...) o, todavia peor, los que son utilizados para hacer daño al otroconyuge, Incluso a la hora de "sancionar" también se puede fomentar la prosocialidad, en dos sentidos Primero, el razonamiento que hagamos sobre la conducta-infracción en cuestion debe destacar las consecuencias de la misma "para los otros", no "para el niño", ya que en este último caso le estamos culpabilizando y condenando (recuerden



aquella bella desiderata pedagógica "si un niño vive condenado, aprende a condenar Titulada Jos niños aprenden lo que viven). Cuando destacamos las buenasmalas consecuencias de nuestra conductapara los demás, estamos fomentando la empatia (ponerse en lugar del otro) y la sensibilidad hacia el otro, bases fundamentales del compromiso y la solidaridad. En segundo lugar, propongo un tipo de l'sanción por valores", en el sentido de aprovechar el conflicto socio-normativo como oportunidad pedagogica para "restaurar el valor quebrantado", lo cual exige una reflexión previa con el niño/a o adolescente y buenas dosis de creatividad para que la propia sanción suponga una experiencia de aprendizaje

## De la movilización cognitiva a la movilización participativa: el voluntariado como expresión de solidaridad

Volviendo a la juventud-adolescencia, la educación en la solidaridad tiene su máxima expresión en el voluntariado. es decir, no debe quedarse solo en las aulas con la excusa de que todavia no tienen 18 años, muchas asociaciones y provectos admiten voluntarios desde los 16 años, incluso he visto alguna Ley de Voluntariado que lo contempla, precisamente por su valor de aprendizaje. No debamos quedarnos sólo en la movilización cognitiva (ideas, conciencias), que es uno de los peligros de la modernización de la solidaridad, sino que se ha de dar el paso fundamental a la movilización participativa (la práctica de la solidaridad en proyectos de voluntariado). El voluntariado en los centros educativos es para muchos jóvenes la primera experiencia donde ofrecen, expresan y ponen a prueba todo lo que han aprendido acerca de los valores humanos. Dichas experiencius de voluntariado que, como he comentado, van en aumento y prueba de ello son las referencias en la Ley de Calidad, están necesitadas de guías didácticas y orientaciones para bacer el acompañamiento de los alumnos a modo de "cuadernos de viaje" que les ayuden a reflexionar sobre su experiencia y a interiorizar sus vivencias.

A lo largo de mi experiencia profesional durante 13 años acompañando alumnos de la bachillerato y voluntarios en una ONG he elaborado un "Cuaderno de Vinje para Acompañar Experiencias de Voluntariado Social" que intenta eubrir estanecesidad que comento. Hay muchos: materiales para trabajar valores, actitudes. annlisis de la realidad social, en el aula (la movilización cognitiva que he comenta-



do), pero son contados con los dedos de la mano los que hay para acompañar la experiencia de voluntariado (la movilización participativa). Este sencillo libro-manual, se presenta con un lenguaje claro y cercano, y con buenas dosis de creatividad, incluyendo sencillos ejercicios y auto-evaluaciones, de forma que lo convierten en un imprescindible "compañero de viaje" auto-reflexivo y formativo. Comienza por definir y situar el horizonte de la justicia y el camino de la solidaridad. Luego hablamos de la mochila del voluntario, en la que no deben faltar tres cosas: unas gatas de la solidaridad, una brujula de la justicia y una caja de herramientas del sur. Con estos tres símbolos se trabajan de forma creativa temas como la percepción interpersonal (estereotipos, primeras impresiones), las motivaciones (heteronomas-autónomas), los dilemas del voluntario (valores como criterios de decisión) y las habilidades sociales en la relación de ayuda (escucha, comunicación verbal y no verbal, asertividad, inteligencia emocional y trabajo en equipo). Finalmente el libro: propone una serie de etapas por las que va pasando el voluntario en su proceso, invitándole a reflexionar e ir profundizando en la realidad social progresivamente: 1) Buscando muestro sitio (¿quien elige a quien!), 2) Los primeros pasos de la solidaridad (por las calles del sur), 3) Explorando la realidad (miramos desde el otro), 4) Perforando la realidad (las estructuras de la pobreza) y 5) Creando cultura (hacia un estilo de vida solidario).

#### Cuaderno de Viaje para Acompañar Experiencias de Voluntariado Social

Autor; César Garcia-Rincón, Colaborador: Carlos Hernández Fernández.

Edita: Homo Prosocius (ONG para el Fomento de la Cultura y la Prosocialidat). Madrid, 2003.

Pedidos: Distribuciones Asenjo, S.L. e/ Pilar de Zaragoza, 37. 28028 MADRID Tel; 913559647.

E-mail: pedidosasenjotaterra,es

Librerias: La Casa del Libro, Web; www.casadellibro.com