
1166	 RESEÑAS

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

destacando los claroscuros que quedan, en 
cierto modo zanjados, por la alegría de la 
conversión. 

Sigue a esta exposición temática el diá-
logo de Pascal con Montaigne, Descartes y 
Unamuno, mediante una serie de artículos 
que Villar fue publicando a lo largo de su 
carrera. Respecto a Montaigne, contrastan 
un humanismo cristiano frente a uno se-
cular, una ética de mínimos frente a una 
ética de máximos, y el conformismo, co-
modidad o tolerancia de Montaigne frente 
al compromiso e ideal de perfección pasca-
lianos. Les une, sin embargo, la conciencia 
de la fragilidad y la inconsistencia huma-
na, las contradicciones, aunque Montaigne 
se detenga demasiado en ellas. Respecto 
a Descartes, las diferencias son rotundas: 
entronización del sujeto frente a su des-
centramiento, autosuficiencia de la razón 
frente a limitación de la razón y verda-
des parciales de la ciencia, certeza frente 
a probabilidad, y sobre todo, el papel del 
corazón y la ética de la caridad en Pascal. 
Finalmente, Villar ofrece dos valiosos ar-
tículos en los que Unamuno, autor al que 
también ha dedicado buena parte de su 
carrera, sube a la palestra. El vasco, que 
consideraba a Pascal un hermano espiri-
tual, y con quien en múltiples ocasiones se 
identificó, encarna el espíritu trágico y la 
conciencia de fragilidad siglos más tarde, 
aunque quizá, sin en final feliz que supuso 
la fe para Pascal. 

En definitiva, como se ha tratado de 
exponer, Blaise Pascal: pensar sin límites, 
ofrece un marco completo para una com-
prensión integral de un filósofo que, «sin 
crear escuela (…), se convirtió en un autor 
clásico, tan leído como poco citado, que 
siempre ha dado que pensar»21

3. Recuerda la 
autora que Pascal «siempre repite los mis-
mos temas vistos desde distintos ángulos», 
y algo semejante consigue ella, gracias a la 
colección de artículos que continuamente 
traen ante el entendimiento las ideas más 
relevantes del autor. – Salud Merino Ostos.

3   (p. 244)

Ortega y Gasset, J., La idea de principio en 
Leibniz y la evolución de la teoría deduc-
tiva. Madrid: CSIC / Fundación José Or-
tega y Gasset-Gregorio Marañón, 2021

Publicada originalmente en Buenos Ai-
res en 1958, pero escrita en 1947, la obra La 
idea de principio en Leibniz y la evolución de 
la teoría deductiva ha sido recuperada por el 
CSIC y la Fundación José Ortega y Gasset-
Gregorio Marañón en una lujosa, ampliada 
y completísima edición llevada a cabo por 
Javier Echeverría. El contenido más rele-
vante de esta nueva edición, que cuenta con 
estudios introductorios de Jaime de Salas, 
Concha Roldán y el propio Echeverría, son 
las 587 notas de trabajo de las que se va-
lió Ortega para la redacción del libro —y 
de la conferencia Del optimismo en Leibniz, 
también incluida en la edición—, que han 
permanecido inéditas en el Archivo Ortega 
y Gasset. 

El interés de Ortega por Leibniz estuvo 
presente a lo largo de toda su trayectoria, 
desde sus años en Marburgo como investi-
gador posdoctoral en la primera década del 
siglo XX22

1 hasta la década de los 40, cuan-
do vivía en Lisboa y decidió dar forma al 
presente libro. En ese medio siglo, como 
apunta Echeverría, hubo un momento en 
que tal interés cobró especial intensidad: a 
mediados de los años 20 Ortega se empleó a 
fondo con la metafísica leibniziana, dictan-
do un curso universitario y publicando tres 
artículos sobre el filósofo alemán.

A medida que leía e investigaba sobre 
Leibniz, Ortega iba escribiendo anota-
ciones, generalmente en pequeñas hojas 
en blanco que solía llevar encima. Todas 
estas notas, junto a otros materiales so-
bre Leibniz, fueron reunidos en el deno-
minado Montón Leibniz, colección que 
constituye el valiosísimo contenido que 
esta nueva edición pone a disposición de 

1   José Gaos apuntó en 1960 la hipóte-
sis de que el proyecto orteguiano de escribir 
un libro sobre Leibniz se forjó justamente en 
estos años en Marburgo, aunque lo redactara 
casi medio siglo más tarde: Gaos, J. (1960). «El 
Leibniz de Ortega», Dianoia, año VI, núm. 6, 
p. 200.



© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

	 RESEÑAS� 1167

los investigadores. Ortega escribió el libro 
en ocho semanas en Lisboa en 1947, pero 
lo que estas notas revelan es toda la labor 
previa a lo largo de décadas sobre Leibniz 
y otros autores relacionados. Entre los mo-
tivos que el editor de la obra ofrece para 
destacar el interés de este material inédito 
hay uno especialmente reseñable: Ortega 
había anunciado el libro como un primer 
volumen dedicado a la filosofía de Leibniz, 
al que seguirían otras dos entregas sobre el 
principio de razón suficiente y el principio 
de lo mejor (a este último tema dedica algu-
nos desarrollos en Del optimismo en Leib-
niz). Varios documentos del Montón Leibniz 
son anotaciones relacionadas con aquellos 
proyectos que finalmente no fueron realiza-
dos.

Lo que ciertamente llama la atención, 
como ya advirtieron en su momento discí-
pulos como Julián Marías o José Gaos, es 
que este libro que anuncia a Leibniz luego 
no lo aborda de forma directa («un para-
dójico libro sobre Leibniz propiamente sin 
Leibniz», escribió Gaos en una reseña cier-
tamente crítica con su maestro23

2). Lo que el 
título promete —sobre todo en lo referente 
a un estudio sobre el concepto de «princi-
pio» en Leibniz— no se ve posteriormente 
reflejado en sus páginas: más que un libro 
sobre Leibniz, es un tratado filosófico sobre 
muchos temas centrales en Leibniz —co-
mo el propio Ortega señala, es un libro que 
sobre todo investiga los modos de pensar 
científico y filosófico (aunque también hay 
espacio para la religión y el mito)—, pero 
plasmados desde la perspectiva de muchos 
otros autores y tradiciones (con especial 
atención a Aristóteles) y desde el punto de 
vista original, singular y extraordinaria-
mente erudito del propio Ortega. El mismo 
Gaos, en su reseña del libro en 1960, da 
cuenta de forma minuciosa de algunos de 
los innumerables temas que recorren el vo-
lumen: álgebra y geometría desde un punto 
de vista cartesiano, la teoría deductiva en 
Aristóteles y Euclides, la evidencia, el sen-
sualismo (también en Aristóteles), la esco-
lástica (cuyo tratamiento es especialmente 

2   Ib.

cuestionado por su discípulo Gaos), el estoi-
cismo, la oposición entre ideoma y draoma 
(o entre ideas y creencias, en la más cono-
cida terminología orteguiana), la cuestión 
de la duda y el asombro como el principio 
de la filosofía, la distinción entre creencia y 
verdad, etc. 

No es este lugar para un análisis de una 
obra que, por otro lado, ha sido estudiada 
exhaustivamente por tantos investigadores 
del genial autor español. Me centraré por 
tanto en lo más novedoso, el Montón Leibniz 
(el contenido del libro, sea dicho, respeta la 
edición de las Obras Completas). Aunque 
difíciles de fechar, se cree que los papeles 
que lo componen fueron redactados en su 
mayoría en los años en torno a la escritura 
de la obra (1947-1948), aunque un grupo de 
textos podrían datar de 1924-1925, con mo-
tivo del curso en la Universidad Central de 
Madrid. Las notas revelan la seriedad con la 
que Ortega afrontó la obra. Asimismo, po-
sibilitan conocer otro registro de Ortega: el 
Ortega que pensaba para sí mismo y, como 
señala el editor —que proporciona abun-
dante información contextual sobre estas 
notas en referencias a pie de página—, un 
Ortega no para el público, sino más íntimo24

3.
Las primeras 371 notas componen un 

léxico leibniziano ordenado alfabéticamen-
te (para emplearlo como guía clarificadora 
en la redacción del libro) y que ocupa más 
de la mitad de las notas. Sus entradas son 
en general cortas, muy pocas superan las 
diez líneas. Términos especialmente señala-
dos en el imaginario de Leibniz cuentan con 
varias entradas: por ejemplo, al concepto 
«Optimismo» le dedica más de una docena 
de notas, a «Mónada» una decena, mientras 
que el término «Principio» que da título al 
volumen —en sus diferentes formas: razón 
suficiente, ser y conocer, uniformidad, ter-
cio excluso, continuidad, principio de lo 
mejor…— ocupa prácticamente todas las 
notas que van de la 245 a la 309.

El segundo grupo de manuscritos se 
compone de un solo texto, pero más amplio 
(seis hojas): las acotaciones de lectura de 
los Nuevos ensayos de Leibniz. El tercero 

3   (p. 17)



1168	 RESEÑAS

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

incluye ya apuntes preparatorios para la 
escritura de La idea de principio en Leibniz. 
En él la longitud de las notas es considera-
blemente mayor, incluyendo textos de dos y 
tres páginas. Algunos de estos manuscritos, 
más largos y con una elaboración del pensa-
miento más desarrollada, fueron incluidos 
sin cambios en la obra. Recogen, por ejem-
plo, discusiones con Dilthey, las críticas a 
Kierkegaard y Heidegger, reflexiones sobre 
la esencia y origen de la filosofía, el análisis 
del juego o meditaciones sobre el mito y la 
religión.

Una cuarta zona de notas presenta las 
correcciones de las pruebas de imprenta, la 
quinta recoge materiales destinados a escri-
bir la conferencia Del optimismo en Leibniz, 
la sexta —con variados enfoques sobre la fi-
losofía de Platón— reflexiona sobre el prin-
cipio de «lo mejor» —el tema al que Ortega 
proyectaba dedicar el tercer libro de la serie 
Leibniz—, mientras que la séptima aborda 
la relación entre Descartes y Leibniz. 

El siguiente conjunto de papeles del 
Montón Leibniz ya no procede de los años 
en torno a la escritura de la obra, sino de 
cursos universitarios impartidos con déca-
das de anterioridad: lecciones en el Centro 
de Estudios Históricos de Madrid que po-
drían ser de los años 1914 y 1915 y el guion 
para un curso sobre Metafísica y raciovita-
lismo en la Universidad Central de 1924-25. 
El último grupo de manuscritos incluye 
notas de trabajo adicionales de los años de 
Lisboa y un buen número de notas sueltas 
sobre Leibniz. Para finalizar, la edición re-
coge un elenco bibliográfico con los libros 
que Ortega utilizó para la redacción de la 
obra y que incluyen señales, subrayados y 
anotaciones en los márgenes. 

La nueva edición del CSIC y la Funda-
ción José Ortega y Gasset-Gregorio Ma-
rañón se cierra con una bibliografía, un 
utilísimo índice de nombres propios y tér-
minos, así como una serie de imágenes de 
los manuscritos originales, carteles de con-
ferencias y fotografías de la vida de Ortega 
acompañado por filósofos de la Escuela de 
Madrid (Zubiri, Morente, Gaos, Marías…) e 
incluyendo una instantánea de su conocido 
encuentro con Heidegger en Darmstadt en 
1951.

Este nuevo, atrayente y completísimo 
Leibniz de Ortega es, asimismo, una exce-
lente oportunidad para sumergirse en las 
páginas de «la obra más directamente fi-
losófica de Ortega», según afirma Jaime de 
Salas en uno de los textos introductorios, 
que fue «la culminación de quince años 
de trabajo»25

4. En su variado análisis y entre 
otros aspectos, es destacable que De Salas 
relacione el libro de Ortega y su produc-
ción de los años anteriores con uno de los 
clásicos de Husserl, La crisis de las ciencias 
europeas. En ambos se observa la necesidad 
de situar la razón en otro lugar: si bien Hus-
serl aboga por una razón plural y ética en el 
regreso al mundo de la vida, criticando la 
matematización de la naturaleza propuesta 
por Galileo, Ortega elige como contrincante 
el racionalismo cartesiano, reivindicando 
una razón histórica y vital.

Por su parte, la especialista en Leibniz 
Concha Roldán destaca en su texto intro-
ductorio el genuino interés de Ortega por 
el pensamiento del filósofo alemán, jus-
tamente en una época, la de la posguerra, 
en la que en España se le prestaba poca 
atención. Así, Roldán reivindica la reno-
vación que suponían «las enseñanzas su-
bliminales de Ortega»26

5 en un contexto, el 
de aquella universidad española, domina-
do por el tomismo y reacio a dar espacio 
a otras corrientes filosóficas. De manera 
muy perspicaz, Roldán elige para concluir 
su análisis una reflexión no menos perspi-
caz del siempre sagaz Ortega: el optimismo 
leibniziano no es más que la manifestación 
«ostentosa» o «escandalosa» de un rasgo 
por otro lado perenne, que «actúa con per-
manencia a lo largo de toda la historia de 
la filosofía occidental»27

6. No es cosa menor, 
en medio de los desastres abismales que 
asolan —también de forma perenne— a 
nuestra sufriente humanidad, demorarse 
en «la contemplación y análisis de esta vís-
cera optimista que ha latido siempre en el 
pensamiento filosófico», como apunta Orte-
ga. Como si quisiera identificar la filosofía 

4   (p. 23)
5   p. 57)
6   (p. 586)



© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

	 RESEÑAS� 1169

con una suerte de luz, con un principio de 
afirmación de lo que hay, con la intuición 
última de que hacer filosofía, sea desde la 
duda o desde el asombro, es ponerse en esa 
búsqueda que quizá ya reconoce con buen 
tino y de antemano que en el fondo de todo 
el optimismo (el leibniziano o el de tantos 
otros) está justificado. 

Por este y por otros motivos son siem-
pre tan sugestivas y atrayentes las reflexio-
nes de Ortega sobre la filosofía en sí misma, 
sobre su sentido, su origen, su alcance, su 
misión… De forma recurrente vuelve la pre-
gunta «¿Qué es filosofía?» —como se tituló 
el volumen que recoge sus lecciones im-
partidas en 1929 por teatros de Madrid— y 
quizás ahora estemos en uno de esos mo-
mentos («hay épocas de la historia en que 
se duda hasta de lo que se cree», afirma en 
la página 312), lo que habla de la necesidad 
de volver a Ortega y de su vigencia. En las 
páginas de su libro sobre Leibniz nos ofre-
ce algunas de sus lúcidas consideraciones, 
como el hecho de tomar conciencia de la 
desproporción entre la teoría («una por-
ciúncula de nuestra vida») y «los fondos 
abisales de nuestra vida integral»28

7. Pese a 
tal precariedad —«ser intelectual es muy 
poco ser», escribe jocoso, distanciándose de 
sí; o «primero es vivir, luego, filosofar»29

8—, 
Ortega transmite una sensación de urgen-
cia y seriedad que hoy presenta una espe-
cial resonancia: la filosofía nunca puede ser 
producto de la curiosidad de aquel que se 
divierte con «la agilísima acrobacia de sus 
argumentos», sino que tiene la impresio-
nante tarea de recrear el suelo de creencias 
que se resquebrajan bajo nuestros pies en el 
acontecer histórico, la filosofía como «orto-
pedia de la creencia fracturada»30

9. Quizá el 
optimismo mencionado radica en ese fondo 
que no cae con las creencias, sino que posi-
bilita el recrearlas una y otra vez, orientán-
dolas hacia lo mejor. – Jesús Miguel Marcos 
del Cano

7   (p. 307)
8   (p. 315)
9   (p. 308)

Durand, J. D. Les Maritain intimes. Paris: Du 
Cerf 2024. 311 pp.

Espiritualidad encarnada y vocación fi-
losófica

Con motivo del cincuentenario del falle-
cimiento de Jacques Maritain (1882-1973), 
Les Maritain intimes (2024) ofrece una in-
cursión novedosa en la dimensión perso-
nal, relacional y espiritual de su vida junto 
a Raïssa Maritain. El volumen reúne las 
ponencias del coloquio celebrado los días 
21 y 22 de abril de 2023 en el Collège des 
Bernardins de París, bajo el patrocinio de 
la Académie Catholique de France y el Cer-
cle d’Études Jacques et Raïssa Maritain. El 
enfoque, centrado en la riqueza documen-
tal del Fonds Maritain, introduce una nueva 
sensibilidad en la recepción contemporánea 
de Maritain: una sensibilidad que no diso-
cia la vida del pensamiento, ni la mística del 
compromiso.

Una de las aportaciones más origina-
les del volumen Les Maritain intimes es la 
inclusión de códigos QR que permiten es-
cuchar piezas musicales relacionadas con 
el entorno íntimo y espiritual de los Mari-
tain. Esta dimensión sonora, poco habitual 
en estudios filosóficos, ilustra el profundo 
vínculo que Jacques y Raïssa mantuvieron 
con la música francesa y rusa de su tiempo 
(recordemos la estrecha relación que man-
tuvieron con Manuel de Falla). El último 
capítulo del libro, firmado por Hubert Bor-
de y Claire Bressolette, explora esa relación 
con el lenguaje musical como forma de ex-
presión trascendente, mostrando cómo la 
sensibilidad estética de los Maritain desbor-
daba los límites de la filosofía para tocar el 
alma mediante la armonía.

El volumen se construye a partir de una 
investigación de más de 42.000 documen-
tos depositados en el Fonds Maritain de la 
Bibliothèque nationale et universitaire de 
Strasbourg, incluyendo correspondencias 
inéditas, diarios, reflexiones manuscritas y 
materiales personales de archivo. Frente a 
anteriores estudios más doctrinales o filosó-
ficos (como Barré, 1995; McInerny, 1991), 
esta obra se detiene en la dimensión biográ-
fica y espiritual como claves interpretativas 
del corpus maritainiano.




