
PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, pp. 1087-1096© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749 
doi: 10.14422/pen.v81.i316.y2025.010

ESTUDIOS, NOTAS, TEXTOS Y COMENTARIOS

PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON  
SEGÚN LEONARDO POLO

ANA RODRÍGUEZ SOTO
Universidad Internacional de la Rioja

RESUMEN: Frente al descubrimiento de los trascendentales personales que llega a realizar Leonardo 
Polo por medio del hábito de sabiduría, nos surge un interrogante relacionado con uno de los aspectos 
de la conversión entre el amor donal y la libertad trascendental: ¿la aceptación amorosa del don de la 
existencia es un acto libre en el hombre? Este escrito pretende dar una respuesta desde dentro de la 
antropología trascendental a tal cuestión.

PALABRAS CLAVE: persona; don; aceptación; libertad; Dios.

Person and acceptance of the gift according to Leonardo Polo 

ABSTRACT: In light of Leonardo Polo’s discovery of the personal transcendentals through the 
habit of wisdom, a question arises concerning one aspect of the conversion between gift-love and 
transcendental freedom: Is the loving acceptance of the gift of existence a free act in the human being? 
This paper seeks to address this question from within transcendental anthropology.

KEY WORDS: Person; Gift; Acceptance; Freedom; God.

Planteamiento del problema 

La creación del ser para el hombre es, según Polo, un don otorgado o regalado: 
«la creación se puede ver como una donación del ser»1. Para este filósofo «el acto 
de co-ser personal humano es un don creado»2. Es a lo que se refiere Tomás de 
Aquino cuando usa la expresión donatio essendi. Por tanto, en lo que respecta a la 
criatura humana, podemos decir que es receptora o destinataria de dicho regalo. 
Pero no sólo receptora, sino algo mucho más importante: es quien acepta el don 
entregado. Aceptar y recibir no son actividades equivalentes, ya que sólo la primera 
supone amor en sentido trascendental. El ser humano, a diferencia del mundo (ser 
extramental), cuenta con un reconocimiento y una dignidad distintos como crea-
tura: Dios crea al hombre de manera amorosa. Esto supone una relación amorosa 
entre Dios y el hombre, ya desde el momento de la creación; es una relación de 
amor y no de causación o necesidad. Esto es posible gracias a que el hombre es un 
ser personal.

1   Polo, L., Epistemología, creación y divinidad, en Obras Completas, Serie A, vol. XXVII, Eun-
sa, Pamplona, 2015, p. 203.

2   Polo, L., Antropología trascendental, en Obras Completas, Serie A, vol. XV, Eunsa, Pamplona, 
2016, p. 248.



1088	 A. RODRÍGUEZ SOTO, PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON SEGÚN LEONARDO POLO

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1087-1096

En este sentido, hemos de tener en cuenta dos premisas. La primera, que todo 
dar tiene que ser aceptado. Si esto no es de tal modo, entonces la donación no es 
posible, se frustra. La segunda, como acabamos de afirmar, el hombre es persona. 
De modo que el ser humano puede aceptar el don. El universo, en cambio, no 
podría hacerlo nunca, porque su ser no es capaz de amar. Por ello Polo concluye: 
«sin aceptación no cabe dar: se trataría de un dar solitario, inacabado, trágico. 
Cuando se trata del dar divino, la radical aceptación de la criatura no puede 
faltar, pues equivaldría a una creación fallida, noción por completo inaceptable: 
Dios no “crearía personas” si la aceptación faltase»3. Tal afirmación es coheren-
te porque rechazar el don, en el caso de que fuese posible, supone la anulación 
existencial del mismo. Esto es un sinsentido: si nadie acepta el don, entonces no 
hay don. Esto es lo que pretende decir Polo.

Sin embargo, encontramos una dificultad que requiere ser resuelta. Esta tiene 
que ver con que la aceptación del don no se puede comprender al margen de la pre-
misa de la libertad trascendental, puesto que la persona no es sólo amorosa, sino 
también libre4. La persona es radicalmente libre cuando acepta el don. Entonces, 
¿por qué Polo afirma que es inaceptable la idea de que la persona rechace el don?, 
¿cómo se explica una libertad que no puede despreciar el regalo de ser creado?

1.  Libertad esencial y libertad trascendental

Vamos a intentar dar una respuesta. En primer lugar, es pertinente discriminar 
entre lo que Polo llama libertad trascendental o íntima y lo que designa como liber-
tad esencial o manifestativa, ya que sólo la primera es la que tendrá que ver con la 
aceptación primigenia del don.

Actualmente nos encontramos anclados en cierta tradición que bebe de la idea 
moderna de que la libertad humana equivale exclusivamente a la libertad en la 
acción: uno es libre porque hace lo que quiere o lo que desea, y tanto más libre 
será cuanto menos coartada se vea su actividad. Libertad que posee muchas caras: 
es poder, es dominio o control, es independencia o autonomía, es autorrealiza-
ción. Este modo de entender la libertad, que Polo reconoce como el despliegue 
de nuestra potencia volitiva y que en términos coloquiales podemos llamar liber-
tad de elección o de decisión, no es otra distinta que la libertad esencial. Dicho 
planteamiento sólo tiene sentido —dentro del panorama antropológico que dibuja 
Polo— como parte de la esencia humana y, por tanto, como manifestación o ex-
presión de algo más radical que es el ser personal. Esto significa que aquello que 
reconocemos como libertad trascendental no se reduce a aquello que destacaron 
los modernos.

La aceptación libre del don personal no se cifra en poder decidir si acogerlo o 
rechazarlo —voluntas ut ratio—, ni siquiera en quererlo o tender hacia él —volun-
tas ut natura—. Todo ello es posterior, pues nativamente la voluntad es potencia 
pasiva. Sin embargo uno ya es persona desde el primer instante y el acto de ser 

3   Ibid., p. 248.
4   Cfr. Polo, L., Antropología trascendental. 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1087-1096

	 A. RODRÍGUEZ SOTO, PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON SEGÚN LEONARDO POLO� 1089

personal, obviamente, es acto. Hemos de esperar a que la persona vaya desarro-
llando temporalmente sus operaciones cognoscitivas para que llegue a ser cons-
ciente en algún punto de su vida de que su existencia es un regalo por parte del 
Creador frente a lo cual puede responder consciente y libremente5. Es decir, frente 
a tal conocimiento podrá entonces elegir una cosa u otra, y tal decisión vendrá 
seguida de una respuesta positiva: cuando la acción es moralmente buena y se 
constituye como don —el hombre a través de ella se dona y espera que su entrega 
sea aceptada por Dios—; o, una respuesta negativa: cuando la acción contraría o 
no está en consonancia con la finalidad última de la persona, de tal modo que el 
sujeto en cuestión queda despersonalizado6. Esto supondría la ruptura con Dios y 
la consecuente ruina para el hombre.

Cuando Polo habla de aceptación amorosa, está haciendo alusión a lo que él 
denomina libertad trascendental. Esta libertad es nativa y anterior a la libertad 
esencial. Es la actividad radical de la persona humana, porque la libertad tras-
cendental no es un mero tener o poseer de la persona, sino el mismo ser personal. 
¿Y esto qué significa? Aclara Polo: «salta a la vista que no se trata de la simple 
libertad de opción, sino […] de una insistencia siempre renacida que de suyo no 
cambia de orientación. Por eso la llamo también libertad de destinación»7. En 
efecto, si nativamente no fuésemos libres, no podríamos manifestar la libertad a 
lo largo de la biografía. La libertad trascendental, entonces, es la actividad ínti-
ma y radical de nuestro espíritu que no cesa, que siempre renace, y que siempre 
está orientada a una meta. ¿Qué meta? La libertad, en cuanto que libertad de 
destinación, se convierte temáticamente con el intelecto y el amor personales (si 
no fuésemos nativamente luz cognoscitiva y amar personal no podríamos activar 
ni la razón ni la voluntad), por lo que tal actividad consistirá en la búsqueda de 
la réplica propia y de la aceptación de uno mismo por parte de un ser personal 
superior, es decir, Dios. 

2.  Libertad trascendental y dios

Conviene advertir que la libertad en el hombre no es posible sin Dios, la libertad 
trascendental humana es «libertad con». Por ello, la aceptación del don, que en el 
fondo es aceptar a Dios, se convierte en libertad radical8. 

Para Polo la libertad trascendental es dual y el primer miembro de esa dua-
lidad es la libertad nativa. Polo afirma respecto de ella: «la libertad nativa es el 

5   «Con todo, no somos conscientes de ello desde el inicio. La conciencia […] llega tarde. Con 
todo, cuando llega, el hombre dice sí o no a esa aceptación; de modo que se vuelve responsable de 
mérito o culpa». Sellés, J. F., Antropología de la intimidad, Rialp, Madrid, 2013, p. 249.

6   Rechazar el don de la existencia no tiene por qué consistir únicamente en quitarse la vida, 
sino que consiste en cualquier forma de vida o de actuar que sea contraria a la condición nuestra 
de criatura. 

7   Polo, L., Epistemología, creación y divinidad, ed. cit., p. 84.
  8   Cfr. Polo, L., «La persona humana como relación en el orden del Origen», en: Miscelánea 

Poliana, 30, 2010. Donde aborda el planteamiento de la libertad humana como dependencia con el 
Creador. De la misma manera, cfr. Assirio, J., «El carácter creatural de la subsistencia de la persona 
humana y el Origen», en: Studia Poliana, 20, 2018, pp. 159-183.



1090	 A. RODRÍGUEZ SOTO, PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON SEGÚN LEONARDO POLO

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1087-1096

nacer a la filiación en tanto que se nace como hijo»9. Nacer como hijos apunta 
a nuestra condición más radical: la de ser personas creadas. El nombre hijo nos 
ayuda a simbolizar el carácter inferior y también dependiente con el que cuenta 
nuestro ser más íntimo. Nuestro ser personal no es equivalente al ser de Dios, sino 
inferior. Al mismo tiempo, no somos una criatura en el sentido de los otros seres 
cósmicos, puesto que estos últimos se reducen a existir, pero nosotros, en cambio, 
estamos abiertos al creador, somos apertura a Él10. De ahí lo de ser hijos, porque 
estamos creados como relación amorosa con Él: Dios es nuestro padre y nosotros 
somos sus hijos, y padre e hijo son capaces de amarse11. Sólo en este sentido cabe 
hablar de libertad trascendental en el hombre. Esto es, el hombre sólo es libre en 
dependencia con su creador.

La libertad humana no es al margen de Dios, sino en relación con él. La razón de 
ello es que el ser humano es co-existencia con, lo que significa que la persona no es 
solitaria o aislada —esto sería un absurdo y una tragedia—, sino que es en corres-
pondencia con una persona distinta. Por tanto, la libertad trascendental es abierta 
a un quién. Pero la libertad humana es un ejercicio tan exhaustivo que no hay nada 
en el mundo que lo merezca más que Dios: «si la libertad es radical, exige un ejerci-
cio completo; para ello es necesario que se ejerza respecto del Ser sin restricción»12. 
La libertad, como hemos dicho, es una búsqueda intelectual y amorosa, la cual solo 
puede ser colmada o satisfecha en Dios. No hay otra persona distinta a nosotras 
capaz de decirnos quienes somos realmente y de aceptarnos enteramente. Y ello 
por dos razones fundamentales. La primera, tiene que ver con el límite de nuestra 
manifestación: aquello que la persona manifiesta a través de su esencia no equivale 
a la persona. Por tanto, los otros, que nos conocen por medio de nuestros actos, no 
pueden llegar a tener un conocimiento pleno del asunto. La segunda, tiene que ver 
con nuestro carácter de además: afirma Polo que la persona no es ya, sino que más 
bien será porque la persona es apertura al futuro. Esto implica que llegar a conocer 
quien somos y, aceptarlo, requiere de un conocimiento de lo que llegaremos a ser, y 
esto a nosotros nos es imposible.

3.  Libertad trascendental y amor donal 

¿De qué manera el ser personal acepta el don de existir como hijo?, ¿cómo pue-
de la persona aceptar ser? La respuesta es donándose, entregándose, porque «la 
aceptación del propio ser se traduce inmediatamente en dar»13, ya que «al dar la 
persona acepta ese don»14. Por tanto, aceptar ser significa ser, y ser para el hombre 
consiste en apertura amorosa, en donación. Aceptar que Dios nos da la existencia 

  9   Polo, L., Quién es el hombre: un espíritu en el tiempo, Rialp, Madrid, 2007, p. 211.
10   «El ser del hombre es más que ser, es ser-con, es co-existir». Polo, L., Persona y libertad, en 

Obras Completas, Serie A, vol. XIX, Eunsa, Pamplona, 2017, p. 24. 
11   Sobre esta cuestión: cfr. Corazón González, R. «Amar y querer. La correspondencia filial de 

la persona humana», en: Studia Poliana, 13, 2015, pp. 85-104.
12   Polo, L., Quién es el hombre: un espíritu en el tiempo, ed. cit., p. 222.
13   Polo, L., Antropología trascendental, ed. cit., p. 248.
14   Ibid., p. 249.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1087-1096

	 A. RODRÍGUEZ SOTO, PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON SEGÚN LEONARDO POLO� 1091

no es otra cosa que el mismo existir. Existir para la persona es lo mismo que dar, 
entregar, otorgar, ofrecer, esperando que el destinatario nos acepte. Por supuesto, el 
destinatario más adecuado o más digno es el Creador: «así pues, desde que nace, el 
amor personal es el aceptar que se destina a ser aceptado por el Aceptar Divino. La 
coexistencia sin réplica es, ella, réplica dependiente de la aceptación inabarcable, y 
por eso trasparencia pura —“intellectus”— y no desfuturización, es decir, superiori-
dad a cualquier determinación —libertad trascendental—»15. 

La persona acepta donando su ser. No aquello que tiene o posee, sino aquello 
que radicalmente es. Se ofrece la persona misma sin riesgo de pérdidas, porque no 
entrega aquello distinto de sí16. Si por el contrario la persona no se donase, enton-
ces la aceptación se anularía y con ella el mismo ser de la persona.

En principio, hemos de afirmar que la aceptación trascendental no es un ac-
to consciente, sino que corre a cargo de lo más íntimo de nuestro ser. La razón 
fundamental es que la conciencia no es activa desde el primer instante en que 
existimos, sino que llega tarde. Además, la aceptación, por ser personal, supera el 
tiempo, lo trasciende, por lo que habría que concluir que la aceptación no corres-
ponde con este o aquel acto histórico particular, sino con el modo de ser personal 
del hombre. 

Sin embargo, esta tesis no sería suficiente sin tener en cuenta otra de las grandes 
aportaciones polianas al respecto, y es que la estructura trascendental del amor 
donal en el hombre no es dual, sino trina. Comporta tres dimensiones: aceptar, dar 
y el don mismo. Ciertamente, el don no es trascendental, sino esencial, porque con-
siste en el resultado del ejercicio de las potencias humanas en concordancia con el 
aceptar y el dar personales17. Pero Polo advierte que «en el hombre el amor reside 
en sus obras»18. La esencia del hombre, que es el ámbito en el que el don florece, no 
sólo es expresión de su amor personal, sino el vehículo por medio del cual el amor 
se ejecuta. Dice Polo: «como nosotros no somos capaces de don personal, tenemos 
que vehicular el dar personal a través de nuestra esencia»19. Por supuesto, sería más 
perfecto que el don fuese trascendental, es decir, tuviese carácter personal, pero 
esto solo está reservado a Dios20, no al hombre que es criatura. 

En el hombre, el amor no se clausura en su intimidad, sino que está abierto 
a Dios, y dicha apertura eleva a la esencia. ¿Es posible amar a Dios al margen de 
la esencia?, ¿cómo podemos aceptar a Dios y el don que nos otorga sin emplear 

15   Polo, L., Epistemología, creación y divinidad. ed. cit., p. 196.
16   Tal afirmación sólo se puede entender si distinguimos la actividad amorosa personal de la 

actividad de la voluntad: «Los actos de la voluntad […] tienden, y tender indica no poseer. Ahora 
bien, si no se posee, no se puede dar. Por el contrario, el amor es donante, otorgante, lo cual indica 
que no es, como la voluntad, necesitante, sino oferente». Sellés, J.F., Antropología de la intimidad, 
ed. cit., p. 233. 

17   «La apertura de la persona humana es la dualidad aludida [el aceptar y el dar]. No obs-
tante, la persona creada es incapaz de comunicar a su propio don carácter personal. Por eso, en el 
hombre el don ha de entenderse como expresión o manifestación operativa, perfeccionable según 
los hábitos adquiridos, es decir, en el nivel de la esencia». Polo, L., Antropología trascendental, ed. 
cit., p. 253.

18   Ibid., p. 252.
19   Ibid., p. 253.
20   Téngase en cuenta que el Espíritu Santo es persona divina. 



1092	 A. RODRÍGUEZ SOTO, PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON SEGÚN LEONARDO POLO

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1087-1096

la inteligencia y la voluntad? La esencia, por sí sola, no puede amar, quien ama 
es la persona, pero, al mismo tiempo, sostenemos que una aceptación sin esencia 
es exclusiva de la divinidad, no de las criaturas. En el ser humano hay verdadera 
distinción real entre el acto de ser y la esencia, y la persona humana no puede des-
hacerse de la segunda, porque han sido co-creadas. Una persona sin esencia no es 
hombre. Dios crea a la persona humana, pero también su esencia, y esto implica 
una imperfección con respecto al ser divino: que el ser personal del hombre «es 
con» su esencia, no sin ella. Por tanto, el amar de la persona humana «es con» el 
don esencial, no puede ser de otro modo. 

Por tanto, cuando decimos que la persona humana acepta el don divino, deci-
mos, en primer lugar, que lo acepta donándose, porque aceptar y dar se convierten; 
pero también, que dicha aceptación repercute e implica a la esencia. De tal modo 
que, la aceptación del don se traduce en una respuesta histórica por parte del hom-
bre. Que el hombre se done o se entregue a Dios significa que en la vida del hombre 
podemos encontrar manifestaciones particulares de este amor. Por eso Polo afirma 
que «la persona humana es un don creado que se acepta como un dar destinado a 
ser aceptado»21, porque el amor del hombre a Dios es también la esperanza de que 
nuestros dones esenciales puedan ser amados por quien nos creó. 

Dicho lo cual podríamos ahora preguntarnos acerca de aquellos hombres que 
no tienen la posibilidad de ofrecer dones. ¿Pueden ejercer su amor personal? Pongo 
por caso a quienes han nacido con alguna limitación psíquica o, incluso, aquellos 
niños no nacidos o que han muerto prematuramente. Todos ellos no han podido 
echar mano plenamente de su esencia a la hora de desarrollar su actividad amo-
rosa. De ellos diré que cuentan excepcionalmente con el privilegio de que su amor 
trascendental —porque siendo personas creadas, son amor— no cuentan con la 
posibilidad de despersonalizarse, porque no tienen la opción de errar en el plano 
de la esencia, es decir, de ejecutarla en desarmonía con el quien íntimo que son. 

¿En qué medida tiene que ver todo esto con la libertad? Dice Polo que «dar es 
trascendentalmente libre en tanto que se refiere, según la estructura donal, a la 
aceptación, y aceptar es trascendentalmente libre en tanto que se refiere al dar»22. 
¿Por qué la aceptación en la medida en la que se refiere al dar es libre? Porque en 
el dar la aceptación es activa. Si la aceptación fuese pasiva, entonces consistiría 
en una imposición. Hablaríamos de recepción del don y no de aceptación. Por 
el contrario, el modo en el que la persona responde activamente a dicho don es 
siendo-con, existiendo-con, dándose. El ser del cosmos, por el contrario, no puede 
responder al don, no puede ser activo frente a él, sino sólo receptor. Por eso dirá 
Polo que el ser del cosmos es mero existir y no existir-con. 

Cuando hablamos de libertad como aceptación del don, entonces nos referimos 
a la libertad de destinación. En este caso, la libertad trascendental se convierte en 
amor personal. O lo que es lo mismo: la libertad se destina para amar. Por tanto, 
libertad y amor no se entienden el uno sin el otro: quien es libre, es aquel que se 
dedica a amar; y quien ama, es aquel que ama libremente. Esto es lo que ocurre en 

21   Polo, L., Antropología trascendental, ed. cit., p. 251.
22   Polo, L., Antropología trascendental, ed. cit., p. 250.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1087-1096

	 A. RODRÍGUEZ SOTO, PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON SEGÚN LEONARDO POLO� 1093

el caso de aceptar la existencia, que por ser una aceptación amorosa, entonces es 
libre23. 

Que la aceptación amorosa sea libre significa que no hay detrás de ella ninguna 
clase de determinismo, ni de causalidad, ni de necesidad. Tales categorías no son 
suficientes para explicar esta actividad amorosa de la persona. Estaríamos ofre-
ciendo una visión reduccionista del amor. Igualmente, no consiste en una elección 
entre dos alternativas, la de tomar en propiedad el don o desecharlo, porque tal 
tarea es inferior respecto de la actividad de la libertad trascendental. En su lugar, 
diremos que el amor es apertura de la persona a Dios, es actividad de la persona 
con Dios.

No hemos de confundir el amar personal con el querer de la voluntad. No ha-
blamos de querer a Dios, porque esta no es una actividad libre en sentido estricto, 
sino de amarle. La voluntad tiende a aquello bueno distinto de sí que no tiene o que 
le falta, la voluntad cuenta con una carencia que necesita solventar. El amor, por 
el contrario, no es necesitante, no le falta nada, por eso es donación. Además, en el 
amor hay correspondencia entre las personas que se aman, no entre lo querido y el 
sujeto que quiere. Por eso, amar a Dios supone también aceptación. Como apunta 
Tomás de Aquino, un amor no correspondido no es realmente amor24. 

Pues bien, la no aceptación del don supondría la pérdida inmediata de libertad. 
Si no hay acogida del don, no hay persona creada y, por tanto, tampoco libertad 
personal. Entonces, cuando negamos a Dios o vivimos como si Dios no existiese, no 
sólo estamos tomando una decisión en el nivel de la esencia, sino que nos estamos 
despersonalizando, negándonos a nosotros mismos, aniquilándonos: «la acepta-
ción de ser criatura es el acto más intenso de la libertad humana, porque es lo más 
real y verdadero. El que lo rechaza cae en error. Confundir esa libertad con la de 
espontaneidad es una caída ontológica. El no quiero ser criatura no lo puede decir 
uno con todo su ser, porque es falso. El amén, la aceptación, sí puede decirse de 
forma plena, porque es enteramente real»25.

4.  Libertad trascendental y futuro 

Otra acepción de la libertad trascendental que hemos de tener en cuenta aquí 
es la que sigue: «la libertad […] se alcanza como posesión del futuro que no lo 
desfuturiza»26, esto es, la libertad en sentido radical posee el futuro, y lo posee de 

23   «Aceptarse como criatura es libre, aceptar la donación divina es libre. Solo se puede amar 
a Dios libremente. Esto es así porque “la libertad se convierte con los demás trascendentales per-
sonales: tanto la co-existencia como el intelecto personal y el amor donal son libres”». Sellés, J. F., 
Antropología de la intimidad, ed. cit., p. 253.

24   Lo propio del amor es la correspondencia, por eso dirá Tomás de Aquino acerca del amor 
que tiene Dios al hombre: «el efecto propio del amor divino en el hombre parece ser amar a Dios, 
ya que lo principal en la intención del amante es ser correspondido en el amor por el amado, pues 
la inclinación del amante tiende principalmente a atraer al amado hacia su amor; y si no ocurriera 
esto, sería necesario destruir el amor». Tomás de Aquino, Suma contra los gentiles, BAC, Madrid, 
1953, 524, II, libro 3, cap. CLI.

25   Polo, L., Epistemología, creación y divinidad, ed. cit., p. 201. 
26   Polo, L., Antropología trascendental, ed. cit., p. 262.



1094	 A. RODRÍGUEZ SOTO, PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON SEGÚN LEONARDO POLO

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1087-1096

tal manera que no anula su carácter más propio, es decir, el de ser estrictamente 
futuro. No lo desfuturiza, dice Polo. ¿A qué nos referimos cuando hablamos de fu-
turo? Ante todo, no estamos haciendo alusión a su sentido más coloquial, que es 
su dimensión temporal, es decir, como término que está por llegar ante el cambio 
que ahora sucede. Aclara Polo: «futuro significa: aquello que no viene desde una 
región lejana o presupuesto en general, ni tampoco deriva de situaciones previas, 
sino que se equipara a la libertad»27. Nuestro autor rechaza dos ideas acerca del 
futuro28. La primera, que el futuro consiste en aquello que ha de advenir, que ha 
de acontecer, que se le espera. En segundo lugar, que el futuro se reduzca a una 
serie de posibilidades que esperan ser actualizadas; o una serie de determina-
ciones que advienen necesariamente a causa de unas condiciones previas. Tales 
afirmaciones son demasiado rígidas para comprender la libertad que constituye 
nuestra intimidad.

El futuro para el hombre siempre es futuro. No se puede prever, no se puede 
adelantar de ninguna de las maneras. El futuro es el horizonte siempre abierto para 
la actividad humana en cada una de sus aristas, desde las más profundas o radica-
les, que tienen que ver con la persona, hasta las más inferiores que se refieren a la 
esencia. Esto se comprende de una manera muy nítida en el plano práctico, porque 
nos damos cuenta o tenemos experiencia de que nuestra voluntad y su consecutiva 
acción nunca decaen. Estar vivo supone estar en movimiento. Y cuando la acción 
alcanza su término, entonces renace un nuevo horizonte, una mueva alternativa 
para la acción, porque resurgen nuevas posibilidades que pueden ser realizadas29. 
Polo afirma que a la acción humana le corresponde un carácter insaturable. 

El futuro para el hombre es siempre novedoso, lo cual es coherente con el ca-
rácter de novum de la persona. Y es de tal manera porque la libertad humana es 
creadora. El hombre, a pesar de ser criatura, es activo frente al futuro, introduce 
realidades que antes no existían. El hombre ofrece, aporta —porque además de ser 
libre, es también amoroso—. 

Tal planteamiento no es ajeno a la aceptación del don, porque la aceptación es 
libre y la libertad es la posesión del futuro30. Aceptar el don de la existencia supone 
para el hombre que el futuro se abra ante él. Aceptar el don es la apertura a la exis-
tencia y a la vida. Si el hombre no aceptase aquello que Dios le regala, no habría 
horizonte para ser, porque no habría ser, habría no-ser o la nada. Pero esto no es 
posible porque la persona es incompatible con la no-existencia, la persona es real-
mente con todo lo que ello implica. Y su ser, a diferencia del ser del mundo, está 
dotado de una libertad que le permite acogerlo.

La aceptación del don, que, como decimos, no es una mera decisión de la volun-
tad, supone la apertura de todas las alternativas. Decidir, por el contrario, es elegir 
una alternativa frente a las otras; si elijo esto, tendré que descartar lo otro31. Esto 

27   Ibid., 263.
28   Expuestas en algunos de sus textos: cfr. Polo, L., El hombre en la historia, en Obras Comple-

tas, Serie A, vol. XVIII, Eunsa, Pamplona, 2019, capítulo II.
29   Cfr. Polo, L., Antropología trascendental. Cfr. Polo, L. Lecciones de ética.
30   Cfr. García González, J. A, «La libertad personal y sus encuentros», en: Studia Poliana, 5, 

2003, pp. 11-22.
31   «Si la intención de otro es singular, la libertad se reduce a la elección. Pero la libertad 

de elección no es la cota más alta de la libertad. Se suele decir: si se escoge un miembro de la 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1087-1096

	 A. RODRÍGUEZ SOTO, PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON SEGÚN LEONARDO POLO� 1095

limita nuestra libertad, o como indica Polo, ésta no es la cota de la libertad más 
alta. Sin embargo, la libertad trascendental es irrestricta y por eso es posesión del 
futuro que no se desfuturiza. 

En suma, no hay que olvidar que el futuro para nosotros solo es posible ante la 
apertura con Dios; ante la co-existencia del hombre con Dios. No habría libertad 
trascendental, no habría futuro, si no hubiera dependencia libre y aceptación do-
nante respecto del Creador32. 

Conclusiones

A la pregunta que formulábamos al principio acerca de si la aceptación personal 
del don divino de la existencia es realmente libre, hemos pretendido responder a lo 
largo de este escrito de manera afirmativa. Señalábamos que la definición de liber-
tad que maneja Polo es novedosa, puesto que no es la libertad que experimentamos 
en el nivel volitivo como capacidad de decisión racional y de acción. La voluntad 
libre sólo es expresión o manifestación de una libertad mucho más radical e íntima 
a la que nuestro autor denomina libertad trascendental. De esta última solo es po-
sible hablar si hemos descubierto la persona.

Teniendo en cuenta que la libertad trascendental es la actividad propia del ser 
personal en tanto que apertura con lo más alto, es decir, con Dios, es una libertad 
irrestricta o carente de término, porque co-existe con la máxima amplitud. Por 
tanto, la persona humana es libre no cuando elige entre alternativas, la elección es 
siempre limitada y acota la libertad, sino cuando se relaciona con el creador. Cuan-
to más se abre el hombre a Dios, más libre es. Pues bien, es aquí donde arraiga el 
amor personal y, en consecuencia, la aceptación del don.

Aceptar el regalo de la existencia coincide con nuestro propio ser porque acep-
tar amorosamente el don equivale a co-existir con quien nos otorga el don. El ser 
del hombre, en tanto que ser personal, no es aislado, no existe como persona única, 
sino abierta a Dios. Pero tal condición de la persona no es, sin embargo, necesaria, 
sino libre, porque la aceptación es activa y su actividad, como decíamos, se cifra en 
la donación de sí.

Bibliografía 

Assirio, J. (2018). «El carácter creatural de la subsistencia de la persona humana y el Origen», 
en: Studia Poliana, 20, pp. 159-183.

Corazón González, R. (2015). «Amar y querer. La correspondencia filial de la persona huma-
na», en: Studia Poliana, 13, pp. 85-104.

García González, J. A. (2003). «La libertad personal y sus encuentros», en: Studia Poliana, 5, 
pp. 11-22.

alternativa, se prescinde de los demás». Polo, L., Antropología trascendental, ed. cit., pp. 415-416.
32   Por esta razón, Polo también define la libertad personal como inclusión atópica en el ám-

bito de la máxima amplitud. Cfr. Polo, L., Antropología trascendental.



1096	 A. RODRÍGUEZ SOTO, PERSONA Y ACEPTACIÓN DEL DON SEGÚN LEONARDO POLO

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1087-1096

Polo, L. (2016). Antropología trascendental, en Obras Completas, Serie A, vol. XV. Pamplona: 
Eunsa.

Polo, L. (2019). El hombre en la historia, en Obras Completas, Serie A, vol. XVIII. Pamplona: 
Eunsa.

Polo, L. (2015). Epistemología, creación y divinidad, en Obras Completas, Serie A, vol. XXVII. 
Pamplona: Eunsa.

Polo, L. (2010). «La persona humana como relación en el orden del Origen”, en: Miscelánea 
Poliana, 30.

Polo, L. (2013). Lecciones de ética, en Obras Completas, Serie A, vol. XI. Pamplona: Eunsa.
Polo, L. (2017). Persona y libertad, en Obras Completas, Serie A, vol. XIX. Pamplona: Eunsa.
Polo, L. (2007). Quién es el hombre: un espíritu en el tiempo. Madrid: Rialp.
Sellés, J. F. (2013). Antropología de la intimidad. Madrid: Rialp.
Tomás de Aquino (1953). Suma contra los gentiles, II, libro 3. Madrid: BAC. 

Universidad Internacional de la Rioja � Ana Rodriguez Soto
ana.rodriguezsoto@unir.net

[Artículo aprobado para publicación en marzo de 2022]


