EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA CO-
MO CLAVES EN LA FILOSOFIiA DE FERDINAND
ULRICH Y SU APLICACION AL ESTUDIO DE LA

METAFISICA DE LA CREACION

RICARD CASADESUS

Facultad de Filosofia, Universitad de Barcelona

RESUMEN: En este articulo, estudiamos la dimensién ontoldgica de la evolucion, desde la perspectiva
metafisica de Ferdinand Ulrich, que esta muy en consonancia con el pensamiento filoséfico-teoldgico
de Hans Urs von Balthasar. Desde el prisma de la metafisica de Ulrich, nos aproximamos a la causa
ontica de la creacién y la evolucién, basandonos en la sentencia rectora de Santo Tomas de Aquino
sobre el ser: «<completum et simplex, sed non subsistens».

PALABRAS CLAVE: Ferdinand Ulrich; Hans Urs von Balthasar; finitizacion del ser; ipsum esse subsis-
tens.

The gift of being and the gift of word as keys in the philosophy of Ferdinand
Ulrich and their application to the study of the Metaphysics of Creation
ABSTRACT: In this paper, we study the ontological dimension of evolution, from the metaphysical
perspective of Ferdinand Ulrich, which is very much in line with the philosophical theological thought
of Hans Urs von Balthasar. From the angle of Ulrich’s Metaphysics, we approach the ontic cause of
creation and evolution, based on the guiding sentence of Saint Thomas Aquinas on being: «completum

et simplex, sed non subsistens».

KEY WORDS: Ferdinand Ulrich; Hans Urs von Balthasar; Finitization of being; Ipsum esse subsistens.

Si crear es regalar el ser, la Creacion, en su despliegue evolutivo, tiene como
término la perfeccion de lo real. En la Creacién, que es la donacién del esse, el
ser procede de abajo (bottom), de los principios de la esencia, de la forma y la
materia, como mostré Santo Tomas de Aquino en su metafisica de la Creacién.

Ahora bien, la materia en si misma no tiene caracter entitativo, pues, es
«non ens, prope nihil» y, segin Aristoteles, «neque quid... neque qualitas». Si esa
materia prima es pura potencia, asi como el ser es puro acto, entonces dar un
caracter entitativo a la materia prima implicaria hipostasiar el ser. No obstante,
también la materia es muestra de la bondad divina'. El Ser hace brotar de si la
materia prima, pero no se desentiende de ella sino que, como un bien, la atrae
provocando su apetito y la va llenando de si a través de la pluralidad y diversi-
dad de formas esenciales, de manera sucesiva.

En efecto, la materia prima se origina por medio del Ser y tiende, impulsada
por el Ser y guiada por el amor del Donante, a la constituciéon de la sustan-
cia de los entes finitos. La materia prima es, en si misma, informe y el Ser es

' Cfr. OSTER, S., Mit-Mensch-Sein. Phinomenologie und Ontologie der Gabe bei Ferdinand
Ulrich, Karl Alber, Friburgo-Munic, 2004, p. 254.

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749 PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317, pp. 1257-1284
doi: 10.14422/pen.v81.i317.y2025.006



1258 R.CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

sobre-forme en su sobre-esencialidad. De acuerdo con Santo Tomas, la mate-
ria apetece la forma («materia appetit formam»), gracias a la cual recibe el ser
(«forma dat esse»). De este modo, se inicia el proceso de perfeccionamiento de
lo real de abajo a arriba (bottom—up) por medio de la pluralidad y diversidad
de las formas y, por el proceso de la evolucién, con las sucesivas formas que se
sustituyen (superandose y conservandose) las unas a las otras. Pero, todo esto
presupone la accién del Ser como amor, que produce la materia (y la forma
esencial) por una creatio ex amore y la atrae (apetito) hacia si, para contraerse
en ella, alcanzando asi la subsistencia propia de las sustancias finitas.

Varios fil6sofos, como Nietzsche y Marx, por citar algunos, fueron conscien-
tes del nihilismo inicial de la creacién (la creatio ex nihilo), pero no quisieron
buscar la solucién en un retorno al ser como amor donado al hombre y a la
creacion, pues todo don presupone necesariamente un donante, sino que maxi-
mizaron y extendieron el nihilismo a toda la creacion y, mas alla de ella, a todo
mundo y ser trascendente. Asi, mientras el primero recurrié a la potenciaciéon
dindmica del mundo material mediante la voluntad de poder, el segundo inten-
t6 encontrar la autoliberacion del hombre en la corporalizacion del espiritu?.
En medio de ellos, encontramos la postura de Feuerbach, concibiendo a Dios
como producto de la invencién del hombre (ser finito) mediante su imagina-
cién (infinita).

Pero Dios no puede construirse a partir del mundo por la equiparacion de
una esencialidad infinita a lo real simple, indivisible, pero no subsistente; pues
conocemos estos elementos del ser del mundo sélo en su deficiencia mutua. El
pensar juntamente dos finitudes, por muy grandes que sean, no da por resulta-
do el infinito o el Absoluto; a lo sumo, remite a algo que esta més all4 de ambas,
sin poder proporcionar una representacion de este. El hecho de que al espiritu
que reflexiona sobre todo lo realizado se le califique de imagen de Dios sefiala
una direccién en la que debe estar el prototipo. Esto quiere decir que no pode-
mos absolutizar nada finito (como, por ejemplo, el espiritu en contraposiciéon
al cuerpo), para construir a Dios; sin embargo, hemos de mirar hacia la direc-
cién que indican las lineas de nuestro ser finito. Lo infinito tiene como horizon-
te un fundamento al que se debe. En esta concrecién de ser («esse simplex non
subsistens»), hombre y Dios («ipsum esse subsistens») en el si del hombre al ser
sobreesencial, vemos un aspecto central de la aportacion del filésofo aleman
Ferdinand Ulrich (1931-2020) a la Metafisica de la Creacién en clave evolutiva,
que presentaremos y expondremos a continuacion, como novedad, ya que el te-
ma de la metafisica de este fil6sofo apenas ha sido tratado, y de forma colateral.
Ahf radica la originalidad de este estudio.

2 Cfr. UrricH, F., «Evolution-Geschichte-Transzendenz», en: Evoluzione e storia huma-

na. Atti del XXI Convegno del Centro di Studi filosofici tra professori universitari di Gallarate,
Morecelliana, Brescia, 1968, p. 280.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1259

1. LA LIBERTAD ONTOLOGICA DEL SER COMO DON

La Creacién conlleva la constitucion de la sustancia por la comunicacién del
ser (esse commune). El ser no es, meramente, otra cosa sino aquello por lo que
todo existe. Asi que el esse commune no es subsistente sino inherente®. En el
radicalismo de su presencia y su distinguido poder, este esse commune es una
participacién en el Ser de Dios*. El esse conmumune es un don que no solo nos
permite existir, sino también nos da acceso al origen de nuestro ser en su alte-
ridad y libertad. Por esta razén, Gustav Siewerth hablaba de unidad ejemplar
entre el Creador y la creatura. Debido a esta unidad, cada ser es una expresién
de la libertad amorosa de Dios. El ser humano encuentra en si mismo la im-
pronta y la presencia del darse al otro. Su ser entero es un testimonio para lo
totalmente otro, la fuente de todo ser. Como advierte el discipulo de Ferdinand
Ulrich, Martin Bieler’, por la presencia de lo totalmente otro en nosotros (el
Creador) podemos ponernos en marcha hacia nosotros mismos porque, por es-
ta presencia del Creador en nosotros, somos mas que nosotros mismos; somos,
parafraseando a Ulrich, homo abyssus.

Ulrich presenta la Creacién como un don que, en consonancia con el amor,
presupone lo que da. Asi, Dios da el ser, pero lo hace como algo que surge de
la propia creatura. Este ser es el primer efecto del acto creador de Dios y, a la
vez, el esse del ente es el actus essendi resultante del principio de un ente. Es
decir, Dios no solo da el ser sino que, al mismo tiempo, da la capacidad para
recibirlo, de tal modo que, se puede decir que la creatura participa en su propia
existencia®.

Aunque, como bien matiza el te6logo y obispo alemén Stefan Oster’, Ulrich
no afirma que el ser produzca activamente la creacién, o que la creacién sea
un don dado por el ser. Al contrario, el ser es un don por el cual el Donante ab-
soluto (Dios) crea. El don del ser, como mediacién del amor creativo de Dios,
establece el receptor del don, como condicién previa del mismo don. La idea
de que la Creacion es una donacién del ser es realmente la clave para una ex-
plicacién de como el ser puede preceder y resultar de la sustancia recipiente,
que presupone.

Si bien la Creacioén es la donacién del ser que permite existir al recipiente de
la donacion, este permitir existir tiene que incluir el regalo de la libertad. El don

3 Cfr. Santo Tomas pE AquiNo, Quaestiones Disputatae de Potentia Dei, ediciéon leonina
enmendada por la edicién taurina, Roma-Turin, 1953, q.7, a.2.

4 Cfr. SaNTO ToMAs DE AouiNo, In de divinis nominibus, edicién taurina, Turin, 1953,
cap.5, lect.2.

5 Cfr. BIELER, M., «Attachment Theory and Aquinas’s Metaphysics of Creation» en: Ana-
lecta Hermeneutica, 3, 2011, p. 22.

¢ Cfr. ScHINDLER, D. C., Love and the Postmodern predicament. Rediscovering the real in
beauty, goodness, and truth, Cascade Books, Eugene, 2018, p. 131.

7 Cfr. OstER, S., «Thinking love at the heart of things. The metaphysics of being as love
in the work of Ferdinand Ulrich», Communio: International Catholic Review, 37, 2010, p. 677.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1260  R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

del ser es, pues, el regalo de la libertad ontolégica. Por su parte, la subsistencia
es el inicio de una autorrealizacién en virtud del don, aunque la subsistencia no
esté todavia completa en el nivel infrahumano. Ulrich llama a este movimiento
hacia la subsistencia y la finitud Verendlichungsbewegung (movimiento final)®.
Pero, de hecho, sélo la persona subsiste propiamente en sentido pleno, dado
que la persona es el tnico ser subsistente de quien su propia existencia incluye
la capacidad de tener conciencia de la donacién de su propio ser como don.

La constitucién ontolégica del ente finito se expresa en la autocomunica-
cién creadora de Dios a través del hablar y escuchar la palabra en el campo del
yo y el ti, a partir de su profundidad propia. Desde este punto de vista, debe
entenderse e interpretarse siempre la fundamentacién ontolégica del ente a
partir del ser. Por eso, el acontecimiento de la Creacién adquiere en la Pala-
bra (Logos divino) su imagen propia. El acontecimiento de la Creacién es la
realizacién de la participacion ontica del ente finito en el misterio del Amor
absoluto, presente sin reservas en el don del ser, y se simboliza por medio de
la palabra, adoptando asi su figura expresiva mas originaria en el campo de la
intersubjetividad humana®.

Al recibir el ser por medio de la Creacién, la realidad de la receptividad
se fundamenta en el amor de la bondad trascendente: «Cuando la libertad se
empodera con el poder trascendental del bien y, concretamente, del bien como
actualidad y verdad del ser, proporciona un fundamento, no solo para la trascen-
dencia y la analogia, sino también para un amor ontolégico y trascendental»'°.

Efectivamente, Ulrich valora los entes en toda su profundidad ontolégica,
antropolégica y teoldgica, desde el prisma del amor. Para él, el amor no es un
mero sentimiento o una emocién, ni tampoco un acto de la voluntad, porque
el amor se funda, en ultima instancia, en la fuente de todas las cosas. Asi, el
mundo es una expresién del amor; tiene el amor como su forma y propésito
0, dicho de otro modo, el amor es el significado del ser. No hay nada mas alto
que el amor que pueda determinarse desde arriba, sino que es el amor el que
determina todas las otras cosas. En efecto, el amor como el sentido necesario
del ser es, en ultimo término, el amor de Dios trino; pues el sentido necesario
de la existencia se expresa, de forma concreta, de acuerdo con el modo en que

8 Cfr. BIELER, J., «Ferdinand Ulrich’s reception of Thomas Aquinas’ metaphysics of be-
ing», en: Symposium Thomisticum, Porto, 2017, p. 3.

®  Cfr. UrricH, F., «<El hombre y la palabra», en: FEINER, J., LoHRER, M. (eds.), Mysterium
Salutis, vol. I/11, Cristiandad, Madrid, 1970, pp. 765-766.

10 Scumrrz, K. L., «Was heisst Philosophie? One hundred years of German Catholic
thought», en: SuanLEy B. J. (ed.), One hundred years of Philosophy, Catholic University of
America Press, Washington D. C., 2001, 154-155: «When freedom is empowered with the
transcendental power of the good and the good precisely as the actuality and truth of being,
it provides a ground, not only for transcendence and analogy, but also for a transcendental
and ontological love».

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1261

se recibe el ser. Ademas, las circunstancias histéricas de su recepcién influyen
muy significativamente en el sentido de la existencia''.

Como deciamos, Dios es el Donante absoluto del ser creado como amor.
Su acto de dar el ser es, al mismo tiempo, un acto de dar la libertad; es una
liberacion de la creatura en la autorrealizacion propia. El ser ha sido dado
completamente (completum). De hecho, tanto es asi que se abre un abismo
en la diferencia entre Donante y don fuera de la libertad de fundamento del
Creador y de la gratuidad de su don. Si se suprime la mediacién enajena-
da del ser, la plenitud del ser se aisla de su pobreza de si. El ser como don
permanece negado en el comienzo. Ya no transparenta el origen que se co-
munica en él. La diferencia negada del ser como amor liga, por tanto, la li-
bertad a si misma. Su existencia no se le comunica ya como regalo, por lo que
no necesita ya afirmarse para el ¢ por el acto de su propia autosuperacion
(Selbstiiberbietung)'?.

El abismo de amor que hay entre las creaturas y su Creador significa una
relacién con Dios, no solo de semejanza o similitud, sino, mas fundamental-
mente, una relacion ontolégica como imagen de Dios. Podemos bien decir,
entonces, que el amor es el sentido del ser. De ahi, el concepto que repite insis-
tentemente Ulrich de la no-subsistencia de los seres creados (el abismo del ser),
que solo puede entenderse como dado, por su no-subsistencia y su imperiosa
inclinacién natural hacia Dios, recordando la maxima de la Escolastica: «des-
iderium naturale visionis beatificae». Asi, el abismo del ser significa que el esse
creatum es pobre en si mismo, pero, a la vez, rico en Dios".

De acuerdo con Ulrich, amando, el hombre consigue su tarea, en términos
heideggerianos, como Dasein: la presencia personal (Da) del don de ser (Sein)
finitizado, recibido y agradecido. La identificacién del hombre con el otro es si-
multanea con el llegar a ser méas él mismo. Asi se completa lo que Santo Tomas
llama «reditio completa in seipsum»'4. El Donante absoluto esta presente en su
regalo, en su don.

Ulrich contempla esta libertad creada como el pyn en el cual Dios mora; en
el apyn, la Palabra (Adyog) ha residido desde el inicio. Este comienzo es puro
amor, ex Deo, la respuesta personal al Creador, sacada de la nada (ex nihilo).

En el agradecimiento esta superada la dialéctica mortal de la analogia rota
del ser por la palabra (creatio) nacida del silencio (ex nihilo). La palabra es real-
mente el centro de la diferencia ontolégica del ser que se limita a si mismo. La

"' Cfr. ScuiNDLER, D. C., «The grace of being: Ferdinand Ulrich and the task of a faithful
Metaphysics in the face of Modernity», en: Oakes, K. (ed.), Christian wisdom meets Modernity,
Bloomsbury Publishing, Nueva York, 2018, pp. 150-151.

2. Cfr. Urrich, F., «El hombre y la palabra» cit., pp. 773-774.

13 Cfr. Cooper, P. R., «The abyss of man, the abyss of love», en: ARBLASTER, J., FAESEN,
R. (eds.), Mystical doctrines od deification: Case studies in the Christian tradition, Routledge,
Londres, 2020, pp. 109-111.

14 Cfr. Santo ToMAs DE AquiNo, Summa Theologiae, vol. 1, edicién leonina, Roma, 1888,
q.14, a.2: «Redire ad essentiam suam nihil aliud est quam rem subsistere in seipsa» (= «Para
una cosa volver a su esencia no es otra cosa para ella que subsistir en si misma»).

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1262  R.CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

plenitud sobresencial del ser como amor es siempre pobre; es decir, cuando se
descubre como riqueza, se regala plenamente y se fusiona con el fundamento
de su recepcion (kénosis)'.

2. LA METAFisICA DE ULRICH COMO ONTOLOGIA DINAMICA ASCENDENTE

Como muestra un trabajo anterior'®, la metafisica de Ferdinand Ulrich es-
td muy en consonancia con la de Hans Urs von Balthasar. Citando a Ulrich,
Balthasar!” afirma que la constitucién del propio ser comienza a revelarse, al
menos, en la medida en que no es mas que una donacién del yo a lo finito y
concreto, donde el ser finito solo puede recibirse y captarse a si mismo como
realmente es, como aquello que no se retiene a si mismo; por €l se inicia el ser
finito y se introduce en la forma de amor eternamente dador.

La metafisica de Ulrich asume plenamente lo dicho por Balthasar en el an-
terior parrafo. Pero, Balthasar'® hace una objecion a la observacién, supuesta-
mente fenomenoldgica, de que en el cosmos «lo mas sigue de lo menos», como
aducian Pierre Teilhard de Chardin y Karl Rahner. Balthasar arguye que la
Metafisica no es sino Biologia generalizada; por tanto, la Filosofia de la historia
y, finalmente, la Teologia de la historia solo pueden entenderse como cosmo-
biologia. Balthasar se pregunta si la necesidad del hecho de que «lo mas siga
a lo menos» implica que lo méas derive de lo menos. Incluso, si asi fuera, se
cuestiona si no es tarea del filésofo mas que del bidlogo explicar cémo lo mas
estaba, potencialmente, presente en lo menos, y cémo es asi posible la discon-
tinuidad en la evolucién.

Asi que el hombre puede verse a si mismo como la imagen suma y perfecta
del cosmos. Todas las especies animales estdan referidas a él como formas de
vida superadas, en las que él puede reconocer aspectos de si mismo. Balthasar
subraya que, incluso, la embriologia escolastica descubre que, en su ontogéne-
sis, el hombre recapitula los estadios del desarrollo natural, a partir de los que
surge, lo cual es confirmado por la Paleontologia moderna y la Biologia.

Ambos, Ulrich y Balthasar, concuerdan en que con el surgimiento del hom-
bre de la naturaleza hay, simultdneamente, un origen a partir de la materia y un
origen del horizonte infinito del espiritu. De tal modo que surge una relacién
dialéctica entre espiritu y naturaleza, en la que el espiritu se propone llegar a
ser consciente de si mismo.

!5 Cfr. Urrich, F., «<El hombre y la palabra» cit., p. 779.

16 Cfr. Casapgsus, R., «La metafisica del ser-como-amor de Ferdinand Ulrich y su in-
fluencia sobre Hans Urs von Balthasar», Communio. Revista catdlica internacional (ediciéon
argentina), 22, 2, 2015, pp. 74-94.

17 Cfr. BarrHasar, H. U. v., Love alone: The way of Revelation, Sheed and Ward, Londres,
1968, p. 116.

18 Cfr. O'DoNovan, L. J., «<Evolution under the sign of the cross», Theological Studies, 32,
1971, pp. 602-603.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1263

Ambos entienden el espiritu como un estadio de la vida cualitativamente
muy superior; siendo asi mas poderoso. Espiritu y cuerpo se solapan como dos
esferas de poder en las que la mayor, la mas fuerte, domina la menos fuerte.
El alma y el cuerpo son los estadios y modos en los que el espiritu echa raices
en la materia, y la materia aflora en el espiritu. Por lo tanto, la corporalizacién
del espiritu y la espiritualizacién del cuerpo no pueden existir una sin la otra'®.

Asimismo, Balthasar desarrollé una concepcién analégica de la interioridad
del ser, que tiene su gradacién desde su nivel mas bajo, en la materia sin vida,
hasta su mas alto nivel, en el espiritu consciente. La caracteristica intimidad
del ser, que consigue la perfeccion en el espiritu consciente, tiene sus comien-
zos en la naturaleza no consciente. No hay existente alguno que no tenga a su
disposicion una intima interioridad, aunque solo sea rudimentaria, como de-
fendia el paleontélogo y filésofo francés Pierre Teilhard de Chardin?.

Balthasar entendié la evolucién universal en el contexto del desarrollo, en
el tiempo y el espacio, de un logos universal en las diferentes culturas del mun-
do, un salto cualitativo que no implica necesariamente un mayor desarrollo
a través del tiempo v, asi, situaba el evolucionismo, en sentido estricto, en un
contexto intelectual més amplio. Pero, ¢cudl es la relacién entre evolucion, en
sentido estricto, y evolucion, en el sentido mas general? Tanto Ulrich como
Balthasar afirman repetidamente que la naturaleza esta siempre orientada ha-
cia el hombre, ya que nunca llegara a su plenitud ideal sin éJ*!.

No obstante, la pregunta que sigue es: ¢por qué y cémo puede la creacion
como autocomunicacion del Dios trascendente posibilitar y liberar, en el don
y entrega del ser que hace-ser y despierta a la vida y, por tanto, en su regalarse
de arriba hacia abajo (top-down), precisamente un desarrollo y autotrascen-
dencia del mundo finito de abajo hacia arriba (bottom-up)? Parece, mas bien,
que la trascendencia, entendida asi, hace imposible el dindmico llegar-a-ser-
mds, crecer y dar fruto del ente creado. Pero esta productividad de lo finito de
abajo a arriba o bottom-up, su cada vez mas profundo ser-mds, nos descubre el
verdadero futuro del ser, que resulta no disponible para toda autosuperaciéon
evolutiva (Selbstiiberbietung)?*. Esta metafisica dinamica vertical la podemos
denominar ontologia cataldgica.

Pero la verdadera pobreza estd, en cambio, en la capacidad de lo finito de
captar y recibir el ser como don. El tener-ser se consuma en la participacién en
el acto creador del regalo del ser, mediante el cual este es recibido. La esencia
brota del ser, y el ser resulta de la esencia. Ulrich lo explica asi:

Podemos decir que el ser regalado desde arriba en su finitizacién, mediante
la cual el ente finito se agradece al Creador en la eucaristia césmica, (resulta!)
de abajo hacia arriba (...) el haber-recibido y el consiguiente abrirse de la

19 Cfr. ibid., p. 610.

20 Cfr. Casabesus, R., «Lévolution comme métaphysique de 'union chez Teilhard de
Chardin», Revue des Questions Scientifiques, 185, 2014, pp. 373-398.

21 Cfr. O'DonowaN, L. J., 0. c., pp. 623-624.

2 Cfr. UrricH, F., Gallarate cit., p. 292.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1264  R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

plenitud del ser de abajo hacia arriba son, como la unidad del agradecer, la
representaciéon auténtica del acontecimiento de la creacion?.

La autotrascendencia de lo finito, al negarse la accion de gracias (edyopiotia),
habria perdido la meta, el hacia-donde, que la mueve. El ser como don queda-
ria absorbido en su ser pasado. No es la potentia pura realis el presupuesto que
hace posible la epifania del poder absoluto de Dios, sino que es la libertad finita
sana la que salvaguarda el extremo despojamiento del comienzo y, mediante él,
la auténtica fecundidad de lo finito. Acontece realmente accion de gracias por
el ser, mediante obediencia al ser, cuando la comunicacién del ser se atestigua
en la autosuperacién del que lo recibe, que lo hace crecer y llegar a ser mas.
Puede parecer que asi afirmamos una emancipaciéon del mundo frente a Dios,
o de la evolucién frente a la creacién divina, pero es lo contrario; la reflexién
ontolégica nos ha mostrado que se trata del fruto de la eterna anticipacién del
Amor absoluto.

2.1.  La autosuperacion creativa

La autosuperacién productiva de la materia (que esté dirigida al acto de la
forma cada vez mas rico y capaz del ser, en seguimiento de una forma esencial
superior) es la condicién de posibilidad para la autorrealizacion del espiritu de
abajo a arriba (bottom-up).

El que esta tarea (Aufgabe) de la autotrascendencia comience en el medium
de la materia, en el abismo de la separacion y la contigiiidad, no significa si-
no que el ser en el comienzo hace surgir no sélo la pluralidad de las formas
esenciales (unificadas en si), sino también esta dimension de la posibilidad no
esencial de su finitud, por causa de la epifania de su verdadera enajenacion?*.

Para Ulrich, son insuficientes las explicaciones de Rahner sobre la auto-
superacion (Selbstiiberbietung) de las creaturas, sobre la acciéon de la Causa
primera a través de las causas segundas, o sobre la afinidad entre espiritu y
materia (a saber, la materia como espiritu hibernado o congelado). Ulrich ve
el hombre como ente sustancial y personal, dotado de un ser sobreesencial y
dindamico, que hace posible no sélo su crecimiento y desarrollo individual sino
también, en cuanto ser de todos, la maduracién de toda la especie humana a
lo largo de la historia. Este déficit en la insuficiente diferenciacién de espiritu
y materia proviene a menudo de haber hipostasiado el ser —como advertiamos
al inicio del articulo- de haberlo tratado como concepto, cosa de lo que tanto
Ulrich como Balthasar acusaban a Rahner.

2 Ibid.: «Daher kann man sagen, dass das von oben her geschenkte sein in seiner Ver-
endlichung, durch die sich das endliche Seiende in der “kosmischen Eucharistia” dem Schép-
fer verdankt von unten nach oben entspringt (resultans!) (...) das Empfangenhaben und das
durch es entbundene Aufbrechen der Seinsfiille von unten nach oben ist als die Einheit des
Dankens die eigentliche Reprisentation des Schépfungsereignisses».

24 Cfr. UrricH, F., «<El hombre y la palabra» cit., p. 787.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1265

Ulrich critica desde ahi expresiones como: «la materia como frontera del es-
piritu», «la materia como espiritu congelado», «la materia como multiplicidad
y diversidad»... siempre frente a la autoposesién del espiritu. Luego, rechaza la
idea de que todo ser realmente distinto de Dios es material. La materia, segin
Ulrich, no puede tener un ser previamente al ser-como-amor que se le da, sino
que fuera de este ser solo hay la nada (nihil). Por lo tanto, la materia no es una
potencia ya existente que, meramente, reciba después el acto?.

No se puede, pues, contraponer la positividad del espiritu (que seria cabe-si)
a la negatividad de la materia. La encarnacién del espiritu ha de ser experimen-
tada como mas radical que la simple autoalienacién del espiritu que es cabe-si.
La materialidad es el lugar de la presencia del espiritu que se comunica ha-
blando y amando. La materia, en su autosuperacion, suscitada por el ser, des-
ligdndose de la unidad del comienzo que se ha hecho finita en ella, en el juego
ontolégico de la unidad en la diversidad, tiende hacia el espiritu como udltima
forma suya que la llena?®. No obstante, la materia no se identifica con la finitud,
ni ha de ser un contrapunto para asegurar las cualidades del espiritu. Cierta-
mente, la materia es diferente del espiritu, pero este no le debe su finitud. Am-
bos proceden de la plenitud del ser-como-amor, que los ordena el uno al otro?.

En virtud de este ser sobreesencial recibido el ente puede darse realmente,
crecer y trascenderse. Por eso, podemos hablar en la metafisica de Ulrich de
una autosuperacion creativa (schopferisch Selbstiiberbietung) del ente finito.
Cuando Santo Tomas dice que «creari proprie est rei subsistentis»*® o «propia-
mente no le corresponde mas que a la realidad subsistente»?’ no se refiere s6lo
a los entes particulares sino también a la totalidad del mundo creado. En €l lo
que recibe (sus fundamentos de posibilitacién) brota igualmente del acto de la
donacioén del ser. Como veremos, Ulrich no defiende, por tanto, una metafisica
estatica de la sustancia, sino una ontologia dindmica. Asi lo expresa: «La evolu-
cién coésmica no es otra cosa que la figura ontolégica de una accion de gracias
sin fondo!»*.

Pero, si no se recibe nada, no hay nada que agradecer, y lo finito ya no expe-
rimenta la necesidad de autosuperarse hacia Dios. Si no capta la donacién del
comienzo (el ser-como-amor), tampoco él se puede dar, despojarse realmente.
Al poseerse Dios a si mismo completamente, esto es, al ser amor donado eter-
namente, el ser como imagen de Dios se encuentra plenamente donado y se
abre solo como la autosuperacion de lo que se ha recibido a través de este don.

% Cfr. UrricH, F.,, Gallarate cit., p. 284.

2 Cfr. UrricH, F., «<El hombre y la palabra» cit., p. 789.

27 Cfr. UrricH, F., Gallarate cit., p. 286.

28 Santo Tomas pE AquiNo, Quaestiones Disputatae de Veritate, ediciéon leonina, Roma,
1970, q.27, a.3.

2 Santo Tomas pE AqQuiNo, Summa Theologiae cit., vol. 1, q.45, a.8: «non conveniat pro-
prie nisi rei subsistenti».

30 Urricy, F.,, Gallarate cit., 291: «Die kosmische Evolution ist somit nichts anderes als
die ontologische Gestalt einer abgriindigen Danksafung!».

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1266  R.CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

Todo lo que puede surgir de esta dimensién material receptiva se encuentra
sometido previamente a la responsabilidad libre de la finitud del ser. Por tanto,
no se trata de ningin pasado puramente material, que, como seno césmico
existente por si mismo, pudiera hacer nacer de si, por evolucion, el espiritu y la
palabra. Hay que decir, mas bien, que este pasado material ha sido superado ya
originariamente, desde el comienzo, por la palabra’!.

Por lo tanto, la evolucion es ese brotar del ser de abajo hacia arriba (bottom-—
up), del mismo ser que nos ha sido regalado desde arriba. La materia y la forma
son lo otro respecto del ser, y ambas se originan a partir de €él, pero de tal modo
que la materia ya esta siempre unida, ordenada y finalizada a una forma.

Con la autosuperacion de toda la realidad material en la evolucion, todo
viviente material ya se trasciende siempre a si mismo en el apetito de la ma-
teria, porque es viviente en la fuerza de la plenitud del ser, que supera toda
forma esencial. La materia tiene una apetencia, una necesidad —de las formas
y del ser- para asi poder constituirse el ente. Las nuevas formas superan a las
anteriores en el proceso de autosuperacién de los entes, desde las plantas, pa-
sando por los animales, y llegando a los hombres. Hay, pues, una superacion,
una evolucién de las esencias. Una esencia mas perfecta supera la anterior y la
sustituye. Asi, la esencia del hombre es la esencia mas perfecta.

Las esencias no son tnicamente ideas divinas a las que Dios escogeria para
darles el ser. Las esencias de las creaturas también han de ser creadas, y todo
es creado mediante el Ser. Por tanto, las esencias se originan a partir del Ser,
por voluntad de Dios, que las crea. Si se toma ser en el sentido de realidad,
entonces algo que es realmente no posee una parte del ser real en si sino todo
entero. Los entes son distintos unos de otros y estan separados, pero su ser
real no es subdivisible, cada ente lo posee entero. Por lo que no puede decirse
que la suma de las cosas que han sido reales a través de la historia del mundo
(pasadas, presentes y futuras) sea la suma de la realidad. La suma de los entes
posibles supera la extensién de los realizados; pero hay entes posibles que no
son precisamente reales, de modo que la disposicién del ser para producir en-
tes es mayor que su suma. Un ente posible no tiene la capacidad de realizarse
a si mismo, pero lo que se produce necesita de un ente real para realizarse en
él. De ahi la afirmacién fundamental de Santo Tomas: «El ser real significa algo
completo y simple, pero sin existencia en si»2,

Esta visiéon de Ulrich aparece, sobre todo, en una larga ponencia que pre-
sent6 en el XII Convegno del Centro di Studi filosofici tra professori universitari,
en Gallarate (Lombardia, Italia), celebrado el afio 1967. El tema del congreso
era Evoluzionismo e storia humana, y la ponencia de Ulrich llevé por titulo
«Evolution—-Geschichte-Transzendenz»*3. Dos afos antes, en 1965, Ulrich habia
participado en la reunién de la Paulus-Gesellschaft, sobre «Der Mensch. Geist

3t Cfr. Urric, F., «<El hombre y la palabra» cit., p. 788.

32 Santo TomAs DE AQuiNo, De Potentia cit., q.1, a.1: «Esse significat aliquid completum et
simplex, sed non subsistens». La traduccion es mia.

3 Cfr. UrricH, F., Gallarate cit.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1267

und Materie»**. Ulrich explicé en Gallarate que esa superacion esencial de los
entes se da en un triple sentido:

i) La nueva forma es siempre nueva y no una simple repeticién de la pasa-
da, en virtud de la tendencia de esta tltima a la semejanza de Dios, pero
también a la sobreesencialidad del ser.

ii) La forma esencial es superada y, al mismo tiempo, conservada en la nue-
va, pues la nueva conserva la antigua y procede de ella (como don que se
sigue regalando), pero no la repite.

iii) Por tanto, la nueva forma eleva a la anterior, haciéndola ser mas. Asi se
muestra que el ser, en su finitizacién, no se hunde en la realidad mate-
rial, sino que se hace presente en ella como unidad en la diversidad en
la misma evolucion. El hacerse-mds de la evolucién césmica realiza, por
tanto, la mediacién de plenitud y pobreza del ser-como-amor.

Como vemos, la meta de la evolucién no es, pues, una unidad del ser cerrada
en si y univoca, ni fijada esencialmente fuera de la evolucién, sino que es el mis-
mo ser como amor, es decir, la concreta epifania de esta dialéctica del comienzo
como riqueza a través de pobreza®.

Si, como hizo Ulrich, nos fijasramos en la experiencia del ser como sobree-
sencial, se nos abriria la mirada para una interpretacién ontolégica de los sal-
tos en la evolucién. No obstante, como sefialg, la autotrascendencia evolutiva
hay que discutirla en el ambito de la interpersonalidad humana. Seguramente,
en categorias personales se daria una comprension de la evolucién esencial-
mente mejor que en las categorias absolutizadas del pensar cientifico natural®.

Asimismo, Balthasar, influido por Urich, destaca que la evolucién es guiada
por el Espiritu Santo, que impulsa al mundo hacia su consumacién. En Teols-
gica’’, Balthasar explica cémo Calvino, en su Institutio, describe al Espiritu de
Dios como el que otorga al mundo su ordenada belleza, pues es El el que se ex-
tiende sobre todo, el que mantiene en la existencia todas las cosas del cielo y la
tierra, las vivifica y les confiere su fuerza interior, y con su poder para infundir
a todos los seres la existencia, la vida y el movimiento demuestra patentemente
su condicién divina*®, También alli Balthasar cita la pneumatologia de Karl
Barth, que describe al Espiritu Santo como la Persona divina que hace posible
la existencia de la creatura como tal, que le permite existir, que la mantiene
en su existir y de la que depende en su existir®. Barth interpretaba la creacién

3 Cfr. UrricH, F., Der Mensch. Geist und Materie en Dokumente der Paulus-Gesellschaft,
Paulusgesellschaft, Munic, 1965.

3 Cfr. Urricw, F., Gallarate cit., pp. 311-313.

% Cf ibid., pp. 320-321.

37 Cfr. BarrHasar, H. U. v., Theologik. Der Geist der Wahrheit, vol. 111, Johannes Verlag,
Einsiedeln, 1967, pp. 412-413.

3 Cfr. CawviNo, J., Institutio christianae religionis, Oliva Roberti Stephani, Ginebra, 1559,
1,13, p. 14.

3 Cfr. BartH, K., Kirchliche Dogmatik, vol. III/I, Theologischer Verlag Ziiric, Zaric, 1951,
p. 60.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1268 R.CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

como una historia global de salvacién, que esta orientada de la evolucién de
la naturaleza al hombre, y de este a Cristo. Asi ven Barth y Ulrich -y asume
Balthasar- la creatio continua®. Para éste ultimo, la autosuperaciéon extatica
del hombre es participacién en el Espiritu divino; pero el éxtasis pertenece a la
esencia del espiritu humano*'.

2.2.  El caso especial de la creacion del alma humana

La materia prima es siempre concreata, pues recibe el ser por medio de la
forma; en el caso del hombre, del alma. Pero el alma no puede generar a la ma-
teria, ni unirse con ella. Ambas brotan del ser; s6lo Dios determina que sean me-
diante el ser, y las une (también mediante el ser). Por eso, sélo El es el Creador.

De acuerdo con Ulrich, la actuacién del nuevo compuesto sustancial siem-
pre es cosa de Dios, que lo crea uniendo forma y materia mediante el ser. Se
hace indispensable concebir la actuacion de la Causa primera, no junto a las
causas segundas, como mera yuxtaposicion, sino a través de ellas. Dios, que
es, ante todo, creador del ser, determina las esencias que han de existir (me-
diante el ser) y los entes particulares que han de ser creados (mediante el sery
mediante las causas segundas), pues Ulrich considera que el alma tiene como
elemento formal, la existencia, y como elemento material, la esencia.

Siguiendo a su maestro, Martin Bieler*? defiende que, segtin Santo Tomas,
también el alma humana se origina de la accién conjunta de la Causa primera
y las causas segundas. Asi, el hombre tiene un origen interpersonal, es decir, los
padres son procreadores de todo el hombre, no solo del cuerpo. Pero esto no
implica que el alma «educatur de potentia materiae», ni que los padres produz-
can el alma («anima ex anima traducatur»), sino que engendran al hijo como
tal, como compuesto. Sin embargo, la explicacién de Santo Tomas podria pare-
cer insuficiente y excesivamente dualista:

el que genera es causa de la unién de tal forma con la materia, por disponer la
materia a la forma (...) la disposicién del alma racional es consecuencia de la
misma disposicion del cuerpo, ya porque el alma racional recibe la influencia
del cuerpo, ya porque a tenor de la diversidad de la materia se diversifican
también las formas. Y éste es el motivo por el que los hijos se asemejan a los
padres también en aquellas cosas que pertenecen al alma, y no porque el alma
se transmita a partir de un alma®.

40 Cfr. Barraasar, H. U. v, Theologik cit., vol. I11, pp. 414-415.

4 Cfr ibid., p. 419.

4 Cfr. BiELER, M., Befreiung der Freiheit: Zur Theologie der stellvertretenden Siihne, Her-
der, Friburgo de Brisgovia, 1996, pp. 307-308.

4 Santo TomAis pE AquiNo, De Potentia cit., q.3, a.9: «sufficit quod generans sit causa
unionis talis formae ad materiam per hoc quod disponit materiam ad formam (...) Ipsam dis-
positionem corporis sequitur dispositio animae rationalis; tum quia anima rationalis accipit
a corpore; tum quia secundum diversitatem materiae diversificantur et formae. Et ex hoc est
quod filii similantur parentibus etiam in his quae pertinent ad animam, non propter quod
anima ex anima traducatur».

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1269

Entonces, la accion de los progenitores se limitaria a la preparacion o dispo-
sicién de la «materia signata quantitate», no actuando ellos en la unién de for-
ma (alma) y materia (cuerpo) del nuevo ser. Pero, Gustav Siewerth* recuperé
la plena unidad del ser humano, insistiendo en que el alma (forma sustancial)
penetra hasta el fondo todas las funciones corporales y, como forma tnica, al-
canza a la materia prima informe y receptiva, animandola y corporalizandose.

A partir de la correccién de Siewerth en la Ontologia contemporénea, Ulrich
describe en la XIT Paulusgesellschaft® el camino equivocado del pensamien-
to contemporaneo, que niega la diferencia real entre el espiritu como acto y
la profundidad receptora de la materia. Al prescindir de la mediacién de la
corporalidad, se tiende a hacer coincidir espiritu y materia o a separarlos ra-
dicalmente. Ulrich alude a que solo podemos aceptar la experiencia del ser
como amor, si reconocemos la kénosis que nos ofrece. La separacion vivida de
espiritu y materia nos lleva a una identificacién inadecuada de ambas dimen-
siones, rechazando la verdadera epifania del ser creado como semejanza del
amor divino. Entonces, la manifestacién de Dios a través de la materialidad se
hace imposible para la libertad finita, que se ha emancipado como pura espi-
ritualidad. En definitiva, para evitar ese error se debe aceptar y reconocer que
espiritu y materia se realizan plenamente el uno en el otro*.

3. LA FINITIZACION DEL SER COMO DIALECTICA PERSONAL DEL DON

La tarea (Aufgabe) evolutiva bottom—up del Ser debe ser comprendida desde
la dialéctica personal de riqueza y pobreza de la libertad amante. Ahi que-
da, sin duda, expresada y respetada la no-subsistencia del ser-como-amor®’. La
evolucion del cosmos material queda confiada, pues, en alguna medida, a la
responsabilidad humana, que ha de mantenerse fiel y obediente al Ser como
semejanza de la bondad divina, o a Dios como amor providente*,

Cuanto mas nitidamente mantenemos la no-subsistencia del ser creado, es
decir, del don (Gabe), entre el que lo regala y el que lo recibe, tanto mas inme-
diatamente es experimentada la presencia absoluta y creadora de Dios como
aquella condicién incondicional que otorga al ente finito su autotrascendencia,
precisamente por medio del haber-recibido. Esta es la estructura fundamental
del ser humano en su autorrealizacién, que nos descubre la pauta para com-
prender la evolucién real de toda la creacion.

4 Cfr. StewertH, G., Der Mensch und sein Leib, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1953, pp.
11ss.

4 Cfr. UrricH, F., Paulusgesellschafft cit.

% Cfr. ibid., pp. 74-T8.

47 Cfr. UrricH, F., Gallarate cit., p. 284.

S Cfr. ibid., pp. 286-287.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1270  R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

Desgranando el pensamiento de Ulrich, segin Bieler®, «la evolucién es el
camino concreto por el cual resulta el ser del ente a partir de los principios de
la esencia, en el origen de un ser existente. El verdadero motor de la evolucién
es el movimiento de finitizacién del ser, por el cual son creadas creaturas que,
por la participacién en el ser, estan abiertas a Aquel a partir del cual viene todo
lo nuevo»*°,

Es verdad, pues, que solo corporalizandose (haciéndose pobre) percibe el
espiritu la gloria (la riqueza) del ser. El hecho de que el espiritu deba ceder a la
dimension de lo material permite ver que el proceso evolutivo de la cosmogéne-
sis (en términos teilhardianos), como espacio de su propio venir-a-si-mismo, es
el testimonio de que él esta reclamado por el ser-como-amor. Cuanto mas pro-
fundamente se introduzca €l en este evolutivo venir-a-si-mismo, abajandose,
tanto més radicalmente se sabe él obligado y entregado al Origen absoluto, por
cuyo don infinito él es lo que es.

La materia, pues, ha de ser expuesta como fundamento de posibilitacién
del ser-como-amor en el horizonte de la interpersonalidad. No basta interpretar
la materia exclusivamente en orden a la realizacion del espiritu en relacién
al mundo objetivo material. El hombre, por medio del ser recibido como don
(Gabe), lleva a cabo el proyecto o tarea (Aufgabe) de su autorrealizacién como
acto de la autodonacién del ser®'.

Como sefiala Oster, «cada entidad, toda cosa-que-es, existe y opera en y a
través del don del ser como amor. La finitizacién del ser como don no destruye
la plenitud de su unidad, sino al contrario, la limita, la desvela y la manifesta
epifanicamente»>2,

En el acontecimiento de la Creacidn, se revela la unidad y diferencia de glo-
ria y pobreza, de poder y obediencia del ser como amor. En este movimiento de
finitizacién, el ser ha de hacer brotar de si los fundamentos de posibilitacién, y
concretamente la materia, a los cuales habra de someterse o en los cuales habra
de coartarse.

En efecto, el tema fundamental de la autorrealizacién humana es el miste-
rio de la magnificencia del ser-como-amor a través de la pobreza de su finitud.
La Metafisica denomina a este acontecimiento el despliegue de la diferencia
ontoldgica entre el ser y el ente. Como semejanza creada de su origen, el ser

4 Cfr. BIELER, M., Freiheit als Gabe. Ein schopfungstheologischer Entwurf, Herder Verlag,
Friburgo-Basilea-Viena, 1991, pp. 298-317.

S0 Ibid., 316-317: «Die Evolution ist der konkrete Weg, auf dem das sein seienden aus
den Prinzipien der Essenz bei der Entstehung eines Wesens resultiert. Der eigentliche Motor
der Evolution ist die Verendlichungsbewegung des seins, durch die Geschopfe geschaffen
werden, die durch Partizipation am Sein (Reichtum) auf den hin offen sind (Armut), von dem
her alles Neue kommt».

St Cfr. UrricH, F., Gallarate cit., p. 282.

52 OsTER, S., «Thinking love» cit., p. 674: «Every entity, everything thing-that-is, exists
and operates in and through the gift of being as love. The finitization of being as gift... does
not destroy the plenitude of its unity, but rather limits, unveils, and manifests it epiphani-
cally».

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1271

es plenitud infinita y riqueza comunicada de la vida divina, que se posee ab-
solutamente, y no tiene necesidad de ninguna otra cosa, ni es obstaculizado o
limitado por nada. Por tanto, es una figura expresiva de la libertad de Dios. El
ser, en cuanto semejanza del amor eterno, tiene dominio gracias a su pobreza.
Manifiesta su riqueza no permaneciendo estético y estancado como un punto
intermedio entre Dios y el mundo. El ser como imagen de Dios surge de su ori-
gen, descubre su riqueza tinicamente gracias al acto de su enajenacién. Su ple-
nitud presupone la pluralidad y multiplicidad infinitas de las formas esenciales
y el abismo no esencial de la materia como los fundamentos de posibilidad de
su finitud, realmente distintos de ella. Pero, no son propiamente la forma esen-
cial ni la materia las que reciben el ser, sino la sustancia finita®.

Asi que la pauta sana de la evolucion se ha confiado sélo a la libertad obe-
diente al ser. La forma de la libertad finita, como dialéctica de riqueza y pobreza
del ser, no se encuentra como meta (causa final) ideal junto a, o por encima de,
su autorrealizacién sino que, més bien, se presenta o se expresa en esta>*. Pero
nunca podemos saltarnos la diferencia ontolégica del comienzo respecto de sus
mediaciones finitas, de manera que, por mucha que sea la presencia del espiritu
en el proceso de la evolucion, siempre permanece abierta la diastasis de evolu-
cién y libertad, espiritu y materia, historia y desarrollo. Aunque queramos radi-
calizar la mediacion material del espiritu finito, no podemos decir que cuerpo
y espiritu son solo dos aspectos en el tnico y mismo ser del hombre concreto.
La autosuperacion productiva de la materia (que esta dirigida al acto de la
forma cada vez mas rico y capaz del ser, en seguimiento de una forma esencial
superior) es la condicién de posibilidad para la autorrealizacion bottom—up del
espiritu. Es decir, se pone como condicién de la unidad de espiritu y materia la
cada vez mayor capacidad ontolégica del espiritu sobre la materia.

Aquello a lo que se entrega el ser nace de él porque si no, el origen estaria
unido otra vez a una alteridad que, desde fuera, le exige y le limita. Absorbido
por la finitud, el ser quedaria sometido a sus fundamentos de posibilidad vy,
precisamente asi, no podria ya ni ser recibido ni recibir las gracias. Por eso,
podemos decir que la unidad de la magnificencia y pobreza del ser-como-amor
se manifiesta en la diferencia ontolégica, en la que el ser presupone de tal forma
su ser-recibido, el criterio de su pobreza y de su obediencia, que no considera
el espacio de su autoafirmacion finita meramente como una prolongacion pro-
yectada de si mismo, sino que se configura de manera creadora. La dimensién
receptiva de la autocomunicacién creadora de Dios no se puede separar de su
nacimiento de la plenitud del ser como don*. Seguin Ulrich, se deberia investi-
gar por qué y como la unificacién progresiva de la evolucién material es solo la
otra cara del acontecimiento creador.

5 Cfr. UrricH, F., «<El hombre y la palabra» cit., pp. 755-757.
5 Cfr. Urricw, F.,, Gallarate cit., p. 315.
5 Cfr. ULricH, F., «<El hombre y la palabra» cit., p. 758.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1272  R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

4. METAFISICA DE LA EVOLUCION COMO ONTOLOGIA DE LA REALIZACION

El proceso de la evolucién culmina en el hombre, pues, como dijo Santo
Tomas, «el tltimo fin de toda la generacion es el alma humana y a esta tiende
la materia como a su ultima forma»>¢. Esto solo es comprensible porque el ser-
como-amor atrae a la materia. Que la materia (o los entes materiales) pueda
autosuperarse (de abajo a arriba) se debe a la autodonacién por amor que el ser
ha hecho a lo otro respecto de si. Al darse en la materia, puede el ser manifestar
su plena donacién, y asi puede darse lo espiritual en lo material®’.

Como ya sabemos, materia y forma (o cuerpo y alma), se originan a partir
del ser. Se da una causalidad reciproca entre materia y forma en la constitucion
de la sustancia; ambas, como principios esenciales del ente, necesitan recibir
activamente el ser para existir como ente y como compuesto. Esta recepcion
activa explica que el Ser pueda resultar el motor de la evolucién bottom—up. Asi
lo afirma Santo Tomads: «La forma y la materia son mutuamente causa la una
de la otra, en cuanto al ser. La forma de la materia, ciertamente, en cuanto le
da el ser en acto; pero también la materia de la forma en cuanto la sustenta»®,

De ahi que la metafisica de base tomista de Ferdinand Ulrich®® considere
que el hacerse-mds de la evolucién césmica realiza la mediacion de plenitud y
pobreza del ser-como-amor. El ser-como-amor mantiene siempre la unidad de
plenitud y pobreza («completum et simplex»), sin aferrarse a si mismo («sed non
subsistens»).

La afirmacién de que el espiritu humano es lo mds tardio en la evolucion,
conserva la positividad del comienzo como plenitud. Asi, el ente mas perfecto,
el ser humano, sera la ultima meta del proceso, que desvela que el espiritu
(precontenido en la plenitud del ser, como el principal objeto del apetito de la
materia), aunque aparezca como lo mads tardio, se daba ya virtualmente desde
el comienzo y, en cambio, la materia prima es s6lo una pura potencia no-espi-
ritual, por mas que ella y la forma maés perfecta constituyan al hombre.

En particular, el ente material viviente tiende siempre, en el apetito de la
materia, a trascenderse mas alla de si mismo, como ya habia dicho Rahner, au-
totrascenderse o autosuperarse (Selbstiiberbietung). Pero, no se da la aparicién
brusca de una forma y la desaparicion de la anterior, con lo que el progresivo
regalo del ser y su futuricion se pondrian en cuestién. Se dan, de hecho, formas
intermedias, que constituyen el puente entre la primera figura viviente y otra
posterior, més rica y compleja. He ahi la evolucién de las formas. Santo Tomas

5 Santo TomAs pE AquiNo, Summa contra gentiles, vol. 111, edicién leonina enmendada
por la edicién taurina, Marietti, Roma-Turin, 1961, cap. 22: «Ultimus igitur finis generationis
totius est anima humana, et in hanc tendit materia sicut in ultimam formamp».

57 Cfr. OstER, S., Mit-Mensch-Sein cit., pp. 258-260.

8 Santo Tomas pE Aquino, Sententia libri Metaphysicae, vol. V, edicién taurina, Turin,
1950, lect.2: «Forma autem et materia sibiinvicem sunt causa quantum ad esse. Forma qui-
dem materiae inquantum dat ei esse actu; materia vero formae inquantum sustentat ipsamp».

5 Cfr. ULricH, F., Gallarate cit., p. 314.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1273

lo dice asi: «Y no es obstiaculo alguno si algiin intermedio es engendrado e
inmediatamente se interrumpe; porque los intermedios no tienen la especie
completa, sino que estdn como en camino para adquirirla; por lo tanto, no son
engendrados para que permanezcan»®,

Las formas antropoides serian, en la filogénesis, unas tales formas interme-
dias, que han de ser consideradas en el acto del ser sobreesencial, pero que no
estan ordenadas a constituir especies nuevas de manera estable o definitiva.
Cuanto mas perfecta sea la forma que hay que alcanzar tanto mas pueden darse
estas formas intermedias. Prosigue Santo Tomas: «y por esto en la generacién
del animal y del hombre, en los cuales la forma es perfectisima, se dan muchas
formas y generaciones intermedias y, en consecuencia, corrupciones, porque la
generacion de una es la corrupcion de la otra»®',

A partir de la lectura correcta de Santo Tomas que hace Ulrich, este puede
afirmar que las formas intermedias, que no permanecen, son asi un testimonio
de la totalidad y plenitud de la forma deseada como fin. En el proceso evolu-
tivo no se identifica la forma como acto con la materia, y la diferencia de acto
y potencia debe mantenerse abierta. Por esto, la forma obtiene su diferencia
respecto de la materia a causa de la kénosis del ser-como-anor.

No obstante, la existencia de formas intermedias en orden a alcanzar la ho-
minizacion no es una prueba del progresivo desarrollo del espiritu a partir de la
materia sino, méas bien, la demostracién del dominio progresivo de la materia
por parte del espiritu abierto al ser. Ulrich opina que lo que Tomas® afirma de
la ontogénesis del hombre también es vélido para toda filogénesis. Asi admite
que la autosuperacién real del ente vivo hacia algo nuevo precede a la nueva
forma sustancial, no la sigue. Sin embargo, hay que diferenciar ambos proce-
sos: una cosa es la filogénesis y otra es el desarrollo individual. En la filogénesis,
se da un nuevo comienzo a un nivel de organizacién superior. Por tanto, no se
trata de un retorno real al mismo comienzo, sino de una nueva posicién desde
una base totalmente distinta®. Asi que Ulrich tiene mucha razén al negar la ley
de Haeckel, que afirmaba que «la ontogenia recapitula la filogenia», pues, los
avances en Biologia evolutiva lo han desmentido claramente.

Lo que si que se puede decir es que la nueva forma sustancial, a la que tien-
de el proceso de la evolucion, testimonia justamente su originacién a partir de
la finitizacién del Ser, su advenimiento como actus essendi, abre la forma esen-
cial actual hacia su autosuperacién. Efectivamente, como hemos dicho antes,

¢ Santo Tomais bE AQuiNo, Sumima contra gentiles cit., vol. 11, cap.89: «Nec est inconve-

niens si aliquid intermediorum generatur et statim postmodum interrumpitur: quia inter-
media non habent speciem completam, sed sunt in via ad speciem; et ideo non generatum
perveniatur».

1 Ibid.: «<Et ideo in generatione animalis et hominis, in quibus est forma perfectissima,
sunt plurimae formae et generationes intermediae, et per consequens corruptiones, quia ge-
neratio unius est corruptio alterius».

2 Cfr. UrricH, F., Gallarate cit., pp. 317-319.

3 Cfr. Santo TomaAs bE AQuiNo, Sumima contra gentiles cit., vol. II, cap.89.

¢ Cfr. UrricH, F., Gallarate cit., p. 318.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1274  R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

el Ser es para él no sélo don (Gabe), sino también tarea (Aufgabe). El profesor
Josep Maria Coll®® comentaba que si que se da una autosuperacién activa del
ente finito, incluso es verdad que esta se explica por la accién de la Causa pri-
mera a través de las causas segundas. Pero esto es posible gracias a la finitiza-
cion del ser sobreesencial, mediante el cual se originan tanto la materia como
las sucesivas formas.

De hecho, el espiritu finito ya esta actuando en el proceso de las formas
inferiores o intermedias, pero esta progresion gradual en la perfeccién, interio-
ridad y unidad de los seres vivos es una prueba y un resultado de lo que hemos
llamado el autorrebajamiento o kénosis del espiritu, en el cual irrumpe la dife-
rencia entre espiritu y materia.

Contrariamente, la concepcién pseudoplaténica y extrinsecista de un ser
sustanciado implicaria que Dios mueve la evolucién del mundo como un motor
desde fuera. E]l movimiento seria sélo repeticién de lo pasado, pues el ser como
don no se revelaria como plenitud infinita.

En cambio, el proceso de autosuperacién y de una apertura siempre mayor
culmina en la razén capaz del ser. En el hombre se hace explicito el sentido de
la evolucién césmica. La guia de esta evolucién césmica es la razén humana
obediente al ser. Al manifestarse el hombre, se libera la dindmica de toda auto-
trascendencia de los entes materiales, siempre sobre la base de un ser sobree-
sencial, que no se deja absorber por los elementos esenciales. El espiritu finito
no viene desde fuera del ser, sino que ya siempre ha sido en él. La obediencia
al ser queda garantizada, precisamente, por el acto de la autosuperacién del
cosmos en la evolucién.

El acto de ser (actus essendi) hace brotar de si la materia como fundamento
no-esencial (no-formal) de posibilitacién. La materia posibilita, pues, el autén-
tico futuro ontolégico del ser en su despojamiento. Ahora bien, «la potencia-
lidad [de la materia] no puede pasar al acto toda ella al mismo tiempo... por
lo tanto, en virtud de su movimiento, pasard de manera sucesiva al acto de las
diversas formas»®°.

Este apetito de la materia, que tiende a la diversidad de las formas, solo es
comprensible porque el ser-como-amor atrae a la materia. El ser-como-amor
atrae a la pobreza de la materia. Efectivamente, el ser hace brotar de si la ma-
teria prima, pero no se mantiene fuera de ella, sino que la atrae, provocando su
apetito, y la va llenando de si, a través de la pluralidad y diversidad de formas
esenciales, de manera sucesiva®’.

¢ Cfr. CoLt, J. M., «La metafisica de la evolucion segiin Ferdinand Ulrich», en: RoMERO
Moxuvas J. (ed.), De las ciencias a la teologia. Ensayos interdisciplinares, Editorial Verbo Divi-
no, Estella, 2011, p. 203.

% Santo ToMAs DE AQuiNo, Summa contra gentiles cit., vol. 111, cap.39: «potentia tota non
potest simul in actum reduci... unde per suum motum appetit successive in actum diversa-
rum formarum exire».

7 Cfr. ULricH, F., Gallarate cit., pp. 299-300.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1275

El ser deja abierto el futuro a la autosuperacion evolutiva del cosmos ma-
terial: «el alma humana, y a ella tiende la materia como a su tltima forma...
En consecuencia, el hombre es el fin de toda la generacién»®. Con la forma
esencial humana, el espiritu finito capaz del ser, resulta saciada la evolucién
material, ya que la materia recibe aquella forma mediante la cual ella se abre
a la totalidad del ser. El espiritu finito est4 tan abierto a la plenitud del ser que
solo puede revelar la riqueza del comienzo creado mediante la pobreza de su
finitizacién, dirigida a la inmensa pluralidad y diversidad de las esencias ma-
teriales. Por eso, el espiritu encarnado o incorporado se relaciona con el ser
de tal forma que él, aceptando la estructura del acontecimiento de la Creacién
como el tema fundamental de su existencia, engloba en si, al mismo tiempo,
la pluralidad de todas las formas esenciales materiales, la sucesiva autosupera-
cién de la evolucién material®. Es asi como debemos entender la creacién por
evolucion o lo que hemos denominado creacion evolutiva.

De hecho, Joseph Ratzinger cuando explicaba en una entrevista radiofénica
en los afos 70 del siglo pasado qué significa la fe en la creacién, con vistas a
una comprension evolutiva del mundo decia:

¢Qué idea se hace uno propiamente del mundo, si lo entiende en un sentido
evolutivo? Para ello es sin duda esencial que ser y tiempo se encuentren en
dependencia constante: el ser es tiempo, no tiene solamente tiempo. El ser se
da tnicamente evolucionando y se desarrolla en si mismo. Segun esto, el ser
se entiende en un sentido dinamico, como ser en movimiento y, bien entendi-
do, no da siempre vueltas sobre si mismo, sino que avanza. (...) Desde nuestra
comprensién del mundo, la creacién no es un comienzo lejano ni tampoco un
comienzo repartido en varios estadios temporales, sino que afecta el ser como
algo temporal que va cambiando: el ser temporal en su totalidad es abarcado
por el tnico acto creador de Dios. (...) Asimismo, se hace de este modo paten-
te que la totalidad del movimiento del ser (no sélo su comienzo) es creacion,
y que igualmente la totalidad (no sélo lo que llegara mas tarde) es realidad
propia y movimiento propio.

8 Santo ToMmAs DE AQUINO, Summa contra gentiles cit., vol. 11, cap.22: «anima humana et
in hanc tendit materia sicut in ultimam formam... homo igitur est finis totius generationis».

®  Cfr. Urricw, F., Gallarate cit., p. 314.

70 RATZINGER, J., Dogma und Verkiindigung, Erich Wewel Verlag, Munic-Friburgo de
Brisgovia, 1973, pp. 156-158: «Wie versteht man eigentlich die Welt, wenn man sie evolutiv
auffaft? Wesentlich dafiir ist wohl, daf Sein und Zeit in eine feste Bezichung treten: Das
Sein ist Zeit, es hat nicht bloR Zeit. Nur im Werden ist es und entfaltet es sich zu sich selbst.
DemgemiR ist das Sein dynamisch verstanden, als Seinsbewegung, und es ist gerichtet ver-
standen: es kreist nicht im immer Gleichen, sondern schreitet voran. (...) Schépfung ist, von
unserem Weltverstindnis her betrachtet, nicht ein ferner Anfang und auch nicht ein auf meh-
rere Stadien verteilter Anfang, sondern sie betrifft das Sein als zeitliches und werdendes: das
zeitliche Sein ist als ganzes umspannt von dem einen schopferischen Akt Gottes, (...) Und
zugleich wird sichtbar, daf das Ganze der Seinsbewegung (nicht bloR das spater Kommende)
Eigenwirklichkeit und Eigenbewegung ist».

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1276  R.CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

Ratzinger explica maravillosamente cémo Dios otorga a los entes un ser
regalado, que hace capaz al hombre de autosuperarse. Unos afios antes, Ulrich
explicé en Gallarate que el espiritu es el ipsum esse con plena capacidad de
realizar todo lo que Dios quiere. El espiritu tiene necesidad de corporeizarse,
de inmergirse en la materia. Se produce, pues, una materializacién del espiri-
tu. Luego, desde las raices de la materia, el espiritu puede ir desarrollando la
evolucion.

Como ya sabemos desde Aristételes, la materia siempre estd acomparfiada de
una forma sustancial, pero recibe primero una forma accidental (la cantidad)
para poder ser principio de individuacién de los entes («wnateria signata quanti-
tate»). Ciertamente, Dios da el ser a la materia mediante la forma. Pero Ulrich
quiere dejar claro que la materia no se identifica con la finitud. Por lo tanto,
como hemos apuntado antes, el espiritu no le debe a ella su finitud.

Por otro lado, Ulrich también deja claro que el ser no tiene capacidad de
decision ni tampoco causalidad en si mismo. Es decir, el ser no puede crear ni
causar ni determinar nada porque no es subsistente. Sin embargo, Ulrich de-
fiende que del ser surge una ontologia de la evolucién, una metafisica del reali-
zarse, pues todo actus essendi es, por definicién, dindmico. Este dinamismo del
ser se refleja en la realidad de los entes. Ahi estd, segtin Ulrich, el gran error de
la Escoléstica posterior a Santo Tomas: hipostasiar el ser, es decir, conceptuali-
zarlo, convirtiéndolo en estatico, y no concebirlo como dinamico.

De nuevo, Balthasar coincide con Ulrich, pues, en el Epilogo de la trilogia
del primero, concretamente, en la segunda parte llamada Umbral (Schwelle),
que versa sobre el ser del mundo, el ser mismo es percibido de manera intui-
tiva como siendo a la vez lo més rico, lo omnicomprensivo, la plenitud por
antonomasia y, simultdneamente, lo mas pobre, que en su generalidad carece
de toda determinacion esencial. En el segundo capitulo de Umbral, Balthasar
cita la afirmacion fundamental de Santo Tomas en De Potentia, q.1, a.1 «esse...
completum et simplex, sed non subsistens». Esta doctrina madura del ser del
Aquinate fue asimilada por Balthasar en didlogo con la profunda reflexiéon me-
tafisica de Siewerth y Ulrich sobre esta sentencia rectora de Santo Tomas de
Aquino. Asi, afirmaba Balthasar: «El todo de la realidad existe siempre ya en el
fragmento de una esencia finita, pero el fragmento no existiria si no fuera por el
todo del ser real»™'. Por lo tanto, pensar el ser mismo y su existir concreto en las
esencias significa, desde el inicio, percibirlo y expresarlo como una forma: co-
mo el todo del esse en el fragmento. Ser y forma convertuntur. Asi, de acuerdo
con Ulrich, para Balthasar, desde esta forma essendi originaria resultara todo
el desarrollo posterior.

7t BarrHAsARr, H. U. v., Epilog, Trier, Einsiedeln, 1987, p. 38: «Das Ganze der Wirklichkeit
existiert nur je in Fragment eines endlichen Wesens, aber das Fragment existiert nicht, es sei
denn durch das Ganze des Wirklichseins».

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1277

5. LA PALABRA COMO DON DEL SER

La cumbre del desarrollo de la naturaleza vy, por ende, el culmen de la evo-
lucién, se da cuando lo bello y lo bueno se pueden dar a conocer libremente
desde su propia interioridad y autoconciencia, esto es, pueden decirse. Esta ma-
nifestacion se da a través del lenguaje, que es mas que un simple expresarse en
el aparecer. Las formas todavia rudimentarias de belleza y bondad en la natu-
raleza son, de alguna manera, ya una palabra. Todo ser bello y bueno dice algo,
a su modo. Pero, esto supone que toda la realidad ha sido creada en la Palabra,
responde al Logos divino. Una vez mas, vemos que la entera «metafisica de los
trascendentales del ser solo puede desarrollarse bajo la luz teolégica de la crea-
cién del mundo en la Palabra de Dios»?2. A partir de la polaridad estructural de
la realidad, el lenguaje solo es posible si esté abierto, en principio, a la autocon-
ciencia del ser en su totalidad, a la realidad entera. Toda realidad cosmolégica
o existencial, por el hecho de existir, es lenguaje; tiene derecho a hablar, y solo
en la escucha del mundo se desarrolla, puesto que, como la existencia es pala-
bra de Dios, Dios crea por la palabra y mediante su Palabra, el Logos. Ademas,
como asevera Balthasar, todo ente mundano es epifanico, pues se expresa a si
mismo justamente en su aparicion: «las cosas no solo se expresan a si mismas,
sino que también expresan siempre a la realidad total presente en ellas, que
(como non subsistens) remite a lo real subsistente»3.

Al manifestarse el otro, este es siempre mas que su manifestacion, de tal
modo que subsiste también para mi como el que se manifiesta realmente, se
revela oculto en su subsistencia para compartirse a si mismo como dado, a la
vez que debe salvaguardarse a si mismo como el que da y posibilita el don. El
otro, por tanto, me es patente como un misterio que esta mas alla de todos los
conceptos, cuando se me manifiesta sin reserva.

Asi que, puesto que todo ente es epifanico, este cardcter epifanico se mani-
fiesta inicialmente en el mostrarse (sichzeigen) de la belleza, y continta en el
darse (sichgeben) del bien y en el decirse (sichsagen) de la verdad. La palabra
proviene de esa mediacién de accién y recepcion de la razon capaz de captar
el ser. Liberado por el ser-como-amor, el hombre es capaz no solo de recibir la
riqueza del comienzo, sino también de obrarla. Puesto que, en cuanto espiri-
tu, estd unido a la plenitud del ser, se siente también por ello capacitado para
la misma produccién creadora de sus fundamentos de posibilidad (la forma
esencial y la materia). El hacer surgir del ser las formas esenciales y la nada
potencial de la materia no pone de manifiesto que el que recibe haya tenido en

2 Ibid., p. 59: «Metaphysik der Transzendentalien des Seins nur entfaltbar ist unter dem
theologischen Licht der Weltschopfung im Wort Gottes».

3 Ibid., pp. 45-46: «die Dinge nicht nur sich selber, sondern immer auch das in ihnen
wesende Gesamtwirkliche aussprechen, das (als non subsistens) auf das subsistierend Wirk-
liche verweist».

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1278  R.CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

el ser su origen, tnica y exclusivamente, por causa de la finitud abandonada
del comienzo™.

En el ser se comunica de tal modo el misterio absoluto del origen que este
origen da todo precisamente alli donde considera a lo otro donado por él como
ello mismo de manera ilimitada. Esto significa que la verdad del ser —como
autoconocimiento mediante el ser conocido- no se presenta, respectivamente,
como posesion propia sino como algo dado, regalado. Dios crea afirméandose
a si mismo. De esta manera, el ente recibe en el ser un si sin fondo, gracias al
cual es llamado de la nada y comienza a ser él mismo. En la recepcién se rea-
liza a si mismo. Y, al contrario, alli donde realiza verdaderamente el si donado
del ser se somete obedientemente a él. La pobreza de nuestro haber recibido de
antemano se identifica con el poder ser de la libertad finita, que se supera a si
mismo en direccién hacia la infinitud del origen™. Como vemos, para Ulrich, el
hombre no solo tiene, sino que es la tarea de pensar el ser desde, en y con los
entes concretos. Arriesgarse a esta tarea comporta situarse en el abismo. De ahi
que Ulrich califique al hombre como homnio abyssus.

La metafisica de Ulrich, conservando la positividad del ser, profundiza en
una radicalizacion del camino descendente del Ser hacia el hombre y, en con-
creto, hacia, y en, su decisién por el sentido del ser como bien. Asi, pues, si
Balthasar subray6 la belleza divina (pulchrum) como trascendental del ser, y
Siewerth destacaba el caracter de similtudo e imago Dei del ser’, Ulrich pone el
énfasis en el hecho de que el ser es «similitudo divinae bonitatis»™, como habia
dicho Santo Tomads, ya que el ser no puede captarse como concepto, solo lo
percibimos porque, a través de €l, sentimos la bondad divina (bonum)’.

Aunque tanto Siewerth como Ulrich citan sobradamente la famosa senten-
cia del De Potentia, q.1, a.1, el primero parece no acabar de entender el signifi-
cado pleno de esta sentencia de Santo Tomas, incluso al principio la consideré
una contradiccion. Para el segundo, el ser es bondad, y la maxima bondad es
el amor (que tiene como expresion més grande la kénosis). Entonces, el es-
se es plenitud o riqueza (completum) y perfeccién (simplex) pero, a la vez, es
también pobreza (non subsistens). De este modo, Ulrich habla del movimiento
de subsistencia, por el que el ser, perfectisimo, pero no subsistente, llega a ser
subsistente solo en los entes. Asi, la ontologia de Ulrich manifiesta la co-perte-
nencia originaria de ser y hombre. De esta manera la presenta él mismo en su
obra Homo Abyssus:

7 Cfr. Urrich, F., «<El hombre y la palabra» cit., p. 759.

B Cf ibid., p. 753.

7 Cfr. CoroNa, N. A., «El ser en el "sistema de identidad" segtiin Gustav Siewerth (prime-
ra parte)», Stromata, 40, 1984, pp. 108-109.

77 Santo ToMmAs DE AquiNo, De Veritate cit., q.22, a.2.

8 Esta diferencia entre Siewerth y Ulrich estd explicada muy claramente en el excursus
Subsistenz bei G. Siewerth und F. Ulrich, que hace Martin Bieler en su obra Freiheit als Gabe.
Cfr. BIELER, M., Freiheit als Gabe cit., pp. 261-266.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1279

La concreta autoejecucion del hombre, como desapropiacion en el medio de
la corporalidad en la via de los sentidos hacia la exterioridad y regreso a si
mismo en la interioridad del espiritu, no es otra cosa que la concreta explica-
cién del movimiento de finitizacion del ser, es decir de la diferencia ontolégi-
ca ya desde siempre existente en la obediencia del ser™.

Ulrich explica la forma del ser mundano por la obediencia del hombre total
como concretizacién y cumplimiento del sentido del ser. Esa forma aconte-
ce, pues, en la co-pertenencia de la «forma fundamental del acontecimiento
creacional»®, es decir, en la cooperacién o intercesién mutua (convertuntur).
A su vez, ambas formas, movimiento-del-ser y hombre, se unifican gracias a, y
en, la fuerza originaria de Dios mismo. En este convertuntur, el hombre mismo
es, entonces, la concreta forma fundamental del movimiento de finitizacién en
Dios mismo.

La Creacién de seres finitos debe entenderse, pues, como un movimiento
hacia la finitizacién del ser entre Dios y la creacion, que tiene tres momentos
o fases, como sefiala Bieler®! en la introduccién al Homo Abyssus de Ulrich:
idealidad, realidad y bondad. Estos momentos devienen, por la autoejecucion
del espiritu finito, los trascendentales verum, res, bonum.

Efectivamente, la Palabra de Dios (Logos) se debe inscribir en la palabra
del ser, y la palabra del ser en las palabras de las esencias que se intercambian
inteligiblemente entre entes existentes. La palabra es la imagen que resume la
finitud del ser®. En ella se expresa Dios. Mediante la palabra, Dios manifiesta
su verdad (verum) en la creacién y hasta da a conocer su interioridad espiritual
al hombre por ser capaz de captar la Revelacién.

El trascendental res, que incluye aliquid y unum, se dice a partir de la esen-
cia®®. Por medio de la esencia, se afirma la positividad del ser. El recibir del ser,
por parte de la esencia, constituye al trascendental res. Pero, el recibir del ser
significa para la esencia lo mismo que ser creada por medio, y con, el ser. Antes
que la esencia haya recibido al ser, ella es nada. A causa de esa sobreesencia-
lidad del ser como non-aliud creado, este puede ser el origen de la posicién
positiva descendente de la res y, a la vez, desde la concepcién del realismo
fundamental, puede no flotar en la pura idealidad sino surgir desde la esencia

7 UrricH, F., Homo Abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage, Johannes Verlag, Einsiedeln,
1961, pp. 264-265: «Deshalb wird sich spiter noch zeigen, dass der konkrete Selbstvollzug
des Menschen als Entdusserung im Medium der Leiblichkeit auf dem Weg der Sinne in die
susserste Ausserlichkeit und als Riickkehr zu sich selbst in die innerste Innerlichkeit des
Geistes nichts anderes ist: als die konkrete Auslegung der Verendlichungsbewegung des
Seins, das heisst der im Seinsgehorsam je schon bestandenen ontologischen Differenz».

80 Ibid., p. 264: «grundgestalt des Schépfungsereignis».

81 Cfr. ibid., XXI y XXXVIII-XXXIX.

8 Cfr. Casapgsus, R., «La metafisica del ser-como-amor» cit., p. 88.

8 Cfr. Santo TomAs pE AquiNo, De Veritate cit., .1, a.1: «<nomen rei exprimit quidditatem
sive essentiam entis».

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1280 R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

misma; es decir, «ser constituido por medio de los principios de la esencia»®*.
En este sentido, el cumplimiento del desarrollo trascendental acontece en
cuanto entra en juego el alma como la esencia del hombre total. El hombre
es realmente hombre (o Ubermensch, como dice Ulrich) cuando percibe de tal
manera al ser como ser, o sea cuando ejecuta de tal manera el movimiento de
finitizacién del ser como su tema existencial. Ello es posible sélo en cuanto el
hombre percibe al ser como don (Gabe). Aqui se cumple el trascendental res vy,
a la vez, se abre el camino perfeccionante a los restantes modos del ser, puesto
que el hombre es mas que su mera esencia humana.

Este desarrollo trascendental culmina en el bien. Para Ulrich, este es prin-
cipio y fin de todo el movimiento del ser. Puesto que la autoejecuciéon de Dios
abri6 la diferencia del ser (la sobreesencialidad del ser), esta aparece en el con-
vertuntur del movimiento catalégico del ser no subsistente y de la concretiza-
cién de esa diferencia en la esencia humana al sentido del ser. Ulrich piensa la
diferencia positiva del esse creatum como imago Trinitatis y, en esa unidad, se
realiza la simultaneidad de riqueza y pobreza del ser-como-amor®, reflejo de la
Kowwvia y tepyydpnolg divinas.

CONCLUSION

A lo largo de este articulo, hemos desarrollado la tematica de la Creacion y
de la evolucién a partir de la metafisica de Ferdinand Ulrich, fil6sofo aleman
poco conocido en Espafa, recientemente fallecido. Su pensamiento es comple-
joy, a veces, dificil de comprender (véase el hecho de que un extenso capitulo
suyo aparecido en la gran obra colectiva Mysterium Salutis, que hemos citado
en nuestro articulo, fuera suprimido en las ediciones posteriores de esta en-
ciclopedia teolégica); esto puede ser una causa por la que su filosofia, y mas
concretamente, su metafisica, sea poco difundida en nuestro pais.

Si bien es cierto que Ulrich no elaboré, propiamente, una metafisica de
la Creacién, de su planteamiento de una ontologia dinamica del ser como
amor puede deducirse varios aspectos de lo que bien podria ser una me-
tafisica de la Creacién en sentido evolutivo, tal como hemos hecho aqui,
basandonos en planteamientos metafisicos como la libertad ontolégica de la
creacién del ser, la diferencia ontolégica, la autosuperacion creativa, el don
del ser creado, la finitizacion del ser en la Creacion, la palabra como don en
la Creacién, etc.

Como hemos visto, en el tratamiento de la Creacién, Ulrich destaca, sobre
todo, la inconmensurabilidad del don creador con la restriccién de la identidad

8 Santo TomAs DE AquiNo, Sententia libri Metaphysicae cit., vol. TV, lect.2: «constituitur
per principia essentiae».

8 Cfr. Sara, J. M., Forma y amor: Un estudio metafisico sobre la trilogia de Hans Urs von
Balthasar, Kempten, Kosel, 2000, pp. 84-86.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1281

del ente. La ontologia del don que Ferdinand Ulrich desarrolla es, particular-
mente, una analogia del don del ser en la que, en ultima instancia, se funda-
menta sobre bases ontolégicas un didlogo integral, que va de Dios al mundo.
Ulrich se sittia en el interior de la experiencia de Dios, del mundo y del hombre
para el encuentro dialégico del yo y el ti, que es el lugar propio de la compre-
hensién del ser como amor, y, mas exactamente atn, el didlogo como forma
fundamental del ser. De ahi, la importancia que Ulrich da a la palabra como
don, pues el lenguaje esté en el ntcleo de la ontologia del amor oblativo desa-
rrollada por Ulrich®.

Segtn Ferdinand Ulrich, cuanto mas originariamente es concebido el ser
como plenitud compartida tanto mas intensivamente se ilumina su no-sub-
sistencia®’. En este articulo, hemos explicado la lectura de la plenitud y no-
subsistencia del ser como unidad de riqueza (Reichtum) y pobreza (Armut),
que Ulrich hace a lo largo de toda su obra y, especialmente, al tratar la tematica
de la Creaciéon. En efecto, Ulrich interpreta esa pobreza del ser como desa-
propiaciéon (Entdusserung), pues el ser como don es desposesion de si mismo;
aunque, paradéjicamente, esa pobreza del ser es también la riqueza del ser
como amor®. Por nuestra parte, hemos aplicado esa polarizacién de riqueza y
pobreza del ser en el tema de la Creacién, de tal modo que la desapropiacién
del ser conlleva la constitucién del esse commune.

Como hemos visto, a partir de la unidad del movimiento de subsistencia se
iluminan los trascendentales (unum, bonum, verum, pulchrum...), y el ser se
representa en su mas profunda mismidad, centrando la representacién del ser
en la sustancia concreta. Ulrich centra la relacién ser-esencia en ese movimien-
to de finitizacion del ser hacia el ente subsistente. Es por medio de la esencia
que el ser llega a si mismo. Para Ulrich, pues, la diferencia del ser al ente es la
diferencia ontolégica fundamental®. Ulrich interpreta el movimiento de fini-
tizacion del ser en analogia con la accién del Espiritu Santo como amor que
se da y no se agota (non exinanivit). Esto es asi, justamente, porque, si el bien
trasciende la desapropiacion del ser, siendo la razén de toda medida, entonces
no puede existir exinanicion alguna; es decir, el ser no puede agotarse®.

8 Cfr. TourpE, E., «“Thomas d’Aquin est le penseur de 'étre comme amour”: A propds de
deux livres récents I. Létre comme amour selon Ferdinand Ulrich», en: Revue Philosophique
de Louvain, 106, 2008, pp. 363-365; Toureg, E., «De Gustav Siewerth a Ferdinand Ulrich. Vers

"étre comme amour», en: ISEBAERT, L., IBorrA, E. (eds.), Montrer aux hommes le chemin qui
meéne au Christ, Artége, Perpinan, 2020.

87 Cfr. UrricH, F., Homo Abyssus cit., p. 35.

8 Cfr. TourpE, E., «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar. La positivité de 'étre comme
amour chez Ferdinand Ulrich a l'arriere-plan de la Théologique III», en: Gregorianum, 89,
2008, pp. 91-92, nota 15.

8 Cfr. Santo TomAs DE AouiNo, Sumima contra gentiles cit., vol. 11, cap.55: «substantia
est proprium susceptivum eius quod est esse» y «substantia completa est susceptivum ipsius
esse».

% Cfr. Toureg, E., «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar» cit., pp. 98 y 111.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1282  R.CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

Por otro lado, el hombre conserva en si la total dimensién de la participa-
cién del ser. Despertado por el ser, €l espiritu finito vive a partir de la ejecucién
fundamental de ese movimiento final y se desarrolla desde alli en una plenitud
abismal; por eso, para Ulrich, el hombre es homo abyssus®. También hemos
visto como Ulrich asigna al alma humana el movimiento de finitizacién cos-
mico del ser. Si bien el alma intelectual humana es finita, esta abierta por su
misma esencia a la dimensién sobreesencial del ser.

En este movimiento de finitizacion del ser se pueden distinguir tres mo-
mentos o fases: idealidad, realidad y bondad. En la primera fase, el ser sub-
sistente en Dios estd como idea en la mente de Dios. En la segunda, el ser
que llega a los entes se hace real. En la tercera fase, la meta a la que tiende el
movimiento (la bondad) ilumina el camino, pues Ulrich entiende el ser como
semejanza de la bondad divina, tal como afirmaba Santo Tomads: «esse est
similitudo divinae bonitatis»®*. Como hemos mostrado en este articulo, para
Ulrich, el sentido del ser queda enteramente recapitulado en el momento de
la bondad, que hace posible la diferencia y la unidad de lo ideal y lo real.
Entonces, asi como el bonum es el nacleo del ser, el ser es semejanza de la
bondad de Dios®.

La Creacién pone en marcha el movimiento de finitizacién, cuyo término
es el ente concreto. Este desarrollo significa un progreso de desvelamiento de
la interioridad del ser. Esos tres trascendentales son diversos aspectos del ser
como constitutivo del hombre, pero, a la vez, son el acceso por excelencia a
Dios, pues el ser es pura oscilacion entre Dios y el mundo por su movimiento
hacia la subsistencia.

En efecto, el ser preserva los dos primeros momentos del ser finito, a sa-
ber, la idealidad y la realidad, en su diferencia y en su unidad. Respecto al
tercer momento, la bondad, domina los dos momentos anteriores, puesto que
el bien no se exterioriza ni se desapropia vy, asi, el ser puede desapropiarse en
sus momentos de idealidad y realidad o positividad®®. Como bien sefiala el fil6-
sofo francés Emmanuel Tourpe®, la concepcién que hace Ulrich del amor en
el ser es, clara y prioritariamente, una comprensién dadora del bien, en la que
los aspectos de reflexion (idealidad) y de expresion (realidad) van detras. Asi,
a la l6gica moderna del ser como concepto, Ulrich contrapone la dia-légica
contemporanea del ser como amor. En cierto sentido, pues, de acuerdo con
Tourpe®®, consideramos el camino abierto por Ferdinand Ulrich como uno de
los mayores logros de la interpretacion de la metafisica de Santo Tomas en la
actualidad.

o' Cfr. ULricH, F., Homo Abyssus cit., p. 218.

92 Santo Tomas DE AquiNo, De Veritate cit., q.22, a.2.

9 Cfr. Toureg, E., «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar» cit., pp. 97-98.

%  Cfr. Tourpg, E., «“Thomas d’Aquin est le penseur de I'étre comme amour”» cit., pp.
370-371.

% Cfr. Tourpg, E., «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar» cit., 114.

% Cfr. ibid., pp. 110-111.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



R. CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA... 1283

REFERENCIAS

Balthasar, H. U. v. (1967). Theologik. Der Geist der Wahrheit, vol. I11. Einsiedeln: Johan-
nes Verlag.

Balthasar, H. U. v. (1968). Love alone: The way of Revelation. Londres: Sheed and Ward.

Balthasar, H. U. v. (1987). Epilog. Einsiedeln: Trier.

Barth, K. (1951). Kirchliche Dogmatik, vol. III/1. Zuric: Theologischer Verlag Ziirich.

Bieler, J. (2017). «Ferdinand Ulrich’s reception of Thomas Aquinas’ metaphysics of
being», en: Symposium Thomisticum, Oporto, ponencia, 22-24 junio, pp. 1-9.

Bieler, M. (1991). Freiheit als Gabe. Ein schopfungstheologischer Entwurf. Friburgo-Ba-
silea—Viena: Herder Verlag.

Bieler, M. (1996). Befreiung der Freiheit: Zur Theologie der stellvertretenden Siihne. Fri-
burgo de Brisgovia: Herder.

Bieler, M. (2011). «Attachment Theory and Aquinas’s Metaphysics of Creation», en: Ana-
lecta Hermeneutica, 3, pp. 1-25.

Calvino, J. (1559). Institutio christianae religionis. Ginebra: Oliva Roberti Stephani.

Casadesus, R. (2014). «Lévolution comme métaphysique de 'union chez Teilhard de
Chardin», en: Revue des Questions Scientifiques, 185, pp. 373-398.

Casadesus, R. (2015). «La metafisica del ser-como-amor de Ferdinand Ulrich y su in-
fluencia sobre Hans Urs von Balthasar», en: Communio. Revista catdlica internacio-
nal (edicién argentina), 22, 2, pp. 74-94.

Coll, J. M. (2011). «La metafisica de la evolucién segin Ferdinand Ulrich», en: Romero
Moiiivas J. (ed.), De las ciencias a la teologia. Ensayos interdisciplinares. Estella: Edi-
torial Verbo Divino, pp. 189-213.

Cooper, P. R. (2020). «The abyss of man, the abyss of love», en: Arblaster J., Faesen R.
(eds.), Mystical doctrines od deification: Case studies in the Christian tradition. Lon-
dres: Routledge, pp. 98-115.

Corona, N. A. (1984). «El ser en el “sistema de identidad” segtiin Gustav Siewerth (pri-
mera parte)», en: Stromata, 40, pp. 105-133.

O’Donovan, L. J. (1971). «Evolution under the sign of the cross», Theological Studies,
32, pp. 602-626.

Oster, S. (2004). Mit-Mensch-Sein. Phinomenologie und Ontologie der Gabe bei Ferdi-
nand Ulrich. Friburgo-Munic: Karl Alber.

Oster, S. (2010). «Thinking love at the heart of things. The metaphysics of being as love
in the work of Ferdinand Ulrich», Communio: International Catholic Review, 37, pp.
660-700.

Ratzinger, J. (1973). Dogma und Verkiindigung. Munic-Friburgo de Brisgovia: Erich
Wewel Verlag.

Sara, J. M. (2000). Forma y amor: Un estudio metafisico sobre la trilogia de Hans Urs von
Balthasar. Késel: Kempten.

Schindler, D. C. (2018). Love and the Postmodern predicament. Rediscovering the real in
beauty, goodness, and truth. Eugene: Cascade Books.

Schindler, D. C. (2018). «The grace of being: Ferdinand Ulrich and the task of a faithful
Metaphysics in the face of Modernity», en: K. Oakes (ed.), Christian wisdom meets
Modernity. Nueva York: Bloomsbury Publishing, pp. 149-164.

Schmitz, K. L. (2001). «Was heisst Philosophie? One hundred years of German Catholic
thought», en: Shanley B. J. (ed.), One hundred years of Philosophy. Washington D. C.:
Catholic University of America Press, pp. 133-155.

Siewerth, G. (1953). Der Mensch und sein Leib. Einsiedeln: Johannes Verlag.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



1284  R.CASADESUS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFIA...

Santo Tomas de Aquino (1888). Sumima Theologiae, vol. 1, edicién leonina. Roma.

Santo Tomas de Aquino (1950). Sententia libri Metaphysicae, vols. IV-V, edicién taurina.
Turin.

Santo Tomas de Aquino (1953). In de divinis nominibus, edicién taurina. Turin.

Santo Tomas de Aquino (1953). Quaestiones Disputatae de Potentia Dei, edicién leonina
enmendada por la edicién taurina. Roma-Turin.

Santo Tomas de Aquino (1961). Sumima contra gentiles, vols. 1I-111, edicién leonina en-
mendada por la edicién taurina. Roma-Turin: Marietti.

Santo Tomas de Aquino (1970). Quaestiones Disputatae de Veritate, edicién leonina. Ro-
ma.

Tourpe, E. (2008). «“Thomas d’Aquin est le penseur de I'étre comme amour”: A propos
de deux livres récents I. Létre comme amour selon Ferdinand Ulrich», en: Revue
Philosophique de Louvain, 106, pp. 363-371.

Tourpe, E. (2008). «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar. La positivité de 'étre comme
amour chez Ferdinand Ulrich a l'arriere-plan de la Théologique I11», en: Gregoria-
num, 89, pp. 86-117.

Tourpe, E. (2020). «De Gustav Siewerth a Ferdinand Ulrich. Vers I'étre comme amours»,
en: Isebaert, 1., Iborra, E. (eds.), Montrer aux hommes le chemin qui méne au Christ.
Perpifian: Artege, pp. 253-259.

Ulrich, F. (1968). «Evolution—-Geschichte-Transzendenz», en: Evoluzione e storia huma-
na. Atti del XXI Convegno del Centro di Studi filosofici tra professori universitari di
Gallarate. Brescia: Morcelliana, pp. 253-321.

Ulrich, F. (1970). «<El hombre y la palabra», en: Feiner, J., Lohrer, M. (eds.), Mysterium
Salutis, vol. T/I1. Madrid: Cristiandad, pp. 735-793.

Ulrich, F. (1965). Der Mensch. Geist und Materie en Dokumente der Paulus-Gesellschaft.
Munic: Paulusgesellschaft.

Ulrich, F. (1961). Homo Abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage. Einsiedeln: Johannes Ver-
lag.

Facultat de Filosofia, Universitat de Barcelona. RicarD CASADESUS
Montalegre 6, 08001 Barcelona
ricard.casadesus@gmail.com

[Articulo aprobado para publicacién en marzo 2025]

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 317 pp. 1257-1284



