
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317, pp. 1257-1284
doi: 10.14422/pen.v81.i317.y2025.006

EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA CO-
MO CLAVES EN LA FILOSOFÍA DE FERDINAND 
ULRICH Y SU APLICACIÓN AL ESTUDIO DE LA 

METAFÍSICA DE LA CREACIÓN

RICARD CASADESÚS
Facultad de Filosofía, Universitad de Barcelona

RESUMEN: En este artículo, estudiamos la dimensión ontológica de la evolución, desde la perspectiva 
metafísica de Ferdinand Ulrich, que está muy en consonancia con el pensamiento filosófico-teológico 
de Hans Urs von Balthasar. Desde el prisma de la metafísica de Ulrich, nos aproximamos a la causa 
óntica de la creación y la evolución, basándonos en la sentencia rectora de Santo Tomás de Aquino 
sobre el ser: «completum et simplex, sed non subsistens».

PALABRAS CLAVE: Ferdinand Ulrich; Hans Urs von Balthasar; finitización del ser; ipsum esse subsis-
tens.

The gift of being and the gift of word as keys in the philosophy of Ferdinand 
Ulrich and their application to the study of the Metaphysics of Creation

ABSTRACT: In this paper, we study the ontological dimension of evolution, from the metaphysical 
perspective of Ferdinand Ulrich, which is very much in line with the philosophical theological thought 
of Hans Urs von Balthasar. From the angle of Ulrich’s Metaphysics, we approach the ontic cause of 
creation and evolution, based on the guiding sentence of Saint Thomas Aquinas on being: «completum 
et simplex, sed non subsistens».

KEY WORDS: Ferdinand Ulrich; Hans Urs von Balthasar; Finitization of being; Ipsum esse subsistens.

Si crear es regalar el ser, la Creación, en su despliegue evolutivo, tiene como 
término la perfección de lo real. En la Creación, que es la donación del esse, el 
ser procede de abajo (bottom), de los principios de la esencia, de la forma y la 
materia, como mostró Santo Tomás de Aquino en su metafísica de la Creación.

Ahora bien, la materia en sí misma no tiene carácter entitativo, pues, es 
«non ens, prope nihil» y, según Aristóteles, «neque quid... neque qualitas». Si esa 
materia prima es pura potencia, así como el ser es puro acto, entonces dar un 
carácter entitativo a la materia prima implicaría hipostasiar el ser. No obstante, 
también la materia es muestra de la bondad divina1. El Ser hace brotar de sí la 
materia prima, pero no se desentiende de ella sino que, como un bien, la atrae 
provocando su apetito y la va llenando de sí a través de la pluralidad y diversi-
dad de formas esenciales, de manera sucesiva.

En efecto, la materia prima se origina por medio del Ser y tiende, impulsada 
por el Ser y guiada por el amor del Donante, a la constitución de la sustan-
cia de los entes finitos. La materia prima es, en sí misma, informe y el Ser es 

1   Cfr. Oster, S., Mit-Mensch-Sein. Phänomenologie und Ontologie der Gabe bei Ferdinand 
Ulrich, Karl Alber, Friburgo–Múnic, 2004, p. 254.



1258	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

sobre-forme en su sobre-esencialidad. De acuerdo con Santo Tomás, la mate-
ria apetece la forma («materia appetit formam»), gracias a la cual recibe el ser 
(«forma dat esse»). De este modo, se inicia el proceso de perfeccionamiento de 
lo real de abajo a arriba (bottom–up) por medio de la pluralidad y diversidad 
de las formas y, por el proceso de la evolución, con las sucesivas formas que se 
sustituyen (superándose y conservándose) las unas a las otras. Pero, todo esto 
presupone la acción del Ser como amor, que produce la materia (y la forma 
esencial) por una creatio ex amore y la atrae (apetito) hacia sí, para contraerse 
en ella, alcanzando así la subsistencia propia de las sustancias finitas.

Varios filósofos, como Nietzsche y Marx, por citar algunos, fueron conscien-
tes del nihilismo inicial de la creación (la creatio ex nihilo), pero no quisieron 
buscar la solución en un retorno al ser como amor donado al hombre y a la 
creación, pues todo don presupone necesariamente un donante, sino que maxi-
mizaron y extendieron el nihilismo a toda la creación y, más allá de ella, a todo 
mundo y ser trascendente. Así, mientras el primero recurrió a la potenciación 
dinámica del mundo material mediante la voluntad de poder, el segundo inten-
tó encontrar la autoliberación del hombre en la corporalización del espíritu2. 
En medio de ellos, encontramos la postura de Feuerbach, concibiendo a Dios 
como producto de la invención del hombre (ser finito) mediante su imagina-
ción (infinita).

Pero Dios no puede construirse a partir del mundo por la equiparación de 
una esencialidad infinita a lo real simple, indivisible, pero no subsistente; pues 
conocemos estos elementos del ser del mundo sólo en su deficiencia mutua. El 
pensar juntamente dos finitudes, por muy grandes que sean, no da por resulta-
do el infinito o el Absoluto; a lo sumo, remite a algo que está más allá de ambas, 
sin poder proporcionar una representación de este. El hecho de que al espíritu 
que reflexiona sobre todo lo realizado se le califique de imagen de Dios señala 
una dirección en la que debe estar el prototipo. Esto quiere decir que no pode-
mos absolutizar nada finito (como, por ejemplo, el espíritu en contraposición 
al cuerpo), para construir a Dios; sin embargo, hemos de mirar hacia la direc-
ción que indican las líneas de nuestro ser finito. Lo infinito tiene como horizon-
te un fundamento al que se debe. En esta concreción de ser («esse simplex non 
subsistens»), hombre y Dios («ipsum esse subsistens») en el sí del hombre al ser 
sobreesencial, vemos un aspecto central de la aportación del filósofo alemán 
Ferdinand Ulrich (1931-2020) a la Metafísica de la Creación en clave evolutiva, 
que presentaremos y expondremos a continuación, como novedad, ya que el te-
ma de la metafísica de este filósofo apenas ha sido tratado, y de forma colateral. 
Ahí radica la originalidad de este estudio.

2   Cfr. Ulrich, F., «Evolution–Geschichte–Transzendenz», en: Evoluzione e storia huma-
na. Atti del XXI Convegno del Centro di Studi filosofici tra professori universitari di Gallarate, 
Morcelliana, Brescia, 1968, p. 280.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1259

1.  La libertad ontológica del ser como don

La Creación conlleva la constitución de la sustancia por la comunicación del 
ser (esse commune). El ser no es, meramente, otra cosa sino aquello por lo que 
todo existe. Así que el esse commune no es subsistente sino inherente3. En el 
radicalismo de su presencia y su distinguido poder, este esse commune es una 
participación en el Ser de Dios4. El esse commune es un don que no solo nos 
permite existir, sino también nos da acceso al origen de nuestro ser en su alte-
ridad y libertad. Por esta razón, Gustav Siewerth hablaba de unidad ejemplar 
entre el Creador y la creatura. Debido a esta unidad, cada ser es una expresión 
de la libertad amorosa de Dios. El ser humano encuentra en sí mismo la im-
pronta y la presencia del darse al otro. Su ser entero es un testimonio para lo 
totalmente otro, la fuente de todo ser. Como advierte el discípulo de Ferdinand 
Ulrich, Martin Bieler5, por la presencia de lo totalmente otro en nosotros (el 
Creador) podemos ponernos en marcha hacia nosotros mismos porque, por es-
ta presencia del Creador en nosotros, somos más que nosotros mismos; somos, 
parafraseando a Ulrich, homo abyssus.

Ulrich presenta la Creación como un don que, en consonancia con el amor, 
presupone lo que da. Así, Dios da el ser, pero lo hace como algo que surge de 
la propia creatura. Este ser es el primer efecto del acto creador de Dios y, a la 
vez, el esse del ente es el actus essendi resultante del principio de un ente. Es 
decir, Dios no solo da el ser sino que, al mismo tiempo, da la capacidad para 
recibirlo, de tal modo que, se puede decir que la creatura participa en su propia 
existencia6.

Aunque, como bien matiza el teólogo y obispo alemán Stefan Oster7, Ulrich 
no afirma que el ser produzca activamente la creación, o que la creación sea 
un don dado por el ser. Al contrario, el ser es un don por el cual el Donante ab-
soluto (Dios) crea. El don del ser, como mediación del amor creativo de Dios, 
establece el receptor del don, como condición previa del mismo don. La idea 
de que la Creación es una donación del ser es realmente la clave para una ex-
plicación de cómo el ser puede preceder y resultar de la sustancia recipiente, 
que presupone.

Si bien la Creación es la donación del ser que permite existir al recipiente de 
la donación, este permitir existir tiene que incluir el regalo de la libertad. El don 

3   Cfr. Santo Tomás de Aquino, Quaestiones Disputatae de Potentia Dei, edición leonina 
enmendada por la edición taurina, Roma–Turín, 1953, q.7, a.2.

4   Cfr. Santo Tomás de Aquino, In de divinis nominibus, edición taurina, Turín, 1953, 
cap.5, lect.2.

5   Cfr. Bieler, M., «Attachment Theory and Aquinas’s Metaphysics of Creation» en: Ana-
lecta Hermeneutica, 3, 2011, p. 22.

6   Cfr. Schindler, D. C., Love and the Postmodern predicament. Rediscovering the real in 
beauty, goodness, and truth, Cascade Books, Eugene, 2018, p. 131.

7   Cfr. Oster, S., «Thinking love at the heart of things. The metaphysics of being as love 
in the work of Ferdinand Ulrich», Communio: International Catholic Review, 37, 2010, p. 677.



1260	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

del ser es, pues, el regalo de la libertad ontológica. Por su parte, la subsistencia 
es el inicio de una autorrealización en virtud del don, aunque la subsistencia no 
está todavía completa en el nivel infrahumano. Ulrich llama a este movimiento 
hacia la subsistencia y la finitud Verendlichungsbewegung (movimiento final)8. 
Pero, de hecho, sólo la persona subsiste propiamente en sentido pleno, dado 
que la persona es el único ser subsistente de quien su propia existencia incluye 
la capacidad de tener conciencia de la donación de su propio ser como don.

La constitución ontológica del ente finito se expresa en la autocomunica-
ción creadora de Dios a través del hablar y escuchar la palabra en el campo del 
yo y el tú, a partir de su profundidad propia. Desde este punto de vista, debe 
entenderse e interpretarse siempre la fundamentación ontológica del ente a 
partir del ser. Por eso, el acontecimiento de la Creación adquiere en la Pala-
bra (Logos divino) su imagen propia. El acontecimiento de la Creación es la 
realización de la participación óntica del ente finito en el misterio del Amor 
absoluto, presente sin reservas en el don del ser, y se simboliza por medio de 
la palabra, adoptando así su figura expresiva más originaria en el campo de la 
intersubjetividad humana9.

Al recibir el ser por medio de la Creación, la realidad de la receptividad 
se fundamenta en el amor de la bondad trascendente: «Cuando la libertad se 
empodera con el poder trascendental del bien y, concretamente, del bien como 
actualidad y verdad del ser, proporciona un fundamento, no solo para la trascen-
dencia y la analogía, sino también para un amor ontológico y trascendental»10.

Efectivamente, Ulrich valora los entes en toda su profundidad ontológica, 
antropológica y teológica, desde el prisma del amor. Para él, el amor no es un 
mero sentimiento o una emoción, ni tampoco un acto de la voluntad, porque 
el amor se funda, en última instancia, en la fuente de todas las cosas. Así, el 
mundo es una expresión del amor; tiene el amor como su forma y propósito 
o, dicho de otro modo, el amor es el significado del ser. No hay nada más alto 
que el amor que pueda determinarse desde arriba, sino que es el amor el que 
determina todas las otras cosas. En efecto, el amor como el sentido necesario 
del ser es, en último término, el amor de Dios trino; pues el sentido necesario 
de la existencia se expresa, de forma concreta, de acuerdo con el modo en que 

  8   Cfr. Bieler, J., «Ferdinand Ulrich’s reception of Thomas Aquinas’ metaphysics of be-
ing», en: Symposium Thomisticum, Porto, 2017, p. 3.

  9   Cfr. Ulrich, F., «El hombre y la palabra», en: Feiner, J., Löhrer, M. (eds.), Mysterium 
Salutis, vol. II/II, Cristiandad, Madrid, 1970, pp. 765-766.

10   Schmitz, K. L., «Was heisst Philosophie? One hundred years of German Catholic 
thought», en: Shanley B. J. (ed.), One hundred years of Philosophy, Catholic University of 
America Press, Washington D. C., 2001, 154-155: «When freedom is empowered with the 
transcendental power of the good and the good precisely as the actuality and truth of being, 
it provides a ground, not only for transcendence and analogy, but also for a transcendental 
and ontological love».



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1261

se recibe el ser. Además, las circunstancias históricas de su recepción influyen 
muy significativamente en el sentido de la existencia11.

Como decíamos, Dios es el Donante absoluto del ser creado como amor. 
Su acto de dar el ser es, al mismo tiempo, un acto de dar la libertad; es una 
liberación de la creatura en la autorrealización propia. El ser ha sido dado 
completamente (completum). De hecho, tanto es así que se abre un abismo 
en la diferencia entre Donante y don fuera de la libertad de fundamento del 
Creador y de la gratuidad de su don. Si se suprime la mediación enajena-
da del ser, la plenitud del ser se aísla de su pobreza de sí. El ser como don 
permanece negado en el comienzo. Ya no transparenta el origen que se co-
munica en él. La diferencia negada del ser como amor liga, por tanto, la li-
bertad a sí misma. Su existencia no se le comunica ya como regalo, por lo que 
no necesita ya afirmarse para el tú por el acto de su propia autosuperación 
(Selbstüberbietung)12.

El abismo de amor que hay entre las creaturas y su Creador significa una 
relación con Dios, no solo de semejanza o similitud, sino, más fundamental-
mente, una relación ontológica como imagen de Dios. Podemos bien decir, 
entonces, que el amor es el sentido del ser. De ahí, el concepto que repite insis-
tentemente Ulrich de la no-subsistencia de los seres creados (el abismo del ser), 
que solo puede entenderse como dado, por su no-subsistencia y su imperiosa 
inclinación natural hacia Dios, recordando la máxima de la Escolástica: «des-
iderium naturale visionis beatificae». Así, el abismo del ser significa que el esse 
creatum es pobre en sí mismo, pero, a la vez, rico en Dios13.

De acuerdo con Ulrich, amando, el hombre consigue su tarea, en términos 
heideggerianos, como Dasein: la presencia personal (Da) del don de ser (Sein) 
finitizado, recibido y agradecido. La identificación del hombre con el otro es si-
multánea con el llegar a ser más él mismo. Así se completa lo que Santo Tomás 
llama «reditio completa in seipsum»14. El Donante absoluto está presente en su 
regalo, en su don.

Ulrich contempla esta libertad creada como el άρχή en el cual Dios mora; en 
el άρχή, la Palabra (Λόγος) ha residido desde el inicio. Este comienzo es puro 
amor, ex Deo, la respuesta personal al Creador, sacada de la nada (ex nihilo).

En el agradecimiento está superada la dialéctica mortal de la analogía rota 
del ser por la palabra (creatio) nacida del silencio (ex nihilo). La palabra es real-
mente el centro de la diferencia ontológica del ser que se limita a sí mismo. La 

11   Cfr. Schindler, D. C., «The grace of being: Ferdinand Ulrich and the task of a faithful 
Metaphysics in the face of Modernity», en: Oakes, K. (ed.), Christian wisdom meets Modernity, 
Bloomsbury Publishing, Nueva York, 2018, pp. 150-151.

12   Cfr. Ulrich, F., «El hombre y la palabra» cit., pp. 773-774.
13   Cfr. Cooper, P. R., «The abyss of man, the abyss of love», en: Arblaster, J., Faesen, 

R. (eds.), Mystical doctrines od deification: Case studies in the Christian tradition, Routledge, 
Londres, 2020, pp. 109-111.

14   Cfr. Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, vol. I, edición leonina, Roma, 1888, 
q.14, a.2: «Redire ad essentiam suam nihil aliud est quam rem subsistere in seipsa» (= «Para 
una cosa volver a su esencia no es otra cosa para ella que subsistir en sí misma»).



1262	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

plenitud sobresencial del ser como amor es siempre pobre; es decir, cuando se 
descubre como riqueza, se regala plenamente y se fusiona con el fundamento 
de su recepción (kénosis)15.

2.  La metafísica de Ulrich como ontología dinámica ascendente

Como muestra un trabajo anterior16, la metafísica de Ferdinand Ulrich es-
tá muy en consonancia con la de Hans Urs von Balthasar. Citando a Ulrich, 
Balthasar17 afirma que la constitución del propio ser comienza a revelarse, al 
menos, en la medida en que no es más que una donación del yo a lo finito y 
concreto, donde el ser finito solo puede recibirse y captarse a sí mismo como 
realmente es, como aquello que no se retiene a sí mismo; por él se inicia el ser 
finito y se introduce en la forma de amor eternamente dador.

La metafísica de Ulrich asume plenamente lo dicho por Balthasar en el an-
terior párrafo. Pero, Balthasar18 hace una objeción a la observación, supuesta-
mente fenomenológica, de que en el cosmos «lo más sigue de lo menos», como 
aducían Pierre Teilhard de Chardin y Karl Rahner. Balthasar arguye que la 
Metafísica no es sino Biología generalizada; por tanto, la Filosofía de la historia 
y, finalmente, la Teología de la historia solo pueden entenderse como cosmo-
biología. Balthasar se pregunta si la necesidad del hecho de que «lo más siga 
a lo menos» implica que lo más derive de lo menos. Incluso, si así fuera, se 
cuestiona si no es tarea del filósofo más que del biólogo explicar cómo lo más 
estaba, potencialmente, presente en lo menos, y cómo es así posible la discon-
tinuidad en la evolución.

Así que el hombre puede verse a sí mismo como la imagen suma y perfecta 
del cosmos. Todas las especies animales están referidas a él como formas de 
vida superadas, en las que él puede reconocer aspectos de sí mismo. Balthasar 
subraya que, incluso, la embriología escolástica descubre que, en su ontogéne-
sis, el hombre recapitula los estadios del desarrollo natural, a partir de los que 
surge, lo cual es confirmado por la Paleontología moderna y la Biología.

Ambos, Ulrich y Balthasar, concuerdan en que con el surgimiento del hom-
bre de la naturaleza hay, simultáneamente, un origen a partir de la materia y un 
origen del horizonte infinito del espíritu. De tal modo que surge una relación 
dialéctica entre espíritu y naturaleza, en la que el espíritu se propone llegar a 
ser consciente de sí mismo.

15   Cfr. Ulrich, F., «El hombre y la palabra» cit., p. 779. 
16   Cfr. Casadesús, R., «La metafísica del ser-como-amor de Ferdinand Ulrich y su in-

fluencia sobre Hans Urs von Balthasar», Communio. Revista católica internacional (edición 
argentina), 22, 2, 2015, pp. 74-94.

17   Cfr. Balthasar, H. U. v., Love alone: The way of Revelation, Sheed and Ward, Londres, 
1968, p. 116.

18   Cfr. O’Donovan, L. J., «Evolution under the sign of the cross», Theological Studies, 32, 
1971, pp. 602-603.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1263

Ambos entienden el espíritu como un estadio de la vida cualitativamente 
muy superior; siendo así más poderoso. Espíritu y cuerpo se solapan como dos 
esferas de poder en las que la mayor, la más fuerte, domina la menos fuerte. 
El alma y el cuerpo son los estadios y modos en los que el espíritu echa raíces 
en la materia, y la materia aflora en el espíritu. Por lo tanto, la corporalización 
del espíritu y la espiritualización del cuerpo no pueden existir una sin la otra19.

Asimismo, Balthasar desarrolló una concepción analógica de la interioridad 
del ser, que tiene su gradación desde su nivel más bajo, en la materia sin vida, 
hasta su más alto nivel, en el espíritu consciente. La característica intimidad 
del ser, que consigue la perfección en el espíritu consciente, tiene sus comien-
zos en la naturaleza no consciente. No hay existente alguno que no tenga a su 
disposición una íntima interioridad, aunque solo sea rudimentaria, como de-
fendía el paleontólogo y filósofo francés Pierre Teilhard de Chardin20.

Balthasar entendió la evolución universal en el contexto del desarrollo, en 
el tiempo y el espacio, de un logos universal en las diferentes culturas del mun-
do, un salto cualitativo que no implica necesariamente un mayor desarrollo 
a través del tiempo y, así, situaba el evolucionismo, en sentido estricto, en un 
contexto intelectual más amplio. Pero, ¿cuál es la relación entre evolución, en 
sentido estricto, y evolución, en el sentido más general? Tanto Ulrich como 
Balthasar afirman repetidamente que la naturaleza está siempre orientada ha-
cia el hombre, ya que nunca llegará a su plenitud ideal sin él21.

No obstante, la pregunta que sigue es: ¿por qué y cómo puede la creación 
como autocomunicación del Dios trascendente posibilitar y liberar, en el don 
y entrega del ser que hace-ser y despierta a la vida y, por tanto, en su regalarse 
de arriba hacia abajo (top-down), precisamente un desarrollo y autotrascen-
dencia del mundo finito de abajo hacia arriba (bottom-up)? Parece, más bien, 
que la trascendencia, entendida así, hace imposible el dinámico llegar-a-ser-
más, crecer y dar fruto del ente creado. Pero esta productividad de lo finito de 
abajo a arriba o bottom-up, su cada vez más profundo ser-más, nos descubre el 
verdadero futuro del ser, que resulta no disponible para toda autosuperación 
evolutiva (Selbstüberbietung)22. Esta metafísica dinámica vertical la podemos 
denominar ontología catalógica.

Pero la verdadera pobreza está, en cambio, en la capacidad de lo finito de 
captar y recibir el ser como don. El tener-ser se consuma en la participación en 
el acto creador del regalo del ser, mediante el cual este es recibido. La esencia 
brota del ser, y el ser resulta de la esencia. Ulrich lo explica así:

Podemos decir que el ser regalado desde arriba en su finitización, mediante 
la cual el ente finito se agradece al Creador en la eucaristía cósmica, (resulta!) 
de abajo hacia arriba (...) el haber-recibido y el consiguiente abrirse de la 

19   Cfr. ibid., p. 610.
20   Cfr. Casadesús, R., «L’évolution comme métaphysique de l’union chez Teilhard de 

Chardin», Revue des Questions Scientifiques, 185, 2014, pp. 373-398.
21   Cfr. O’Donovan, L. J., o. c., pp. 623-624.
22   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., p. 292.



1264	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

plenitud del ser de abajo hacia arriba son, como la unidad del agradecer, la 
representación auténtica del acontecimiento de la creación23.

La autotrascendencia de lo finito, al negarse la acción de gracias (εὐχαριστία), 
habría perdido la meta, el hacia-donde, que la mueve. El ser como don queda-
ría absorbido en su ser pasado. No es la potentia pura realis el presupuesto que 
hace posible la epifanía del poder absoluto de Dios, sino que es la libertad finita 
sana la que salvaguarda el extremo despojamiento del comienzo y, mediante él, 
la auténtica fecundidad de lo finito. Acontece realmente acción de gracias por 
el ser, mediante obediencia al ser, cuando la comunicación del ser se atestigua 
en la autosuperación del que lo recibe, que lo hace crecer y llegar a ser más. 
Puede parecer que así afirmamos una emancipación del mundo frente a Dios, 
o de la evolución frente a la creación divina, pero es lo contrario; la reflexión 
ontológica nos ha mostrado que se trata del fruto de la eterna anticipación del 
Amor absoluto.

2.1.   La autosuperación creativa

La autosuperación productiva de la materia (que está dirigida al acto de la 
forma cada vez más rico y capaz del ser, en seguimiento de una forma esencial 
superior) es la condición de posibilidad para la autorrealización del espíritu de 
abajo a arriba (bottom-up).

El que esta tarea (Aufgabe) de la autotrascendencia comience en el medium 
de la materia, en el abismo de la separación y la contigüidad, no significa si-
no que el ser en el comienzo hace surgir no sólo la pluralidad de las formas 
esenciales (unificadas en sí), sino también esta dimensión de la posibilidad no 
esencial de su finitud, por causa de la epifanía de su verdadera enajenación24.

Para Ulrich, son insuficientes las explicaciones de Rahner sobre la auto-
superación (Selbstüberbietung) de las creaturas, sobre la acción de la Causa 
primera a través de las causas segundas, o sobre la afinidad entre espíritu y 
materia (a saber, la materia como espíritu hibernado o congelado). Ulrich ve 
el hombre como ente sustancial y personal, dotado de un ser sobreesencial y 
dinámico, que hace posible no sólo su crecimiento y desarrollo individual sino 
también, en cuanto ser de todos, la maduración de toda la especie humana a 
lo largo de la historia. Este déficit en la insuficiente diferenciación de espíritu 
y materia proviene a menudo de haber hipostasiado el ser –como advertíamos 
al inicio del artículo– de haberlo tratado como concepto, cosa de lo que tanto 
Ulrich como Balthasar acusaban a Rahner.

23   Ibid.: «Daher kann man sagen, dass das von oben her geschenkte sein in seiner Ver-
endlichung, durch die sich das endliche Seiende in der “kosmischen Eucharistia” dem Schöp-
fer verdankt von unten nach oben entspringt (resultans!) (...) das Empfangenhaben und das 
durch es entbundene Aufbrechen der Seinsfülle von unten nach oben ist als die Einheit des 
Dankens die eigentliche Repräsentation des Schöpfungsereignisses».

24   Cfr. Ulrich, F., «El hombre y la palabra» cit., p. 787.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1265

Ulrich critica desde ahí expresiones como: «la materia como frontera del es-
píritu», «la materia como espíritu congelado», «la materia como multiplicidad 
y diversidad»... siempre frente a la autoposesión del espíritu. Luego, rechaza la 
idea de que todo ser realmente distinto de Dios es material. La materia, según 
Ulrich, no puede tener un ser previamente al ser-como-amor que se le da, sino 
que fuera de este ser solo hay la nada (nihil). Por lo tanto, la materia no es una 
potencia ya existente que, meramente, reciba después el acto25.

No se puede, pues, contraponer la positividad del espíritu (que sería cabe-sí) 
a la negatividad de la materia. La encarnación del espíritu ha de ser experimen-
tada como más radical que la simple autoalienación del espíritu que es cabe-sí. 
La materialidad es el lugar de la presencia del espíritu que se comunica ha-
blando y amando. La materia, en su autosuperación, suscitada por el ser, des-
ligándose de la unidad del comienzo que se ha hecho finita en ella, en el juego 
ontológico de la unidad en la diversidad, tiende hacia el espíritu como última 
forma suya que la llena26. No obstante, la materia no se identifica con la finitud, 
ni ha de ser un contrapunto para asegurar las cualidades del espíritu. Cierta-
mente, la materia es diferente del espíritu, pero este no le debe su finitud. Am-
bos proceden de la plenitud del ser-como-amor, que los ordena el uno al otro27.

En virtud de este ser sobreesencial recibido el ente puede darse realmente, 
crecer y trascenderse. Por eso, podemos hablar en la metafísica de Ulrich de 
una autosuperación creativa (schöpferisch Selbstüberbietung) del ente finito. 
Cuando Santo Tomás dice que «creari proprie est rei subsistentis»28 o «propia-
mente no le corresponde más que a la realidad subsistente»29 no se refiere sólo 
a los entes particulares sino también a la totalidad del mundo creado. En él lo 
que recibe (sus fundamentos de posibilitación) brota igualmente del acto de la 
donación del ser. Como veremos, Ulrich no defiende, por tanto, una metafísica 
estática de la sustancia, sino una ontología dinámica. Así lo expresa: «La evolu-
ción cósmica no es otra cosa que la figura ontológica de una acción de gracias 
sin fondo!»30.

Pero, si no se recibe nada, no hay nada que agradecer, y lo finito ya no expe-
rimenta la necesidad de autosuperarse hacia Dios. Si no capta la donación del 
comienzo (el ser-como-amor), tampoco él se puede dar, despojarse realmente. 
Al poseerse Dios a sí mismo completamente, esto es, al ser amor donado eter-
namente, el ser como imagen de Dios se encuentra plenamente donado y se 
abre solo como la autosuperación de lo que se ha recibido a través de este don. 

25   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., p. 284.
26   Cfr. Ulrich, F., «El hombre y la palabra» cit., p. 789.
27   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., p. 286.
28   Santo Tomás de Aquino, Quaestiones Disputatae de Veritate, edición leonina, Roma, 

1970, q.27, a.3.
29   Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae cit., vol. I, q.45, a.8: «non conveniat pro-

prie nisi rei subsistenti».
30   Ulrich, F., Gallarate cit., 291: «Die kosmische Evolution ist somit nichts anderes als 

die ontologische Gestalt einer abgründigen Danksafung!».



1266	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

Todo lo que puede surgir de esta dimensión material receptiva se encuentra 
sometido previamente a la responsabilidad libre de la finitud del ser. Por tanto, 
no se trata de ningún pasado puramente material, que, como seno cósmico 
existente por sí mismo, pudiera hacer nacer de sí, por evolución, el espíritu y la 
palabra. Hay que decir, más bien, que este pasado material ha sido superado ya 
originariamente, desde el comienzo, por la palabra31.

Por lo tanto, la evolución es ese brotar del ser de abajo hacia arriba (bottom–
up), del mismo ser que nos ha sido regalado desde arriba. La materia y la forma 
son lo otro respecto del ser, y ambas se originan a partir de él, pero de tal modo 
que la materia ya está siempre unida, ordenada y finalizada a una forma.

Con la autosuperación de toda la realidad material en la evolución, todo 
viviente material ya se trasciende siempre a sí mismo en el apetito de la ma-
teria, porque es viviente en la fuerza de la plenitud del ser, que supera toda 
forma esencial. La materia tiene una apetencia, una necesidad –de las formas 
y del ser– para así poder constituirse el ente. Las nuevas formas superan a las 
anteriores en el proceso de autosuperación de los entes, desde las plantas, pa-
sando por los animales, y llegando a los hombres. Hay, pues, una superación, 
una evolución de las esencias. Una esencia más perfecta supera la anterior y la 
sustituye. Así, la esencia del hombre es la esencia más perfecta.

Las esencias no son únicamente ideas divinas a las que Dios escogería para 
darles el ser. Las esencias de las creaturas también han de ser creadas, y todo 
es creado mediante el Ser. Por tanto, las esencias se originan a partir del Ser, 
por voluntad de Dios, que las crea. Si se toma ser en el sentido de realidad, 
entonces algo que es realmente no posee una parte del ser real en sí sino todo 
entero. Los entes son distintos unos de otros y están separados, pero su ser 
real no es subdivisible, cada ente lo posee entero. Por lo que no puede decirse 
que la suma de las cosas que han sido reales a través de la historia del mundo 
(pasadas, presentes y futuras) sea la suma de la realidad. La suma de los entes 
posibles supera la extensión de los realizados; pero hay entes posibles que no 
son precisamente reales, de modo que la disposición del ser para producir en-
tes es mayor que su suma. Un ente posible no tiene la capacidad de realizarse 
a sí mismo, pero lo que se produce necesita de un ente real para realizarse en 
él. De ahí la afirmación fundamental de Santo Tomás: «El ser real significa algo 
completo y simple, pero sin existencia en sí»32.

Esta visión de Ulrich aparece, sobre todo, en una larga ponencia que pre-
sentó en el XII Convegno del Centro di Studi filosofici tra professori universitari, 
en Gallarate (Lombardía, Italia), celebrado el año 1967. El tema del congreso 
era Evoluzionismo e storia humana, y la ponencia de Ulrich llevó por título 
«Evolution–Geschichte–Transzendenz»33. Dos años antes, en 1965, Ulrich había 
participado en la reunión de la Paulus-Gesellschaft, sobre «Der Mensch. Geist 

31   Cfr. Ulrich, F., «El hombre y la palabra» cit., p. 788.
32   Santo Tomás de Aquino, De Potentia cit., q.1, a.1: «Esse significat aliquid completum et 

simplex, sed non subsistens». La traducción es mía.
33   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1267

und Materie»34. Ulrich explicó en Gallarate que esa superación esencial de los 
entes se da en un triple sentido:

iii) �La nueva forma es siempre nueva y no una simple repetición de la pasa-
da, en virtud de la tendencia de esta última a la semejanza de Dios, pero 
también a la sobreesencialidad del ser.

iii) �La forma esencial es superada y, al mismo tiempo, conservada en la nue-
va, pues la nueva conserva la antigua y procede de ella (como don que se 
sigue regalando), pero no la repite.

iii) �Por tanto, la nueva forma eleva a la anterior, haciéndola ser más. Así se 
muestra que el ser, en su finitización, no se hunde en la realidad mate-
rial, sino que se hace presente en ella como unidad en la diversidad en 
la misma evolución. El hacerse-más de la evolución cósmica realiza, por 
tanto, la mediación de plenitud y pobreza del ser-como-amor.

Como vemos, la meta de la evolución no es, pues, una unidad del ser cerrada 
en sí y unívoca, ni fijada esencialmente fuera de la evolución, sino que es el mis-
mo ser como amor, es decir, la concreta epifanía de esta dialéctica del comienzo 
como riqueza a través de pobreza35.

Si, como hizo Ulrich, nos fijáramos en la experiencia del ser como sobree-
sencial, se nos abriría la mirada para una interpretación ontológica de los sal-
tos en la evolución. No obstante, como señaló, la autotrascendencia evolutiva 
hay que discutirla en el ámbito de la interpersonalidad humana. Seguramente, 
en categorías personales se daría una comprensión de la evolución esencial-
mente mejor que en las categorías absolutizadas del pensar científico natural36.

Asimismo, Balthasar, influido por Urich, destaca que la evolución es guiada 
por el Espíritu Santo, que impulsa al mundo hacia su consumación. En Teoló-
gica37, Balthasar explica cómo Calvino, en su Institutio, describe al Espíritu de 
Dios como el que otorga al mundo su ordenada belleza, pues es Él el que se ex-
tiende sobre todo, el que mantiene en la existencia todas las cosas del cielo y la 
tierra, las vivifica y les confiere su fuerza interior, y con su poder para infundir 
a todos los seres la existencia, la vida y el movimiento demuestra patentemente 
su condición divina38. También allí Balthasar cita la pneumatología de Karl 
Barth, que describe al Espíritu Santo como la Persona divina que hace posible 
la existencia de la creatura como tal, que le permite existir, que la mantiene 
en su existir y de la que depende en su existir39. Barth interpretaba la creación 

34   Cfr. Ulrich, F., Der Mensch. Geist und Materie en Dokumente der Paulus-Gesellschaft, 
Paulusgesellschaft, Múnic, 1965. 

35   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., pp. 311-313.
36   Cfr. ibid., pp. 320-321.
37   Cfr. Balthasar, H. U. v., Theologik. Der Geist der Wahrheit, vol. III, Johannes Verlag, 

Einsiedeln, 1967, pp. 412-413.
38   Cfr. Calvino, J., Institutio christianae religionis, Oliva Roberti Stephani, Ginebra, 1559, 

I, 13, p. 14.
39   Cfr. Barth, K., Kirchliche Dogmatik, vol. III/I, Theologischer Verlag Züric, Zúric, 1951, 

p. 60.



1268	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

como una historia global de salvación, que está orientada de la evolución de 
la naturaleza al hombre, y de este a Cristo. Así ven Barth y Ulrich –y asume 
Balthasar– la creatio continua40. Para éste último, la autosuperación extática 
del hombre es participación en el Espíritu divino; pero el éxtasis pertenece a la 
esencia del espíritu humano41.

2.2.  El caso especial de la creación del alma humana

La materia prima es siempre concreata, pues recibe el ser por medio de la 
forma; en el caso del hombre, del alma. Pero el alma no puede generar a la ma-
teria, ni unirse con ella. Ambas brotan del ser; sólo Dios determina que sean me-
diante el ser, y las une (también mediante el ser). Por eso, sólo Él es el Creador.

De acuerdo con Ulrich, la actuación del nuevo compuesto sustancial siem-
pre es cosa de Dios, que lo crea uniendo forma y materia mediante el ser. Se 
hace indispensable concebir la actuación de la Causa primera, no junto a las 
causas segundas, como mera yuxtaposición, sino a través de ellas. Dios, que 
es, ante todo, creador del ser, determina las esencias que han de existir (me-
diante el ser) y los entes particulares que han de ser creados (mediante el ser y 
mediante las causas segundas), pues Ulrich considera que el alma tiene como 
elemento formal, la existencia, y como elemento material, la esencia.

Siguiendo a su maestro, Martin Bieler42 defiende que, según Santo Tomás, 
también el alma humana se origina de la acción conjunta de la Causa primera 
y las causas segundas. Así, el hombre tiene un origen interpersonal, es decir, los 
padres son procreadores de todo el hombre, no solo del cuerpo. Pero esto no 
implica que el alma «educatur de potentia materiae», ni que los padres produz-
can el alma («anima ex anima traducatur»), sino que engendran al hijo como 
tal, como compuesto. Sin embargo, la explicación de Santo Tomás podría pare-
cer insuficiente y excesivamente dualista:

el que genera es causa de la unión de tal forma con la materia, por disponer la 
materia a la forma (...) la disposición del alma racional es consecuencia de la 
misma disposición del cuerpo, ya porque el alma racional recibe la influencia 
del cuerpo, ya porque a tenor de la diversidad de la materia se diversifican 
también las formas. Y éste es el motivo por el que los hijos se asemejan a los 
padres también en aquellas cosas que pertenecen al alma, y no porque el alma 
se transmita a partir de un alma43.

40   Cfr. Balthasar, H. U. v., Theologik cit., vol. III, pp. 414-415.
41   Cfr. ibid., p. 419.
42   Cfr. Bieler, M., Befreiung der Freiheit: Zur Theologie der stellvertretenden Sühne, Her-

der, Friburgo de Brisgovia, 1996, pp. 307-308.
43   Santo Tomás de Aquino, De Potentia cit., q.3, a.9: «sufficit quod generans sit causa 

unionis talis formae ad materiam per hoc quod disponit materiam ad formam (...) Ipsam dis-
positionem corporis sequitur dispositio animae rationalis; tum quia anima rationalis accipit 
a corpore; tum quia secundum diversitatem materiae diversificantur et formae. Et ex hoc est 
quod filii similantur parentibus etiam in his quae pertinent ad animam, non propter quod 
anima ex anima traducatur».



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1269

Entonces, la acción de los progenitores se limitaría a la preparación o dispo-
sición de la «materia signata quantitate», no actuando ellos en la unión de for-
ma (alma) y materia (cuerpo) del nuevo ser. Pero, Gustav Siewerth44 recuperó 
la plena unidad del ser humano, insistiendo en que el alma (forma sustancial) 
penetra hasta el fondo todas las funciones corporales y, como forma única, al-
canza a la materia prima informe y receptiva, animándola y corporalizándose.

A partir de la corrección de Siewerth en la Ontología contemporánea, Ulrich 
describe en la XII Paulusgesellschaft45 el camino equivocado del pensamien-
to contemporáneo, que niega la diferencia real entre el espíritu como acto y 
la profundidad receptora de la materia. Al prescindir de la mediación de la 
corporalidad, se tiende a hacer coincidir espíritu y materia o a separarlos ra-
dicalmente. Ulrich alude a que solo podemos aceptar la experiencia del ser 
como amor, si reconocemos la kénosis que nos ofrece. La separación vivida de 
espíritu y materia nos lleva a una identificación inadecuada de ambas dimen-
siones, rechazando la verdadera epifanía del ser creado como semejanza del 
amor divino. Entonces, la manifestación de Dios a través de la materialidad se 
hace imposible para la libertad finita, que se ha emancipado como pura espi-
ritualidad. En definitiva, para evitar ese error se debe aceptar y reconocer que 
espíritu y materia se realizan plenamente el uno en el otro46.

3.  La finitización del ser como dialéctica personal del don

La tarea (Aufgabe) evolutiva bottom–up del Ser debe ser comprendida desde 
la dialéctica personal de riqueza y pobreza de la libertad amante. Ahí que-
da, sin duda, expresada y respetada la no-subsistencia del ser-como-amor47. La 
evolución del cosmos material queda confiada, pues, en alguna medida, a la 
responsabilidad humana, que ha de mantenerse fiel y obediente al Ser como 
semejanza de la bondad divina, o a Dios como amor providente48.

Cuanto más nítidamente mantenemos la no-subsistencia del ser creado, es 
decir, del don (Gabe), entre el que lo regala y el que lo recibe, tanto más inme-
diatamente es experimentada la presencia absoluta y creadora de Dios como 
aquella condición incondicional que otorga al ente finito su autotrascendencia, 
precisamente por medio del haber-recibido. Esta es la estructura fundamental 
del ser humano en su autorrealización, que nos descubre la pauta para com-
prender la evolución real de toda la creación.

44   Cfr. Siewerth, G., Der Mensch und sein Leib, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1953, pp. 
11ss.

45   Cfr. Ulrich, F., Paulusgesellschaft cit.
46   Cfr. ibid., pp. 74-78.
47   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., p. 284.
48   Cfr. ibid., pp. 286-287. 



1270	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

Desgranando el pensamiento de Ulrich, según Bieler49, «la evolución es el 
camino concreto por el cual resulta el ser del ente a partir de los principios de 
la esencia, en el origen de un ser existente. El verdadero motor de la evolución 
es el movimiento de finitización del ser, por el cual son creadas creaturas que, 
por la participación en el ser, están abiertas a Aquel a partir del cual viene todo 
lo nuevo»50.

Es verdad, pues, que solo corporalizándose (haciéndose pobre) percibe el 
espíritu la gloria (la riqueza) del ser. El hecho de que el espíritu deba ceder a la 
dimensión de lo material permite ver que el proceso evolutivo de la cosmogéne-
sis (en términos teilhardianos), como espacio de su propio venir-a-sí-mismo, es 
el testimonio de que él está reclamado por el ser-como-amor. Cuanto más pro-
fundamente se introduzca él en este evolutivo venir-a-sí-mismo, abajándose, 
tanto más radicalmente se sabe él obligado y entregado al Origen absoluto, por 
cuyo don infinito él es lo que es.

La materia, pues, ha de ser expuesta como fundamento de posibilitación 
del ser-como-amor en el horizonte de la interpersonalidad. No basta interpretar 
la materia exclusivamente en orden a la realización del espíritu en relación 
al mundo objetivo material. El hombre, por medio del ser recibido como don 
(Gabe), lleva a cabo el proyecto o tarea (Aufgabe) de su autorrealización como 
acto de la autodonación del ser51.

Como señala Oster, «cada entidad, toda cosa-que-es, existe y opera en y a 
través del don del ser como amor. La finitización del ser como don no destruye 
la plenitud de su unidad, sino al contrario, la limita, la desvela y la manifesta 
epifánicamente»52.

En el acontecimiento de la Creación, se revela la unidad y diferencia de glo-
ria y pobreza, de poder y obediencia del ser como amor. En este movimiento de 
finitización, el ser ha de hacer brotar de sí los fundamentos de posibilitación, y 
concretamente la materia, a los cuales habrá de someterse o en los cuales habrá 
de coartarse.

En efecto, el tema fundamental de la autorrealización humana es el miste-
rio de la magnificencia del ser-como-amor a través de la pobreza de su finitud. 
La Metafísica denomina a este acontecimiento el despliegue de la diferencia 
ontológica entre el ser y el ente. Como semejanza creada de su origen, el ser 

49   Cfr. Bieler, M., Freiheit als Gabe. Ein schöpfungstheologischer Entwurf, Herder Verlag, 
Friburgo–Basilea–Viena, 1991, pp. 298-317.

50   Ibid., 316-317: «Die Evolution ist der konkrete Weg, auf dem das sein seienden aus 
den Prinzipien der Essenz bei der Entstehung eines Wesens resultiert. Der eigentliche Motor 
der Evolution ist die Verendlichungsbewegung des seins, durch die Geschöpfe geschaffen 
werden, die durch Partizipation am Sein (Reichtum) auf den hin offen sind (Armut), von dem 
her alles Neue kommt».

51   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., p. 282.
52   Oster, S., «Thinking love» cit., p. 674: «Every entity, everything thing-that-is, exists 

and operates in and through the gift of being as love. The finitization of being as gift... does 
not destroy the plenitude of its unity, but rather limits, unveils, and manifests it epiphani-
cally».



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1271

es plenitud infinita y riqueza comunicada de la vida divina, que se posee ab-
solutamente, y no tiene necesidad de ninguna otra cosa, ni es obstaculizado o 
limitado por nada. Por tanto, es una figura expresiva de la libertad de Dios. El 
ser, en cuanto semejanza del amor eterno, tiene dominio gracias a su pobreza. 
Manifiesta su riqueza no permaneciendo estático y estancado como un punto 
intermedio entre Dios y el mundo. El ser como imagen de Dios surge de su ori-
gen, descubre su riqueza únicamente gracias al acto de su enajenación. Su ple-
nitud presupone la pluralidad y multiplicidad infinitas de las formas esenciales 
y el abismo no esencial de la materia como los fundamentos de posibilidad de 
su finitud, realmente distintos de ella. Pero, no son propiamente la forma esen-
cial ni la materia las que reciben el ser, sino la sustancia finita53.

Así que la pauta sana de la evolución se ha confiado sólo a la libertad obe-
diente al ser. La forma de la libertad finita, como dialéctica de riqueza y pobreza 
del ser, no se encuentra como meta (causa final) ideal junto a, o por encima de, 
su autorrealización sino que, más bien, se presenta o se expresa en esta54. Pero 
nunca podemos saltarnos la diferencia ontológica del comienzo respecto de sus 
mediaciones finitas, de manera que, por mucha que sea la presencia del espíritu 
en el proceso de la evolución, siempre permanece abierta la diástasis de evolu-
ción y libertad, espíritu y materia, historia y desarrollo. Aunque queramos radi-
calizar la mediación material del espíritu finito, no podemos decir que cuerpo 
y espíritu son solo dos aspectos en el único y mismo ser del hombre concreto. 
La autosuperación productiva de la materia (que está dirigida al acto de la 
forma cada vez más rico y capaz del ser, en seguimiento de una forma esencial 
superior) es la condición de posibilidad para la autorrealización bottom–up del 
espíritu. Es decir, se pone como condición de la unidad de espíritu y materia la 
cada vez mayor capacidad ontológica del espíritu sobre la materia.

Aquello a lo que se entrega el ser nace de él porque si no, el origen estaría 
unido otra vez a una alteridad que, desde fuera, le exige y le limita. Absorbido 
por la finitud, el ser quedaría sometido a sus fundamentos de posibilidad y, 
precisamente así, no podría ya ni ser recibido ni recibir las gracias. Por eso, 
podemos decir que la unidad de la magnificencia y pobreza del ser-como-amor 
se manifiesta en la diferencia ontológica, en la que el ser presupone de tal forma 
su ser-recibido, el criterio de su pobreza y de su obediencia, que no considera 
el espacio de su autoafirmación finita meramente como una prolongación pro-
yectada de sí mismo, sino que se configura de manera creadora. La dimensión 
receptiva de la autocomunicación creadora de Dios no se puede separar de su 
nacimiento de la plenitud del ser como don55. Según Ulrich, se debería investi-
gar por qué y cómo la unificación progresiva de la evolución material es solo la 
otra cara del acontecimiento creador.

53   Cfr. Ulrich, F., «El hombre y la palabra» cit., pp. 755-757.
54   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., p. 315.
55   Cfr. Ulrich, F., «El hombre y la palabra» cit., p. 758.



1272	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

4.  Metafísica de la evolución como ontología de la realización

El proceso de la evolución culmina en el hombre, pues, como dijo Santo 
Tomás, «el último fin de toda la generación es el alma humana y a esta tiende 
la materia como a su última forma»56. Esto solo es comprensible porque el ser-
como-amor atrae a la materia. Que la materia (o los entes materiales) pueda 
autosuperarse (de abajo a arriba) se debe a la autodonación por amor que el ser 
ha hecho a lo otro respecto de sí. Al darse en la materia, puede el ser manifestar 
su plena donación, y así puede darse lo espiritual en lo material57.

Como ya sabemos, materia y forma (o cuerpo y alma), se originan a partir 
del ser. Se da una causalidad recíproca entre materia y forma en la constitución 
de la sustancia; ambas, como principios esenciales del ente, necesitan recibir 
activamente el ser para existir como ente y como compuesto. Esta recepción 
activa explica que el Ser pueda resultar el motor de la evolución bottom–up. Así 
lo afirma Santo Tomás: «La forma y la materia son mutuamente causa la una 
de la otra, en cuanto al ser. La forma de la materia, ciertamente, en cuanto le 
da el ser en acto; pero también la materia de la forma en cuanto la sustenta»58. 

De ahí que la metafísica de base tomista de Ferdinand Ulrich59 considere 
que el hacerse-más de la evolución cósmica realiza la mediación de plenitud y 
pobreza del ser-como-amor. El ser-como-amor mantiene siempre la unidad de 
plenitud y pobreza («completum et simplex»), sin aferrarse a sí mismo («sed non 
subsistens»).

La afirmación de que el espíritu humano es lo más tardío en la evolución, 
conserva la positividad del comienzo como plenitud. Así, el ente más perfecto, 
el ser humano, será la última meta del proceso, que desvela que el espíritu 
(precontenido en la plenitud del ser, como el principal objeto del apetito de la 
materia), aunque aparezca como lo más tardío, se daba ya virtualmente desde 
el comienzo y, en cambio, la materia prima es sólo una pura potencia no-espi-
ritual, por más que ella y la forma más perfecta constituyan al hombre.

En particular, el ente material viviente tiende siempre, en el apetito de la 
materia, a trascenderse más allá de sí mismo, como ya había dicho Rahner, au-
totrascenderse o autosuperarse (Selbstüberbietung). Pero, no se da la aparición 
brusca de una forma y la desaparición de la anterior, con lo que el progresivo 
regalo del ser y su futurición se pondrían en cuestión. Se dan, de hecho, formas 
intermedias, que constituyen el puente entre la primera figura viviente y otra 
posterior, más rica y compleja. He ahí la evolución de las formas. Santo Tomás 

56   Santo Tomás de Aquino, Summa contra gentiles, vol. III, edición leonina enmendada 
por la edición taurina, Marietti, Roma–Turín, 1961, cap. 22: «Ultimus igitur finis generationis 
totius est anima humana, et in hanc tendit materia sicut in ultimam formam».

57   Cfr. Oster, S., Mit-Mensch-Sein cit., pp. 258-260.
58   Santo Tomás de Aquino, Sententia libri Metaphysicae, vol. V, edición taurina, Turín, 

1950, lect.2: «Forma autem et materia sibiinvicem sunt causa quantum ad esse. Forma qui-
dem materiae inquantum dat ei esse actu; materia vero formae inquantum sustentat ipsam».

59   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., p. 314.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1273

lo dice así: «Y no es obstáculo alguno si algún intermedio es engendrado e 
inmediatamente se interrumpe; porque los intermedios no tienen la especie 
completa, sino que están como en camino para adquirirla; por lo tanto, no son 
engendrados para que permanezcan»60.

Las formas antropoides serían, en la filogénesis, unas tales formas interme-
dias, que han de ser consideradas en el acto del ser sobreesencial, pero que no 
están ordenadas a constituir especies nuevas de manera estable o definitiva. 
Cuanto más perfecta sea la forma que hay que alcanzar tanto más pueden darse 
estas formas intermedias. Prosigue Santo Tomás: «y por esto en la generación 
del animal y del hombre, en los cuales la forma es perfectísima, se dan muchas 
formas y generaciones intermedias y, en consecuencia, corrupciones, porque la 
generación de una es la corrupción de la otra»61.

A partir de la lectura correcta de Santo Tomás que hace Ulrich, este puede 
afirmar que las formas intermedias, que no permanecen, son así un testimonio 
de la totalidad y plenitud de la forma deseada como fin. En el proceso evolu-
tivo no se identifica la forma como acto con la materia, y la diferencia de acto 
y potencia debe mantenerse abierta. Por esto, la forma obtiene su diferencia 
respecto de la materia a causa de la kénosis del ser-como-amor62.

No obstante, la existencia de formas intermedias en orden a alcanzar la ho-
minización no es una prueba del progresivo desarrollo del espíritu a partir de la 
materia sino, más bien, la demostración del dominio progresivo de la materia 
por parte del espíritu abierto al ser. Ulrich opina que lo que Tomás63 afirma de 
la ontogénesis del hombre también es válido para toda filogénesis. Así admite 
que la autosuperación real del ente vivo hacia algo nuevo precede a la nueva 
forma sustancial, no la sigue. Sin embargo, hay que diferenciar ambos proce-
sos: una cosa es la filogénesis y otra es el desarrollo individual. En la filogénesis, 
se da un nuevo comienzo a un nivel de organización superior. Por tanto, no se 
trata de un retorno real al mismo comienzo, sino de una nueva posición desde 
una base totalmente distinta64. Así que Ulrich tiene mucha razón al negar la ley 
de Haeckel, que afirmaba que «la ontogenia recapitula la filogenia», pues, los 
avances en Biología evolutiva lo han desmentido claramente.

Lo que sí que se puede decir es que la nueva forma sustancial, a la que tien-
de el proceso de la evolución, testimonia justamente su originación a partir de 
la finitización del Ser, su advenimiento como actus essendi, abre la forma esen-
cial actual hacia su autosuperación. Efectivamente, como hemos dicho antes, 

60   Santo Tomás de Aquino, Summa contra gentiles cit., vol. II, cap.89: «Nec est inconve-
niens si aliquid intermediorum generatur et statim postmodum interrumpitur: quia inter-
media non habent speciem completam, sed sunt in via ad speciem; et ideo non generatum 
perveniatur».

61   Ibid.: «Et ideo in generatione animalis et hominis, in quibus est forma perfectissima, 
sunt plurimae formae et generationes intermediae, et per consequens corruptiones, quia ge-
neratio unius est corruptio alterius».

62   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., pp. 317-319.
63   Cfr. Santo Tomás de Aquino, Summa contra gentiles cit., vol. II, cap.89.
64   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., p. 318.



1274	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

el Ser es para él no sólo don (Gabe), sino también tarea (Aufgabe). El profesor 
Josep Maria Coll65 comentaba que sí que se da una autosuperación activa del 
ente finito, incluso es verdad que esta se explica por la acción de la Causa pri-
mera a través de las causas segundas. Pero esto es posible gracias a la finitiza-
ción del ser sobreesencial, mediante el cual se originan tanto la materia como 
las sucesivas formas.

De hecho, el espíritu finito ya está actuando en el proceso de las formas 
inferiores o intermedias, pero esta progresión gradual en la perfección, interio-
ridad y unidad de los seres vivos es una prueba y un resultado de lo que hemos 
llamado el autorrebajamiento o kénosis del espíritu, en el cual irrumpe la dife-
rencia entre espíritu y materia. 

Contrariamente, la concepción pseudoplatónica y extrinsecista de un ser 
sustanciado implicaría que Dios mueve la evolución del mundo como un motor 
desde fuera. El movimiento sería sólo repetición de lo pasado, pues el ser como 
don no se revelaría como plenitud infinita. 

En cambio, el proceso de autosuperación y de una apertura siempre mayor 
culmina en la razón capaz del ser. En el hombre se hace explícito el sentido de 
la evolución cósmica. La guía de esta evolución cósmica es la razón humana 
obediente al ser. Al manifestarse el hombre, se libera la dinámica de toda auto-
trascendencia de los entes materiales, siempre sobre la base de un ser sobree-
sencial, que no se deja absorber por los elementos esenciales. El espíritu finito 
no viene desde fuera del ser, sino que ya siempre ha sido en él. La obediencia 
al ser queda garantizada, precisamente, por el acto de la autosuperación del 
cosmos en la evolución.

El acto de ser (actus essendi) hace brotar de sí la materia como fundamento 
no-esencial (no-formal) de posibilitación. La materia posibilita, pues, el autén-
tico futuro ontológico del ser en su despojamiento. Ahora bien, «la potencia-
lidad [de la materia] no puede pasar al acto toda ella al mismo tiempo… por 
lo tanto, en virtud de su movimiento, pasará de manera sucesiva al acto de las 
diversas formas»66.

Este apetito de la materia, que tiende a la diversidad de las formas, solo es 
comprensible porque el ser-como-amor atrae a la materia. El ser-como-amor 
atrae a la pobreza de la materia. Efectivamente, el ser hace brotar de sí la ma-
teria prima, pero no se mantiene fuera de ella, sino que la atrae, provocando su 
apetito, y la va llenando de sí, a través de la pluralidad y diversidad de formas 
esenciales, de manera sucesiva67.

65   Cfr. Coll, J. M., «La metafísica de la evolución según Ferdinand Ulrich», en: Romero 
Moñivas J. (ed.), De las ciencias a la teología. Ensayos interdisciplinares, Editorial Verbo Divi-
no, Estella, 2011, p. 203.

66   Santo Tomás de Aquino, Summa contra gentiles cit., vol. III, cap.39: «potentia tota non 
potest simul in actum reduci... unde per suum motum appetit successive in actum diversa-
rum formarum exire».

67   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., pp. 299-300.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1275

El ser deja abierto el futuro a la autosuperación evolutiva del cosmos ma-
terial: «el alma humana, y a ella tiende la materia como a su última forma... 
En consecuencia, el hombre es el fin de toda la generación»68. Con la forma 
esencial humana, el espíritu finito capaz del ser, resulta saciada la evolución 
material, ya que la materia recibe aquella forma mediante la cual ella se abre 
a la totalidad del ser. El espíritu finito está tan abierto a la plenitud del ser que 
solo puede revelar la riqueza del comienzo creado mediante la pobreza de su 
finitización, dirigida a la inmensa pluralidad y diversidad de las esencias ma-
teriales. Por eso, el espíritu encarnado o incorporado se relaciona con el ser 
de tal forma que él, aceptando la estructura del acontecimiento de la Creación 
como el tema fundamental de su existencia, engloba en sí, al mismo tiempo, 
la pluralidad de todas las formas esenciales materiales, la sucesiva autosupera-
ción de la evolución material69. Es así como debemos entender la creación por 
evolución o lo que hemos denominado creación evolutiva.

De hecho, Joseph Ratzinger cuando explicaba en una entrevista radiofónica 
en los años 70 del siglo pasado qué significa la fe en la creación, con vistas a 
una comprensión evolutiva del mundo decía:

¿Qué idea se hace uno propiamente del mundo, si lo entiende en un sentido 
evolutivo? Para ello es sin duda esencial que ser y tiempo se encuentren en 
dependencia constante: el ser es tiempo, no tiene solamente tiempo. El ser se 
da únicamente evolucionando y se desarrolla en sí mismo. Según esto, el ser 
se entiende en un sentido dinámico, como ser en movimiento y, bien entendi-
do, no da siempre vueltas sobre sí mismo, sino que avanza. (...) Desde nuestra 
comprensión del mundo, la creación no es un comienzo lejano ni tampoco un 
comienzo repartido en varios estadios temporales, sino que afecta el ser como 
algo temporal que va cambiando: el ser temporal en su totalidad es abarcado 
por el único acto creador de Dios. (...) Asimismo, se hace de este modo paten-
te que la totalidad del movimiento del ser (no sólo su comienzo) es creación, 
y que igualmente la totalidad (no sólo lo que llegará más tarde) es realidad 
propia y movimiento propio70.

68   Santo Tomás de Aquino, Summa contra gentiles cit., vol. III, cap.22: «anima humana et 
in hanc tendit materia sicut in ultimam formam... homo igitur est finis totius generationis».

69   Cfr. Ulrich, F., Gallarate cit., p. 314.
70   Ratzinger, J., Dogma und Verkündigung, Erich Wewel Verlag, Múnic–Friburgo de 

Brisgovia, 1973, pp. 156-158: «Wie versteht man eigentlich die Welt, wenn man sie evolutiv 
auffaßt? Wesentlich dafür ist wohl, daß Sein und Zeit in eine feste Beziehung treten: Das 
Sein ist Zeit, es hat nicht bloß Zeit. Nur im Werden ist es und entfaltet es sich zu sich selbst. 
Demgemäß ist das Sein dynamisch verstanden, als Seinsbewegung, und es ist gerichtet ver-
standen: es kreist nicht im immer Gleichen, sondern schreitet voran. (...) Schöpfung ist, von 
unserem Weltverständnis her betrachtet, nicht ein ferner Anfang und auch nicht ein auf meh-
rere Stadien verteilter Anfang, sondern sie betrifft das Sein als zeitliches und werdendes: das 
zeitliche Sein ist als ganzes umspannt von dem einen schöpferischen Akt Gottes, (...) Und 
zugleich wird sichtbar, daß das Ganze der Seinsbewegung (nicht bloß das später Kommende) 
Eigenwirklichkeit und Eigenbewegung ist».



1276	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

Ratzinger explica maravillosamente cómo Dios otorga a los entes un ser 
regalado, que hace capaz al hombre de autosuperarse. Unos años antes, Ulrich 
explicó en Gallarate que el espíritu es el ipsum esse con plena capacidad de 
realizar todo lo que Dios quiere. El espíritu tiene necesidad de corporeizarse, 
de inmergirse en la materia. Se produce, pues, una materialización del espíri-
tu. Luego, desde las raíces de la materia, el espíritu puede ir desarrollando la 
evolución.

Como ya sabemos desde Aristóteles, la materia siempre está acompañada de 
una forma sustancial, pero recibe primero una forma accidental (la cantidad) 
para poder ser principio de individuación de los entes («materia signata quanti-
tate»). Ciertamente, Dios da el ser a la materia mediante la forma. Pero Ulrich 
quiere dejar claro que la materia no se identifica con la finitud. Por lo tanto, 
como hemos apuntado antes, el espíritu no le debe a ella su finitud.

Por otro lado, Ulrich también deja claro que el ser no tiene capacidad de 
decisión ni tampoco causalidad en sí mismo. Es decir, el ser no puede crear ni 
causar ni determinar nada porque no es subsistente. Sin embargo, Ulrich de-
fiende que del ser surge una ontología de la evolución, una metafísica del reali-
zarse, pues todo actus essendi es, por definición, dinámico. Este dinamismo del 
ser se refleja en la realidad de los entes. Ahí está, según Ulrich, el gran error de 
la Escolástica posterior a Santo Tomás: hipostasiar el ser, es decir, conceptuali-
zarlo, convirtiéndolo en estático, y no concebirlo como dinámico.

De nuevo, Balthasar coincide con Ulrich, pues, en el Epílogo de la trilogía 
del primero, concretamente, en la segunda parte llamada Umbral (Schwelle), 
que versa sobre el ser del mundo, el ser mismo es percibido de manera intui-
tiva como siendo a la vez lo más rico, lo omnicomprensivo, la plenitud por 
antonomasia y, simultáneamente, lo más pobre, que en su generalidad carece 
de toda determinación esencial. En el segundo capítulo de Umbral, Balthasar 
cita la afirmación fundamental de Santo Tomás en De Potentia, q.1, a.1 «esse... 
completum et simplex, sed non subsistens». Esta doctrina madura del ser del 
Aquinate fue asimilada por Balthasar en diálogo con la profunda reflexión me-
tafísica de Siewerth y Ulrich sobre esta sentencia rectora de Santo Tomás de 
Aquino. Así, afirmaba Balthasar: «El todo de la realidad existe siempre ya en el 
fragmento de una esencia finita, pero el fragmento no existiría si no fuera por el 
todo del ser real»71. Por lo tanto, pensar el ser mismo y su existir concreto en las 
esencias significa, desde el inicio, percibirlo y expresarlo como una forma: co-
mo el todo del esse en el fragmento. Ser y forma convertuntur. Así, de acuerdo 
con Ulrich, para Balthasar, desde esta forma essendi originaria resultará todo 
el desarrollo posterior.

71   Balthasar, H. U. v., Epilog, Trier, Einsiedeln, 1987, p. 38: «Das Ganze der Wirklichkeit 
existiert nur je in Fragment eines endlichen Wesens, aber das Fragment existiert nicht, es sei 
denn durch das Ganze des Wirklichseins».



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1277

5.  La palabra como don del ser

La cumbre del desarrollo de la naturaleza y, por ende, el culmen de la evo-
lución, se da cuando lo bello y lo bueno se pueden dar a conocer libremente 
desde su propia interioridad y autoconciencia, esto es, pueden decirse. Esta ma-
nifestación se da a través del lenguaje, que es más que un simple expresarse en 
el aparecer. Las formas todavía rudimentarias de belleza y bondad en la natu-
raleza son, de alguna manera, ya una palabra. Todo ser bello y bueno dice algo, 
a su modo. Pero, esto supone que toda la realidad ha sido creada en la Palabra, 
responde al Logos divino. Una vez más, vemos que la entera «metafísica de los 
trascendentales del ser solo puede desarrollarse bajo la luz teológica de la crea-
ción del mundo en la Palabra de Dios»72. A partir de la polaridad estructural de 
la realidad, el lenguaje solo es posible si está abierto, en principio, a la autocon-
ciencia del ser en su totalidad, a la realidad entera. Toda realidad cosmológica 
o existencial, por el hecho de existir, es lenguaje; tiene derecho a hablar, y solo 
en la escucha del mundo se desarrolla, puesto que, como la existencia es pala-
bra de Dios, Dios crea por la palabra y mediante su Palabra, el Logos. Además, 
como asevera Balthasar, todo ente mundano es epifánico, pues se expresa a sí 
mismo justamente en su aparición: «las cosas no solo se expresan a sí mismas, 
sino que también expresan siempre a la realidad total presente en ellas, que 
(como non subsistens) remite a lo real subsistente»73.

Al manifestarse el otro, este es siempre más que su manifestación, de tal 
modo que subsiste también para mí como el que se manifiesta realmente, se 
revela oculto en su subsistencia para compartirse a sí mismo como dado, a la 
vez que debe salvaguardarse a sí mismo como el que da y posibilita el don. El 
otro, por tanto, me es patente como un misterio que está más allá de todos los 
conceptos, cuando se me manifiesta sin reserva.

Así que, puesto que todo ente es epifánico, este carácter epifánico se mani-
fiesta inicialmente en el mostrarse (sichzeigen) de la belleza, y continúa en el 
darse (sichgeben) del bien y en el decirse (sichsagen) de la verdad. La palabra 
proviene de esa mediación de acción y recepción de la razón capaz de captar 
el ser. Liberado por el ser-como-amor, el hombre es capaz no solo de recibir la 
riqueza del comienzo, sino también de obrarla. Puesto que, en cuanto espíri-
tu, está unido a la plenitud del ser, se siente también por ello capacitado para 
la misma producción creadora de sus fundamentos de posibilidad (la forma 
esencial y la materia). El hacer surgir del ser las formas esenciales y la nada 
potencial de la materia no pone de manifiesto que el que recibe haya tenido en 

72   Ibid., p. 59: «Metaphysik der Transzendentalien des Seins nur entfaltbar ist unter dem 
theologischen Licht der Weltschöpfung im Wort Gottes».

73   Ibid., pp. 45-46: «die Dinge nicht nur sich selber, sondern immer auch das in ihnen 
wesende Gesamtwirkliche aussprechen, das (als non subsistens) auf das subsistierend Wirk-
liche verweist».



1278	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

el ser su origen, única y exclusivamente, por causa de la finitud abandonada 
del comienzo74.

En el ser se comunica de tal modo el misterio absoluto del origen que este 
origen da todo precisamente allí donde considera a lo otro donado por él como 
ello mismo de manera ilimitada. Esto significa que la verdad del ser –como 
autoconocimiento mediante el ser conocido– no se presenta, respectivamente, 
como posesión propia sino como algo dado, regalado. Dios crea afirmándose 
a sí mismo. De esta manera, el ente recibe en el ser un sí sin fondo, gracias al 
cual es llamado de la nada y comienza a ser él mismo. En la recepción se rea-
liza a sí mismo. Y, al contrario, allí donde realiza verdaderamente el sí donado 
del ser se somete obedientemente a él. La pobreza de nuestro haber recibido de 
antemano se identifica con el poder ser de la libertad finita, que se supera a sí 
mismo en dirección hacia la infinitud del origen75. Como vemos, para Ulrich, el 
hombre no solo tiene, sino que es la tarea de pensar el ser desde, en y con los 
entes concretos. Arriesgarse a esta tarea comporta situarse en el abismo. De ahí 
que Ulrich califique al hombre como homo abyssus.

La metafísica de Ulrich, conservando la positividad del ser, profundiza en 
una radicalización del camino descendente del Ser hacia el hombre y, en con-
creto, hacia, y en, su decisión por el sentido del ser como bien. Así, pues, si 
Balthasar subrayó la belleza divina (pulchrum) como trascendental del ser, y 
Siewerth destacaba el carácter de similtudo e imago Dei del ser76, Ulrich pone el 
énfasis en el hecho de que el ser es «similitudo divinae bonitatis»77, como había 
dicho Santo Tomás, ya que el ser no puede captarse como concepto, solo lo 
percibimos porque, a través de él, sentimos la bondad divina (bonum)78.

Aunque tanto Siewerth como Ulrich citan sobradamente la famosa senten-
cia del De Potentia, q.1, a.1, el primero parece no acabar de entender el signifi-
cado pleno de esta sentencia de Santo Tomás, incluso al principio la consideró 
una contradicción. Para el segundo, el ser es bondad, y la máxima bondad es 
el amor (que tiene como expresión más grande la kénosis). Entonces, el es-
se es plenitud o riqueza (completum) y perfección (simplex) pero, a la vez, es 
también pobreza (non subsistens). De este modo, Ulrich habla del movimiento 
de subsistencia, por el que el ser, perfectísimo, pero no subsistente, llega a ser 
subsistente solo en los entes. Así, la ontología de Ulrich manifiesta la co-perte-
nencia originaria de ser y hombre. De esta manera la presenta él mismo en su 
obra Homo Abyssus:

74   Cfr. Ulrich, F., «El hombre y la palabra» cit., p. 759.
75   Cfr. ibid., p. 753.
76   Cfr. Corona, N. A., «El ser en el "sistema de identidad" según Gustav Siewerth (prime-

ra parte)», Stromata, 40, 1984, pp. 108-109.
77   Santo Tomás de Aquino, De Veritate cit., q.22, a.2.
78   Esta diferencia entre Siewerth y Ulrich está explicada muy claramente en el excursus 

Subsistenz bei G. Siewerth und F. Ulrich, que hace Martin Bieler en su obra Freiheit als Gabe. 
Cfr. Bieler, M., Freiheit als Gabe cit., pp. 261-266.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1279

La concreta autoejecución del hombre, como desapropiación en el medio de 
la corporalidad en la vía de los sentidos hacia la exterioridad y regreso a sí 
mismo en la interioridad del espíritu, no es otra cosa que la concreta explica-
ción del movimiento de finitización del ser, es decir de la diferencia ontológi-
ca ya desde siempre existente en la obediencia del ser79.

Ulrich explica la forma del ser mundano por la obediencia del hombre total 
como concretización y cumplimiento del sentido del ser. Esa forma aconte-
ce, pues, en la co-pertenencia de la «forma fundamental del acontecimiento 
creacional»80, es decir, en la cooperación o intercesión mutua (convertuntur). 
A su vez, ambas formas, movimiento-del-ser y hombre, se unifican gracias a, y 
en, la fuerza originaria de Dios mismo. En este convertuntur, el hombre mismo 
es, entonces, la concreta forma fundamental del movimiento de finitización en 
Dios mismo.

La Creación de seres finitos debe entenderse, pues, como un movimiento 
hacia la finitización del ser entre Dios y la creación, que tiene tres momentos 
o fases, como señala Bieler81 en la introducción al Homo Abyssus de Ulrich: 
idealidad, realidad y bondad. Estos momentos devienen, por la autoejecución 
del espíritu finito, los trascendentales verum, res, bonum.

Efectivamente, la Palabra de Dios (Logos) se debe inscribir en la palabra 
del ser, y la palabra del ser en las palabras de las esencias que se intercambian 
inteligiblemente entre entes existentes. La palabra es la imagen que resume la 
finitud del ser82. En ella se expresa Dios. Mediante la palabra, Dios manifiesta 
su verdad (verum) en la creación y hasta da a conocer su interioridad espiritual 
al hombre por ser capaz de captar la Revelación.

El trascendental res, que incluye aliquid y unum, se dice a partir de la esen-
cia83. Por medio de la esencia, se afirma la positividad del ser. El recibir del ser, 
por parte de la esencia, constituye al trascendental res. Pero, el recibir del ser 
significa para la esencia lo mismo que ser creada por medio, y con, el ser. Antes 
que la esencia haya recibido al ser, ella es nada. A causa de esa sobreesencia-
lidad del ser como non-aliud creado, este puede ser el origen de la posición 
positiva descendente de la res y, a la vez, desde la concepción del realismo 
fundamental, puede no flotar en la pura idealidad sino surgir desde la esencia 

79   Ulrich, F., Homo Abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage, Johannes Verlag, Einsiedeln, 
1961, pp. 264-265: «Deshalb wird sich später noch zeigen, dass der konkrete Selbstvollzug 
des Menschen als Entäusserung im Medium der Leiblichkeit auf dem Weg der Sinne in die 
äusserste Äusserlichkeit und als Rückkehr zu sich selbst in die innerste Innerlichkeit des 
Geistes nichts anderes ist: als die konkrete Auslegung der Verendlichungsbewegung des 
Seins, das heisst der im Seinsgehorsam je schon bestandenen ontologischen Differenz».

80   Ibid., p. 264: «grundgestalt des Schöpfungsereignis».
81   Cfr. ibid., XXI y XXXVIII-XXXIX.
82   Cfr. Casadesús, R., «La metafísica del ser-como-amor» cit., p. 88.
83   Cfr. Santo Tomás de Aquino, De Veritate cit., q.1, a.1: «nomen rei exprimit quidditatem 

sive essentiam entis».



1280	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

misma; es decir, «ser constituido por medio de los principios de la esencia»84. 
En este sentido, el cumplimiento del desarrollo trascendental acontece en 
cuanto entra en juego el alma como la esencia del hombre total. El hombre 
es realmente hombre (o Übermensch, como dice Ulrich) cuando percibe de tal 
manera al ser como ser, o sea cuando ejecuta de tal manera el movimiento de 
finitización del ser como su tema existencial. Ello es posible sólo en cuanto el 
hombre percibe al ser como don (Gabe). Aquí se cumple el trascendental res y, 
a la vez, se abre el camino perfeccionante a los restantes modos del ser, puesto 
que el hombre es más que su mera esencia humana.

Este desarrollo trascendental culmina en el bien. Para Ulrich, este es prin-
cipio y fin de todo el movimiento del ser. Puesto que la autoejecución de Dios 
abrió la diferencia del ser (la sobreesencialidad del ser), esta aparece en el con-
vertuntur del movimiento catalógico del ser no subsistente y de la concretiza-
ción de esa diferencia en la esencia humana al sentido del ser. Ulrich piensa la 
diferencia positiva del esse creatum como imago Trinitatis y, en esa unidad, se 
realiza la simultaneidad de riqueza y pobreza del ser-como-amor85, reflejo de la 
κοινωνία y περιχώρησις divinas.

Conclusión

A lo largo de este artículo, hemos desarrollado la temática de la Creación y 
de la evolución a partir de la metafísica de Ferdinand Ulrich, filósofo alemán 
poco conocido en España, recientemente fallecido. Su pensamiento es comple-
jo y, a veces, difícil de comprender (véase el hecho de que un extenso capítulo 
suyo aparecido en la gran obra colectiva Mysterium Salutis, que hemos citado 
en nuestro artículo, fuera suprimido en las ediciones posteriores de esta en-
ciclopedia teológica); esto puede ser una causa por la que su filosofía, y más 
concretamente, su metafísica, sea poco difundida en nuestro país.

Si bien es cierto que Ulrich no elaboró, propiamente, una metafísica de 
la Creación, de su planteamiento de una ontología dinámica del ser como 
amor puede deducirse varios aspectos de lo que bien podría ser una me-
tafísica de la Creación en sentido evolutivo, tal como hemos hecho aquí, 
basándonos en planteamientos metafísicos como la libertad ontológica de la 
creación del ser, la diferencia ontológica, la autosuperación creativa, el don 
del ser creado, la finitización del ser en la Creación, la palabra como don en 
la Creación, etc.

Como hemos visto, en el tratamiento de la Creación, Ulrich destaca, sobre 
todo, la inconmensurabilidad del don creador con la restricción de la identidad 

84   Santo Tomás de Aquino, Sententia libri Metaphysicae cit., vol. IV, lect.2: «constituitur 
per principia essentiae».

85   Cfr. Sara, J. M., Forma y amor: Un estudio metafísico sobre la trilogía de Hans Urs von 
Balthasar, Kempten, Kösel, 2000, pp. 84-86.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1281

del ente. La ontología del don que Ferdinand Ulrich desarrolla es, particular-
mente, una analogía del don del ser en la que, en última instancia, se funda-
menta sobre bases ontológicas un diálogo integral, que va de Dios al mundo. 
Ulrich se sitúa en el interior de la experiencia de Dios, del mundo y del hombre 
para el encuentro dialógico del yo y el tú, que es el lugar propio de la compre-
hensión del ser como amor, y, más exactamente aún, el diálogo como forma 
fundamental del ser. De ahí, la importancia que Ulrich da a la palabra como 
don, pues el lenguaje está en el núcleo de la ontología del amor oblativo desa-
rrollada por Ulrich86.

Según Ferdinand Ulrich, cuanto más originariamente es concebido el ser 
como plenitud compartida tanto más intensivamente se ilumina su no-sub-
sistencia87. En este artículo, hemos explicado la lectura de la plenitud y no-
subsistencia del ser como unidad de riqueza (Reichtum) y pobreza (Armut), 
que Ulrich hace a lo largo de toda su obra y, especialmente, al tratar la temática 
de la Creación. En efecto, Ulrich interpreta esa pobreza del ser como desa-
propiación (Entäusserung), pues el ser como don es desposesión de sí mismo; 
aunque, paradójicamente, esa pobreza del ser es también la riqueza del ser 
como amor88. Por nuestra parte, hemos aplicado esa polarización de riqueza y 
pobreza del ser en el tema de la Creación, de tal modo que la desapropiación 
del ser conlleva la constitución del esse commune.

Como hemos visto, a partir de la unidad del movimiento de subsistencia se 
iluminan los trascendentales (unum, bonum, verum, pulchrum...), y el ser se 
representa en su más profunda mismidad, centrando la representación del ser 
en la sustancia concreta. Ulrich centra la relación ser–esencia en ese movimien-
to de finitización del ser hacia el ente subsistente. Es por medio de la esencia 
que el ser llega a sí mismo. Para Ulrich, pues, la diferencia del ser al ente es la 
diferencia ontológica fundamental89. Ulrich interpreta el movimiento de fini-
tización del ser en analogía con la acción del Espíritu Santo como amor que 
se da y no se agota (non exinanivit). Esto es así, justamente, porque, si el bien 
trasciende la desapropiación del ser, siendo la razón de toda medida, entonces 
no puede existir exinanición alguna; es decir, el ser no puede agotarse90.

86   Cfr. Tourpe, E., «“Thomas d’Aquin est le penseur de l’être comme amour”: À propòs de 
deux livres récents I. L’être comme amour selon Ferdinand Ulrich», en: Revue Philosophique 
de Louvain, 106, 2008, pp. 363-365; Tourpe, E., «De Gustav Siewerth à Ferdinand Ulrich. Vers 
l’être comme amour», en: Isebaert, I., Iborra, E. (eds.), Montrer aux hommes le chemin qui 
mène au Christ, Artège, Perpiñán, 2020. 

87   Cfr. Ulrich, F., Homo Abyssus cit., p. 35.
88   Cfr. Tourpe, E., «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar. La positivité de l’être comme 

amour chez Ferdinand Ulrich à l’arrière-plan de la Théologique III», en: Gregorianum, 89, 
2008, pp. 91-92, nota 15.

89   Cfr. Santo Tomás de Aquino, Summa contra gentiles cit., vol. II, cap.55: «substantia 
est proprium susceptivum eius quod est esse» y «substantia completa est susceptivum ipsius 
esse». 

90   Cfr. Tourpe, E., «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar» cit., pp. 98 y 111.



1282	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

Por otro lado, el hombre conserva en sí la total dimensión de la participa-
ción del ser. Despertado por el ser, el espíritu finito vive a partir de la ejecución 
fundamental de ese movimiento final y se desarrolla desde allí en una plenitud 
abismal; por eso, para Ulrich, el hombre es homo abyssus91. También hemos 
visto cómo Ulrich asigna al alma humana el movimiento de finitización cós-
mico del ser. Si bien el alma intelectual humana es finita, está abierta por su 
misma esencia a la dimensión sobreesencial del ser.

En este movimiento de finitización del ser se pueden distinguir tres mo-
mentos o fases: idealidad, realidad y bondad. En la primera fase, el ser sub-
sistente en Dios está como idea en la mente de Dios. En la segunda, el ser 
que llega a los entes se hace real. En la tercera fase, la meta a la que tiende el 
movimiento (la bondad) ilumina el camino, pues Ulrich entiende el ser como 
semejanza de la bondad divina, tal como afirmaba Santo Tomás: «esse est 
similitudo divinae bonitatis»92. Como hemos mostrado en este artículo, para 
Ulrich, el sentido del ser queda enteramente recapitulado en el momento de 
la bondad, que hace posible la diferencia y la unidad de lo ideal y lo real. 
Entonces, así como el bonum es el núcleo del ser, el ser es semejanza de la 
bondad de Dios93.

La Creación pone en marcha el movimiento de finitización, cuyo término 
es el ente concreto. Este desarrollo significa un progreso de desvelamiento de 
la interioridad del ser. Esos tres trascendentales son diversos aspectos del ser 
como constitutivo del hombre, pero, a la vez, son el acceso por excelencia a 
Dios, pues el ser es pura oscilación entre Dios y el mundo por su movimiento 
hacia la subsistencia.

En efecto, el ser preserva los dos primeros momentos del ser finito, a sa-
ber, la idealidad y la realidad, en su diferencia y en su unidad. Respecto al 
tercer momento, la bondad, domina los dos momentos anteriores, puesto que 
el bien no se exterioriza ni se desapropia y, así, el ser puede desapropiarse en 
sus momentos de idealidad y realidad o positividad94. Como bien señala el filó-
sofo francés Emmanuel Tourpe95, la concepción que hace Ulrich del amor en 
el ser es, clara y prioritariamente, una comprensión dadora del bien, en la que 
los aspectos de reflexión (idealidad) y de expresión (realidad) van detrás. Así, 
a la lógica moderna del ser como concepto, Ulrich contrapone la dia-lógica 
contemporánea del ser como amor. En cierto sentido, pues, de acuerdo con 
Tourpe96, consideramos el camino abierto por Ferdinand Ulrich como uno de 
los mayores logros de la interpretación de la metafísica de Santo Tomás en la 
actualidad. 

91   Cfr. Ulrich, F., Homo Abyssus cit., p. 218.
92   Santo Tomás de Aquino, De Veritate cit., q.22, a.2.
93   Cfr. Tourpe, E., «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar» cit., pp. 97-98.
94   Cfr. Tourpe, E., «“Thomas d’Aquin est le penseur de l’être comme amour”» cit., pp. 

370-371.
95   Cfr. Tourpe, E., «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar» cit., 114.
96   Cfr. ibid., pp. 110-111.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…� 1283

Referencias

Balthasar, H. U. v. (1967). Theologik. Der Geist der Wahrheit, vol. III. Einsiedeln: Johan-
nes Verlag.

Balthasar, H. U. v. (1968). Love alone: The way of Revelation. Londres: Sheed and Ward.
Balthasar, H. U. v. (1987). Epilog. Einsiedeln: Trier.
Barth, K. (1951). Kirchliche Dogmatik, vol. III/I. Zúric: Theologischer Verlag Zürich.
Bieler, J. (2017). «Ferdinand Ulrich’s reception of Thomas Aquinas’ metaphysics of 

being», en: Symposium Thomisticum, Oporto, ponencia, 22-24 junio, pp. 1-9.
Bieler, M. (1991). Freiheit als Gabe. Ein schöpfungstheologischer Entwurf. Friburgo–Ba-

silea–Viena: Herder Verlag.
Bieler, M. (1996). Befreiung der Freiheit: Zur Theologie der stellvertretenden Sühne. Fri-

burgo de Brisgovia: Herder.
Bieler, M. (2011). «Attachment Theory and Aquinas’s Metaphysics of Creation», en: Ana-

lecta Hermeneutica, 3, pp. 1-25.
Calvino, J. (1559). Institutio christianae religionis. Ginebra: Oliva Roberti Stephani.
Casadesús, R. (2014). «L’évolution comme métaphysique de l’union chez Teilhard de 

Chardin», en: Revue des Questions Scientifiques, 185, pp. 373-398.
Casadesús, R. (2015). «La metafísica del ser-como-amor de Ferdinand Ulrich y su in-

fluencia sobre Hans Urs von Balthasar», en: Communio. Revista católica internacio-
nal (edición argentina), 22, 2, pp. 74-94.

Coll, J. M. (2011). «La metafísica de la evolución según Ferdinand Ulrich», en: Romero 
Moñivas J. (ed.), De las ciencias a la teología. Ensayos interdisciplinares. Estella: Edi-
torial Verbo Divino, pp. 189-213.

Cooper, P. R. (2020). «The abyss of man, the abyss of love», en: Arblaster J., Faesen R. 
(eds.), Mystical doctrines od deification: Case studies in the Christian tradition. Lon-
dres: Routledge, pp. 98-115.

Corona, N. A. (1984). «El ser en el “sistema de identidad” según Gustav Siewerth (pri-
mera parte)», en: Stromata, 40, pp. 105-133.

O’Donovan, L. J. (1971). «Evolution under the sign of the cross», Theological Studies, 
32, pp. 602-626.

Oster, S. (2004). Mit-Mensch-Sein. Phänomenologie und Ontologie der Gabe bei Ferdi-
nand Ulrich. Friburgo–Múnic: Karl Alber.

Oster, S. (2010). «Thinking love at the heart of things. The metaphysics of being as love 
in the work of Ferdinand Ulrich», Communio: International Catholic Review, 37, pp.  
660-700.

Ratzinger, J. (1973). Dogma und Verkündigung. Múnic–Friburgo de Brisgovia: Erich 
Wewel Verlag.

Sara, J. M. (2000). Forma y amor: Un estudio metafísico sobre la trilogía de Hans Urs von 
Balthasar. Kösel: Kempten.

Schindler, D. C. (2018). Love and the Postmodern predicament. Rediscovering the real in 
beauty, goodness, and truth. Eugene: Cascade Books.

Schindler, D. C. (2018). «The grace of being: Ferdinand Ulrich and the task of a faithful 
Metaphysics in the face of Modernity», en: K. Oakes (ed.), Christian wisdom meets 
Modernity. Nueva York: Bloomsbury Publishing, pp. 149-164.

Schmitz, K. L. (2001). «Was heisst Philosophie? One hundred years of German Catholic 
thought», en: Shanley B. J. (ed.), One hundred years of Philosophy. Washington D. C.: 
Catholic University of America Press, pp. 133-155.

Siewerth, G. (1953). Der Mensch und sein Leib. Einsiedeln: Johannes Verlag.



1284	 R. CASADESÚS, EL DON DEL SER Y EL DON DE LA PALABRA COMO CLAVES EN LA FILOSOFÍA…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 317� pp. 1257-1284

Santo Tomás de Aquino (1888). Summa Theologiae, vol. I, edición leonina. Roma.
Santo Tomás de Aquino (1950). Sententia libri Metaphysicae, vols. IV-V, edición taurina. 

Turín.
Santo Tomás de Aquino (1953). In de divinis nominibus, edición taurina. Turín.
Santo Tomás de Aquino (1953). Quaestiones Disputatae de Potentia Dei, edición leonina 

enmendada por la edición taurina. Roma–Turín.
Santo Tomás de Aquino (1961). Summa contra gentiles, vols. II-III, edición leonina en-

mendada por la edición taurina. Roma–Turín: Marietti.
Santo Tomás de Aquino (1970). Quaestiones Disputatae de Veritate, edición leonina. Ro-

ma.
Tourpe, E. (2008). «“Thomas d’Aquin est le penseur de l’être comme amour”: À propòs 

de deux livres récents I. L’être comme amour selon Ferdinand Ulrich», en: Revue 
Philosophique de Louvain, 106, pp. 363-371.

Tourpe, E. (2008). «Sur un mot de Hans Urs von Balthasar. La positivité de l’être comme 
amour chez Ferdinand Ulrich à l’arrière-plan de la Théologique III», en: Gregoria-
num, 89, pp. 86-117.

Tourpe, E. (2020). «De Gustav Siewerth à Ferdinand Ulrich. Vers l’être comme amour», 
en: Isebaert, I., Iborra, E. (eds.), Montrer aux hommes le chemin qui mène au Christ. 
Perpiñán: Artège, pp. 253-259.

Ulrich, F. (1968). «Evolution–Geschichte–Transzendenz», en: Evoluzione e storia huma-
na. Atti del XXI Convegno del Centro di Studi filosofici tra professori universitari di 
Gallarate. Brescia: Morcelliana, pp. 253-321.

Ulrich, F. (1970). «El hombre y la palabra», en: Feiner, J., Löhrer, M. (eds.), Mysterium 
Salutis, vol. II/II. Madrid: Cristiandad, pp. 735-793.

Ulrich, F. (1965). Der Mensch. Geist und Materie en Dokumente der Paulus-Gesellschaft. 
Múnic: Paulusgesellschaft.

Ulrich, F. (1961). Homo Abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage. Einsiedeln: Johannes Ver-
lag.

Facultat de Filosofia, Universitat de Barcelona. � Ricard Casadesús
Montalegre 6, 08001 Barcelona
ricard.casadesus@gmail.com

[Artículo aprobado para publicación en marzo 2025]


