
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, pp. 1017-1047
doi: 10.14422/pen.v81.i316.y2025.007

LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA 
DE ROSMINI

JACOB BUGANZA
Universidad Veracruzana

RESUMEN: En este artículo, el autor tiene por objetivo recuperar algunas de las críticas que el filósofo 
y teólogo Giuseppe Buroni formula a la metafísica de Antonio Rosmini. Buroni no deja de ser un filó-
sofo rosminiano, en cuanto es uno de sus más claros defensores en el contexto del debate italiano de 
finales del siglo XIX, específicamente frente a los neotomistas como Cornoldi y Liberatore. Sin embar-
go, no deja de notar deficiencias expositivas o retóricas en las expresiones de Rosmini, y en su obra 
Dell’essere e del conoscere formula algunas rigorizaciones de elevada especulación metafísica que, ya 
sea histórica, ya doctrinalmente, resulta de interés tener en cuenta.

PALABRAS CLAVE: Rosmini; Buroni; metafísica; ser; ente; no-ente.

Buroni's rigorization of Rosmini's metaphysics

ABSTRACT: In this article, the author aims to recover some of the criticisms that the philosopher 
and theologian Giuseppe Buroni formulated to the metaphysics of Antonio Rosmini. Buroni is still a 
Rosminian philosopher, insofar as he is one of its clearest defenders in the context of the Italian debate 
at the end of the 19th century, specifically against neo-Thomists such as Cornoldi and Liberatore. 
However, he does not stop noticing expository or rhetorical deficiencies in Rosmini's expressions, and 
in his work Dell'essere e del conoscere formulates some rigorizations of high metaphysical speculation 
that, either historically or doctrinally, it is interesting to take into account.

KEY WORDS: Rosmini; Buroni; Metaphysics; Being; Entity; Non-Entity.

Introducción

El libro Dell’essere e del conoscere del filósofo placentino Giuseppe Buroni 
puede catalogarse como de alta especulación metafísica. En efecto, un impor-
tante estudioso del pensamiento de Rosmini, a saber, Carlo Caviglione1, otrora 
director de la difundida y ahora centenaria Rivista rosminiana di filosofia e di 
cultura2, escribe a propósito del placentino: «la obra de Buroni excede por el 
vigor y la impronta personal que da a la doctrina rosminiana; por la erudición, 
especialmente en relación a la filosofía griega, específicamente al interpretar la 
escuela eleática, en la que demuestra profundidad y originalidad. Declaro que 
fue justamente el estudio de esta obra lo que hizo me adentrarme en la filosofía 
rosminiana para buscar su núcleo»3. Ahora bien, la obra de este autor no es la 

1   Galli, D., «Carlo Caviglione studioso rosminiano», Rivista Rosminiana di filosofia e di 
cultura, 77/2, 1983, pp. 161-177.

2   De Georgi, F., «Rosmini e il rosminianesimo del primo novecento. Tra rosminiani e 
rosministi», Rosmini Studies, 3, 2016, pp. 111-139.

3   Caviglione, C., «Giuseppe Buroni», Rivista Rosminiana di filosofia e di cultura, 15, 
1921, p. 74. En la misma página, recomienda asimismo otra obra buroniana, a saber, las 
Nozioni di ontologia, publicadas en Turín en 1878.



1018	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

de un divulgador o repetidor de las doctrinas de Rosmini; en efecto, las retoma, 
pero las critica buscando rigorizarlas, es decir, buscando revelar el núcleo del 
que habla Caviglione. De manera muy puntual, y situándolo en el marco de 
las férreas discusiones de la segunda mitad del siglo XIX entre neotomistas y 
rosminianos, Samuele F. Tadini explica en estas líneas cómo Buroni es margi-
nalizado tanto por ser «considerado por los antagonistas neotomistas como el 
más teorético de los pensadores filo-rosminianos», como al «interno del rosmi-
nianismo, porque pretendía corregir en algunos puntos la teoresis rosminiana 
[…] porque resultaba una propuesta alternativa al modo de entender y criticar 
a Rosmini y al rosminianismo de parte de Matteo Liberatore, el gran ideólogo 
del neotomismo decimonónico, y Giovanni Maria Cornoldi, el campeón indis-
cutible de la línea jesuita anti-rosminiana. Buroni quería rigorizar la teoresis 
rosminiana, los neotomistas simplemente marginalizarla»4. Justamente sobre 
esta línea que indica Tadini es que se inserta este trabajo: su objetivo estriba en 
destacar algunas rigorizaciones que lleva a cabo Buroni en torno a la metafísi-
ca de Rosmini en su obra Dell’essere e del conoscere, asumiendo que rigorizar 
«es un acto del pensamiento que se explicita en el corregir terminológicamente 
el discurso teorético para volverlo lógicamente riguroso, ahí donde presente 
problematicidades»5.

1.  De la expresión essere reale a termino reale dell’essere

Una primera rigorización importante es la que Buroni señala en relación al 
uso de los términos «ser» (essere) y «ente» (ente), cuestión para nada menor y 
banal, sino que, al contrario, resulta de capital importancia. La tesis central de 
nuestro autor es que el término «ser» debe usarse de manera restringida para 
referirse a la idea de ser; de esta manera, lo que suele denominarse «ser real» 
en definitiva es una extrapolación y no correspondería al uso exacto del térmi-
no. En efecto, el ser equivale a lo que es esencialmente inteligible; y lo que es 
esencialmente inteligible sólo se puede encontrar en la mente. De esta mane-
ra, cuando se utiliza la palabra ser para referirse a las realidades sensibles, se 
utiliza de una manera traslaticia y se resquebraja la exactitud en la expresión. 
De acuerdo con Buroni, Rosmini a veces cae en este uso inexacto del término, 
pues en ocasiones utiliza la palabra hacer para significar a lo que cae bajo los 
sentidos, como, por ejemplo, cuando se sirve de la expresión «essere reale». En 
este sentido, aquello que es apresado exclusivamente por el intelecto, sólo eso 
puede denominarse con toda propiedad «ser». De esta manera se salva, por 

4   Tadini, S. F., «Il Rosmini performativo dell’Assoluto Realismo di fronte alle ontologie 
contemporaee», en A.A. V.V., Antonio Rosmini e le ontologie contemporanee, Edizioni Rosmi-
niane Sodalitas, Stresa 2023, pp. 231-232.

5   Tadini, S. F., «Il Rosmini performativo dell’Assoluto Realismo di fronte alle ontologie 
contemporaee», cit., p. 236.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1019

decir así, que el ser sea trascendente, inmutable, eterno y necesario. Ahora 
bien, a las realidades que caen bajo la sensibilidad corresponde el nombre de 
«entes», en cuanto por ente se entiende aquello que participa del ser y que, por 
lo mismo, no agota al ser, ni lo aumenta ni lo disminuye, y a lo que convendría 
llamar, incluso considerando en diferenciarlo de las dimensiones ideal y moral, 
«términos reales del ser». 

A nuestro juicio, si bien es verdad que esta objeción que efectúa Buroni 
a la manera en que se expresa en algunas ocasiones el filósofo roveretano 
resulta de gran interés, no modifica de manera substancial la metafísica del 
autor del Nuovo saggio sull’origine delle idee. Se trata más bien, en conse-
cuencia, de una imperfección expositiva, dialéctica, retórica, debida segura-
mente a una inadvertencia más que a una falta de claridad en la propuesta 
filosófica de Rosmini per se. Sin embargo, por otra parte, tampoco se deno-
mina ente a lo que apresan los sentidos directamente. Es decir, los términos 
reales del ser, que son los entes sensibles, no son entes en cuanto tales, sino 
coloraciones, olores, sabores, etcétera, que se vuelven tales cuando tienen 
parte con los sentidos, o sea, cuando lo meramente sensible y el sentido se 
unen en el acto denominado sensación. De esta manera, por ejemplo, cuan-
do Buroni utiliza el ejemplo «veo una fruta olorosa», hace notar que la pro-
piedad del olor no puede ser apresada a través del sentido de la vista, como 
parecería sugerir la frase anterior: no es posible ver el olor, en definitiva. Ya 
la tradición gnoseológica que proviene de las escuelas platónica y peripaté-
tica han destacado que los sensibles propios no pueden intercambiarse para 
ser captados por otros sentidos externos diversos al que les corresponde: 
por el sentido de la vista es imposible captar el olor, pero tampoco el color 
puede ser captado por del sentido el gusto, etcétera. Así pues, si los senti-
dos externos son incapaces de intercambiar sus sensibles propios entre sí, 
todavía es menos probable que la propiedad de «ente» tenga su origen en la 
sensibilidad. La propiedad de ente la otorga, de acuerdo con la filosofía de 
Buroni inspirada en Rosmini, sólo la mente, lugar o sede del ser. En otras 
palabras, si lo característico de la mente es que se trata de la potencia que 
capta al ser, las realidades sensibles son consideradas entes en la medida en 
que la mente las hace partícipes del ser6. 

La participación del ser en los entes se lleva a cabo mediante un comple-
jo proceso gnoseológico que Rosmini denomina percezione intellettiva. Sin 
ahondar en los profundos recovecos de este proceso cognoscitivo, en cuanto 
por conocimiento se entiende la captación de algo en cuanto ente, es decir, 
el acto por el cual la mente humana aprehende algo como partícipe del ser, 
puede decirse que la percepción intelectiva es el acto por el cual la dimensión 
inteligible y la sensible se entrecruzan y, por ende, la realidad sensible es con-
siderada como partícipe del ser, o sea, se vuelve «ente». La explicación que 
brinda Buroni es la siguiente: «el ser, que es el objeto propio de la mente, y 

6   Cf. Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, G. B. Paravia e comp., Turín 1877, pp. 34-40.



1020	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

toda luz purísima por sí cognoscible, se encuentra (veremos después cómo) 
frente al ojo de la mente, en los reales sentidos, que no son el ser, es más, son 
lo otro y lo contrapuesto al ser, porque son por sí oscuros, invisibles y no-
entes. De lo que resulta también aquí aquel claro-oscuro que es la percepción 
intelectiva de las cosas reales, no por sí entes, sino hechos entes o entificadas 
por el ser»7. Y más abajo expone esta doctrina mediante el luminoso ejemplo 
siguiente: 

El hecho está en que, si caminando por un camino, me tropiezo fuerte 
con una piedra que me hace sangrar el pie; mi mente se dirige hacia ahí y 
dice: aquí hay algo; esta piedra es, me ha herido el pie. Efectuando esto, la 
mente, toda llena y radiante como está por la luz del ser, sin la cual no puede 
ver ni pensar nada, de aquella luz cubre la cosa sentida agregándole el ser, y 
dice: esta piedra es. Por lo que hay, como se ve, dos elementos unidos, pero 
inconfundiblemente distintos: esta piedra, que no es más que algo sentido; y el 
verbo es, que es todo propio de la mente, al cual corresponde exclusivamente 
el ser. Esta composición es lo que se llama síntesis, y se llama síntesis primi-
tiva porque en ella consiste la operación primera, misteriosa pero natural, de 
nuestro proceso intelectual y cognoscitivo, que es la percepción intelectiva de 
los reales sensibles8. 

Hay además otra razón, que nos parece podría denominarse antropológico-
moral, por la cual Buroni busca destacar el papel prioritario que tiene la mente 
en el acto cognoscitivo: si la mente estuviera a la espera de los materiales que 
le brinda la sensibilidad para efectuar su tarea, se volvería esclava de la sensi-
bilidad y, en consecuencia, tendría que dejarse guiar por esta última: la mente 
ya no cumpliría el papel de guía de la sensibilidad. El ser, siguiendo esta misma 
locución, resultaría finito en vez de infinito. La posición de Rosmini en torno a 
este asunto es que la idea de ser es intuida por la mente, y es precisamente por 
este acto intuitivo que la mente es ontológicamente tal: sin la intuición del ser, 
no hay, ni podría haber, ente inteligente. Gracias a que la mente intuye la idea 
de ser, es que vuelve inteligibles a las realidades sentidas cuando se dan cita en 
la percepción intelectiva, que es lo mismo que decir que la mente vuelve «en-
tes» o «entidades» a tales realidades (para Buroni, son entes las substancias, 

7   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., pp. 95-96. Veamos, por ejemplo, el siguiente 
pasaje que cita Buroni de la Teosofia de Rosmini, en la cual, entre paréntesis, coloca la correc-
ción: en vez de seres hay que decir entes: «Pero, se dirá: cuando las cosas contingentes están 
unidas así al ser, y por ello son, y son distintas de él, ¿qué cosa son, entonces, si no son él 
mismo? Respondo que ellas no son el ser, sino que, sin embargo, son seres (entes, entidades). 
Puesto que cuando se dice el ser, se dice el acto universal por el cual todas igualmente las 
cosas son, como hemos dicho tantas veces; pero cuando se dice que las cosas son seres, bajo 
este vocablo de ser se entiende un término particular del ser en el que termina la acción del 
ser mismo, y nada repugna que estos términos sean muchos, mientras el acto del ser es uno 
solo, porque son términos particulares de la acción del ser, por lo cual se dicen seres (o entes); 
porque el término participa de la naturaleza del acto que en él termina», Rosmini, A., Teosofia, 
n. 803, citado por Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., pp. 209-210.

8   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 98.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1021

mientras que los accidentes en lenguaje aristotélico son entidades). Mientras 
las realidades sensibles no sean inteligidas por una mente, permanecen en el 
ámbito meramente sensitivo, como sucede, por ejemplo, con los animales, pero 
en el caso del hombre, al poseer mente, capta a las realidades sensibles como 
«entes», y esto se debe, para decirlo de nuevo, a la idea de ser que la mente 
intuye y que la vuelve tal. 

2.  La no subjetivización y realización del ser

Otra rigorización que permite aclarar de mejor manera el pensamiento 
de Rosmini es una derivación de la distinción entre ser y ente ya indicada. 
En efecto, para Buroni el ser no se subjetiva ni se realiza en las cosas reales 
sensibles. De acuerdo con él, Rosmini a veces cae en este error expositivo, que 
sería incongruente con su posición gnoseológica y, en último término, con 
su metafísica, fincada en la distinción «itálica» entre los ámbitos inteligible 
y sensible. Reprueba el placentino que Rosmini algunas ocasiones utilice la 
distinción entre essere obbiettivo y essere subbiettivo o entre esistenza oggetti-
va y esistenza soggettiva, pues implicaría, de alguna manera, que se trata de 
dos «seres» o «existencias», lo cual conduce directamente a equívocos. Las 
expresiones essere obbiettivo y essere subbiettivo las refiere indirectamente a 
la Teosofia, específicamente al volumen II9. Se trata de una serie de apartes 
(736-738) muy interesantes de los que vale la pena retomar el hilo conductor. 
Rosmini asegura que el hombre es un ente intelectivo, un principio real, que 
intuye al ser. Por el ser «percibe» y «conoce» lo que siente y al propio cuerpo, 
de manera que, por el essere, se percibe a sí, su propia realidad, su principio 
racional: «nell’essere dunque egli percepisce tutto il proprio reale». Cabe notar 
que, hasta aquí, Rosmini mantiene la distinción entre essere para referirse al 
ser ideal intuido por la mente, y el ente inteligente que es el hombre. Ahora 
bien, el hombre es, dice, «principio» y «término», sirviéndose de una distin-
ción que suele utilizar en sus discursos metafísicos, y que tiene una significa-
ción literal: principio y término son correlativos y extremos, pues el primero 
es de donde parte algo y el segundo a donde llega, pero ambos se encuentran 
vinculados en cuando se sintetizan uno en el otro. Así, el hombre se aprehen-
de a sí mismo como distinto al ser, pero esta oposición se da en el seno del ser 

9   Buroni se refiere a las pp. 9-11 del volumen 2, que en las ediciones más actuales de la 
Teosofia de Rosmini no corresponderían a lo que directamente está refiriendo el placentino 
(las más actuales son las siguientes: Rosmini, A., Teosofia (al cuidado de M. A. Raschini–P. P. 
Ottonello), 6tt., Città Nuova, Roma, 1998-2002; y Rosmini, A., Teosofia (al cuidado de Samuele 
F. Tadini), Bompiani, Milán 2011, 2942pp.). Para poder seguirlo en este punto, es necesario 
recurrir a la obra que tiene en mano Buroni, a saber, al volumen XI de las Opere edite e ine-
dite de Rosmini, publicada en Turín, por la tipografía de Sebastiano Franco e figli, en 1863. 
En efecto, en esta edición puede hallarse la referencia indirecta que tiene en mente nuestro 
autor.



1022	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

mismo (pues todo lo que el hombre conoce, como se ha dicho, lo conoce en 
el marco infinito del ser): 

En el ser, entonces, el hombre se conoce a sí mismo como principio real 
diverso y opuesto al ser, pero dentro del ser, y además conoce a otro diverso a 
sí, que es término de la pasión y acción de sí [como] principio, cuyo término 
es también real. ¿Qué cosa conoce de este real? Conoce que tiene naturaleza 
de sentido, y de sentido extenso y tal cual lo siente: conoce que no es princi-
pio, sino término: conoce finalmente que es otro en relación a sí en cuanto 
principio. Entonces, siendo otro en relación a sí, concluye que es otro ente. Le 
llama ente por la necesidad de pensarlo, y así, pensándolo, la mente predica 
de él el ser subjetivo (essere subiettivo). Es, por tanto, un ente en sí relativo a 
la mente que lo piensa10.

Aparece aquí la denominación que Buroni señala de essere subiettivo, y 
Rosmini aquí se sirve de esta locución para referirse a lo que se opone al prin-
cipio, que en este caso es el essere que intuye la mente. Pero la misma mente 
observa que no puede separar el término real del principio real, pero tampoco 
al principio real del ser. El término en este caso, al ser el hombre, no es un 
mero concepto, sino un vero reale, que naturalmente se vincula al principio 
real y, por ende, se relaciona con el ser, pues si no cuenta con el ser, no puede 
ser racional, en cuanto el ente racional depende de ser ente inteligente, «y es-
tando el principio en esta manera vinculado al ser objetivo (essere obbiettivo) 
que contiene al subjetivo, tiene la virtud para aprehender y afirmar su propio 
término dándole así el ser subjetivo (essere subiettivo), por el cual es hecho, 
frente a la mente, ente también él»11. Como se aprecia, Rosmini se esfuerza 
por hacer ver que el principio, en este caso el ser objetivo, está vinculado al ser 
subjetivo que viene a ser el ente racional: Buroni está en desacuerdo en llamar 
essere subiettivo precisamente al ente racional: convendría llamarlo más bien 
ente, sin más. Y es que más adelante Rosmini extrae las siguientes consecuen-
cias: (i) «el ser objetivo está unido a los entes finitos por vía de la intuición, y el 
ser subjetivo está unido a ellos por vía de la percepción (che l’essere obbiettivo 
è congiunto agli enti finiti per via d’intuizione, e l’essere subiettivo è congiunto 
ad essi per via di percezione)»; (ii) «que a algunos entes finitos el ser está unido 
en dos formas, la objetiva y la subjetiva, por intuición y percepción, y estos 
son los entes intelectivos finitos»; (iii) «que todos los entes finitos se reducen a 
estos dos géneros sumos»; y (iv) «que el género de los no intelectivos no está 
al lado de los intelectivos, como si los dos géneros se pudieran reducir a un 
género real anterior, el cual se dividiera en dos géneros inferiores, casi como 
dos especies. El género de los intelectivos es un género anterior, único y su-
premo; y el género de los no intelectivos es un género posterior, consecuente y 
dependiente del otro»12.

10   Rosmini, A., Teosofia, n. 736.
11   Rosmini, A., Teosofia, n. 736.
12   Rosmini, A., Teosofia, n. 738.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1023

Inmediatamente Buroni cita el tomo V de la Teosofia (en la versión de 
1863, ciertamente), en donde hay una locución paralela: esistenza oggettiva y 
esistenza soggettiva de los sensibles. Ahí Rosmini advierte que es muy difícil 
adquirir el concepto de «mero sentimiento» (mero sentimento), es decir, de 
apresar su esencia sin acompañarlo del pensamiento. Siempre que se quie-
re observar al sólo sentimiento, se le hace acompañar del pensamiento. Los 
sensistas en general, y en especial los secuaces de Galluppi, aseguran que las 
sensaciones existen y, por tanto, contienen la existencia, de manera que la 
mente lo que hace es recibirla. Rosmini considera que la cuestión medular de 
la ideología o teoría del conocimiento se encuentra precisamente en esto: las 
sensaciones, ¿poseen ellas existencia? Rosmini dice sí, «si se habla de exis-
tencia-subjetiva y particular; y os respondo que no, si se habla de existencia 
objetiva. Son dos modos categóricos del ente, que conviene perpetuamente 
distinguir; y quien no sabe observar estos dos modos, aléjese mejor del estu-
dio de la filosofía. Cuando la mente piensa en un objeto sensible, entonces ella 
tiene presente la existencia como un objeto, la existencia objetiva. Este objeto 
es la esencia de la existencia, y si el objeto es sensible, ella no sólo ve la mera 
esencia de la existencia, sino que además conjuntamente a ella ve la determi-
nación sensible, cuya determinación no podría verla sin el objeto determi-
nado, del cual puede también prescindir por la abstracción, pero no echarlo 
de la mente, [es decir,] no prescindir de él con el pensamiento completo»13. 
Si los sensistas y galluppianos tienen razón, ¿cómo es que la existencia entra 
en la mente, una vez que se tienen sensaciones? Los sensistas y galluppianos 
consideran que con el sólo hecho de sentirlas, se piensa en ellas. La mente 
quedaría reducida a un mero sentido más, por lo que la pregunta permanece 
sin plantearse por esas filosofías. La teoría de Rosmini es que «la existencia 
se nos da a través de nuestra mente, y la existencia dada a nuestra mente es 
la existencia-objeto, la cual no es la de las sensaciones, que es una existencia 
subjetiva, relativa al sujeto (al principio sentiente) y nada más, por lo que no 
pueden dar lo que no tienen»14. 

Lo que Buroni no quiere aceptar es que el ser se subjetivice, es decir, que 
pase de ser objetivo a subjetivo, como si se tratara de un pasaje o se filtrara 
de un lado a otro; en otras palabras, lo que Buroni no acepta es que el ser 
que se realice, que pase de ser inteligible a sensible: no admite la expresión 
de esistenza subiettiva: la existencia es per se siempre objetiva. El placentino 
admite que, si se dice que las realidades sensibles existen objetivamente en 
la idea y subjetivamente en sí mismas, puede admitirse, advirtiendo que se 
trata de las realidades sensibles exclusivamente; pero si las locuciones se 
refieren al ser, no ha de admitirse la distinción entre un ser objetivo y uno 
subjetivo. Lo que quiere evitarse es la duplicidad de seres, uno en la mente 

13   Rosmini, A., Teosofia, n. 2075.
14   Rosmini, A., Teosofia, n. 2075.



1024	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

y otro extramental. En este marco hay que leer las siguientes palabras del 
filósofo de Piacenza: 

¿Qué es, pregunto yo, esta existencia subjetiva de las cosas sensibles acep-
tada por Rosmini en este pasaje como distinta y contrapuesta a la existencia 
objetiva, y como colocada fuera de la mente y no en la mente, y como relativa 
sólo al sujeto sentiente? ¿Puede el sujeto sentiente percibir alguna vez algo 
de la existencia? Aceptar esta existencia subjetiva a las sensaciones, o este ser 
subjetivo a los reales sensibles, fuera de la mente, es justamente aceptar lo que 
ilusionan los galluppianos y los neo-escolásticos que abusan del nombre y la 
autoridad de santo Tomás de Aquino, a quien no entienden, los cuales, todos, 
al hacer que la mente se lance, no se sabe cómo […], sobre los reales sensibles 
para liberar al ser de las condiciones materiales e individuantes, y hacer de 
ella esta maravillosa idea del ser objetivo y universal que es la forma de toda 
cognición y luz de la verdad. Además, si pensamos este doble ser, objetivo 
y subjetivo, o esta doble existencia objetiva y subjetiva de las cosas reales, 
he aquí que nos encontraremos implicados en la desarrollada teórica de la 
representación que desespera a los ideólogos, […] sin estar nunca seguros 
de la fidelidad de la representación, ni encontrar el famoso puente de comu-
nicación entre lo ideal y lo real, entre lo objetivo y lo subjetivo, puesto que, 
una de dos, o el ser objetivo de la mente sería un retrato del ser subjetivo de 
las cosas, como opinan los sensistas, o lo subjetivo una copia de lo objetivo, 
como dicen los platónicos15.

El ser está en la mente, y no en otro lado; el ser no está fuera de ella: es cierto 
que, en relación a las cosas sensibles, consideradas en cuanto tales, se afirma 
que subjetivamente existen en sí mismas, pero la existencia, considerada en 
cuanto tal, o sea, objetivamente, está en la mente. La existencia de las cosas 
sensibles se debe a la mente, ni más ni menos, y en último término a la Mente 
primera, que es Dios: al pensarlas, al llamarlas, Dios las vuelve entes, las hace 
partícipes del ser. Seguramente el existencialismo que ya en tiempos de Buroni 
empieza a tomar más consistencia diría que la existencia propiamente tal es 
la del sujeto, pero el placentino no rechazaría esta tesis, afirmando, al mismo 
tiempo, que gracias a la idea de ser que intuye la mente, pues en ella se observa 
la existencia objetiva, se enjuicia que uno mismo, en cuanto individuo, existe: 
pero no es que la existencia se derive de la subsistencia de uno mismo, sino que 
gracias a que el sujeto es pensante, es capaz de afirmar que existe. No podría 
decirse lo mismo, por ejemplo, de otros sujetos no inteligentes, como los ani-
males, para quienes la afirmación del propio yo está fuera de toda posibilidad 
y, por ende, no les corresponde afirmar su propia existencia individual. Pero 
en último término, al ser todas las cosas sensibles, en su ser íntimo, posibles o 
contingentes, y al ser actualmente, lo son porque la Mente divina las ha vuelto 
partícipes, es decir, las ha vuelto entes, pero no porque posean el ser en cuanto 
tal, sino que lo participan merced a la Mente de Dios (sobre este punto preciso 
volveremos en el apartado siguiente).

15   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 134.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1025

Ahora bien, profundizando más en la rigorización expositiva que indica Bu-
roni, este autor aclara aún más su posición al asentar: 

La verdad es que no hay un doble ser, objetivo para la mente y subjetivo 
para las cosas reales; no hay más que un solo ser, y es por naturaleza objetivo 
e inteligible y propiamente sólo de la mente. Excepto que este último puede 
tomarse en dos modos. O se le considera como predicable de las cosas sensi-
bles y por ellas participable en el modo explicado, y así se llama el ser posible, 
no porque sea posible él, que es siempre en acto, puesto que el ser siempre es, 
sino posibles son las cosas de las cuales se puede predicar el ser, por lo que 
sería más justo decir ente posible en vez de ser posible, porque posible es sólo 
la cosa que, participando del ser, se vuelve ente. O bien se le observa como 
actualmente predicado de las cosas, y por ellas participado en cuanto son por 
nosotros actualmente sentidas y como tales percibidas en el ser, y llámase ser 
real, no porque se haya vuelto real él, sino real es la cosa de la cual se predica 
el ser. Pero en ambos casos es el mismo ser, y no dos: la diversidad está sólo 
aquí, que en el primer caso nosotros no sentimos las cosas, en el otro las 
sentimos; y por ello en el primer caso permanecemos en el estado se simple 
intuición de la mente, en el segundo caso pasamos a la afirmación del princi-
pio racional: pero de parte del ser no hay diversidad, y toda la diversidad está 
de parte del término del ser, o sea, de la cosa, que está fuera del ser y es otra 
en relación al ser16.

Efectivamente, en este pasaje el filósofo placentino aclara de manera feha-
ciente su posición y avanza una interpretación sugerente sobre la cual vale la 
pena detenerse. En efecto, la proposición fundacional es que el ser es uno solo: 
el ser es objetivo, inteligible y, por tanto, su lugar natural es la mente. El ser ob-
jetivo puede ser (i) predicable o (ii) predicado. Es predicable cuando se predica 
justamente de las cosas sensibles, las cuales, como se ha dicho, participan del 
ser: la manera correcta de denominarlo es ente posible y no ya ser posible17: en 
estricta terminología metafísica, el ente es el que es posible, mientras que el ser 
es necesariamente. El ser objetivo es predicado cuando es sentido en acto y, por 
ende, al percibirse en el marco del ser: y aquí se utiliza con toda propiedad el 
término percepción, en cuanto se refiere a la síntesis que representa la percep-
ción intelectiva: gracias al intelecto que, en acto, a través de los sentidos, siente 
la presencia de una cosa, es que la denomina ente y, en consecuencia, la afirma 
como existiendo, es decir, se afirma que es «real». El ser es exclusivamente 

16   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., pp. 136-137. Es importante destacar, de in-
mediato, que termine del essere es toda determinación del ser, pero no sólo en cuanto nuestro 
pensamiento lo agrega, como sugiere Giorgio Giannini, sino que es «realmente» así, es decir, 
en cuanto se trata de un ente determinado. Por ello es que podría darse alguna inexactitud al 
decir, como hace Giannini, en decir que termine del essere «puede ser entendendido como de-
terminación del ser mismo» (Giannini, G., Scritti su Rosmini, Edizioni Rosminiane Sodalitas, 
Stresa 1994, p. 92): el ser mismo, en cuanto tal, no es determinable, sino que está más allá de 
toda determinación, precisamente. 

17   Cf. Tadini, S.F., Il Rosmini performativo dell’Assoluto Realismo di fronte alle ontologie 
contemporaee, cit., p. 244.



1026	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

objetivo y es predicable en cuanto es intuido por la mente, mientras que el ser 
es predicado cuando se afirma, a través de la razón, que una cierta cosa es real 
o subsistente. El ser es siempre el mismo (el ser objetivo intuido por la mente); 
y lo que cambia es el término del ser, esto es, los entes de los cuales se predica 
que son o existen. 

Por lo anterior es que Buroni, aun sin citarlo in extenso, señala que Ros-
mini se expresaría impropiamente en el célebre opúsculo Sistema filosófico 
(incluido en el volumen Introducción a la filosofía). Ahí, el roveretano asienta 
que la fórmula que dice «hay una sensación; por lo tanto, existe un ente (vi 
è un sentimento; dunque esiste un ente)», implica que entre la sensación y la 
existencia hay un vínculo necesario, de manera que no puede haber sensación 
sin ser real. De ahí que escriba «Supone, por lo tanto, que en la sensación se 
encuentra de algún modo realizada la esencia del ente (ella suppone dunque 
che nel sentimento si riscontri in qualche modo realizzata l’essenza dell’ente, che 
prima si conosceva solo in universale), que primero se conocía sólo en univer-
sal. Por tanto, un espíritu que primero conozca simplemente la esencia del 
ente sin saber si el ente existe; y considerando que este espíritu recibe, prueba, 
advierte una sensación, afirma inmediatamente que el ente del cual primero 
conocía la esencia, también existe. La sensación, en consecuencia, es aquello 
que constituye la realidad de los entes (Il sentimento dunque è ciò che costituisce 
la realtà degli enti)»18. Buroni encuentra problemático que Rosmini hable de la 
«realización» del ser en el ente, puesto que más adelante el roveretano expre-
saría, sugiere el placentino, que la existencia real del ser se encontraría en el 
sentimiento19. Las razones de Buroni son las siguientes: «Ocurrió aquí al ilus-
tre filósofo alguna inadvertencia o cambio de vocablos […] La verdad es que 
el ser, como no es posible, no requiere ser realizado: y el ser no se transfiere ni 
traspasa en lo real sentido, y no entra en ninguna concreción y mucho menos 
en identidad real con este. Aquello de lo cual se puede decir que deviene real 
y se encuentra realizado en el sentimiento, es la cosa o la esencia de la cosa, 
término del ser, la cual se piensa en el ser en idea y en diseño como posible 
[…], y aquella misma se encuentra realizada en el sentimiento […]: pero el ser 
perdura siendo el mismo que antes, ni sufre ninguna mutación o realización. 
Es un punto común total e idéntico de contacto entre lo inteligible puro y lo 
sensible, entre lo ideal y lo real; pero esta identidad sucede sólo en el cielo de 
la mente, donde sólo mora en su sede el ser, que trasciende lo real sentido, y 
del alto apenas lo toca en la cima, y lo envuelve todo, pero no desciende nunca 
a concretarse en ello»20.

Como puede apreciarse, para Buroni el ser, en su idealidad, no sufre nin-
gún cambio; de lo contrario no sería inmutable; no se concretiza, pues de lo 
contrario no sería trascendente al mundo sensible; no se realiza, sino que los 

18   Rosmini, A., Sistema filosófico, n. 20.
19   Cf. Rosmini, A., Sistema filosófico, n. 22.
20   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 137.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1027

entes son tales merced al ser, y no viceversa21: nos parece que éste es el nudo 
de la cuestión que el placentino pretende mantener siempre a las claras: el 
ser no es tal gracias a los entes, sino al contrario, los entes son tales gracias 
al ser, por lo que este último no padece aumento o menoscabo alguno. Por 
esta razón se entiende que la locución «essere realizzato» es incorrecta, y re-
sultaría mejor, sobre todo para el progreso de la ciencia metafísica, adoptar 
la que resulta más exacta, a saber, «término real del ser». Éste es el signifi-
cado profundo de la rigorización de Buroni: no es que el ser sea del ente, 
sino el ente es del ser: son entis, dice, non entia, expresión por lo demás 
luminosa, pues no es que los cuerpos sean luz, sino de la luz, para usar esta 
importante metáfora platónica. En consecuencia, el ser no es nunca lo real 
finito, sino que este último es ente cuando y en cuanto es conocido. El ser, 
en cuanto predicado, es trascendente o trascendental, como apunta Rosmini 
en la Teosofia: «Los escolásticos observando bien que ninguna de las cosas 
creadas era el ser, y que, sin embargo, el ser se predicaba de todas, le dieron 
el nombre de predicado trascendente o trascendental, y este mismo nombre 
dieron a todos los conceptos elementales del ser»22. Ahora bien, esta posición 
tiene una eventual explicación teosófica, de acuerdo con el modo de hablar 

21   Téngase presente, además, el siguiente apunte: «En lo real, en cuanto real, se dis-
tinguen la substancia y los accidentes. Substancia llámase a aquel elemento que reconoce 
la mente como el primero y base a la cual se atienen todos los otros en una cierta cosa, los 
cuales, al apoyarse en el primero, se denominan accidentes. El ser combinado con la subs-
tancia hace al ente; combinado con los accidentes hace entidades. Pero substancia y acci-
dentes son partes de lo real como tal; el ser, por el cual aquélla es ente y estos son entidades, 
está separado y es trascendente a lo real», Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 139. 
Al finalizar el capítulo III de esta obra, Buroni insiste en que Rosmini a veces no se expresa 
con justicia, y de nueva cuenta trae a colación la Introduzione alla filosofia, específicamente 
el Sistema filosófico, del cual cita, poniendo entre paréntesis sus observaciones: «la unión 
que hacemos del ser, o sea, de la esencia del ente, a la actividad sentida, depende de la unidad 
del sujeto humano (sentiente-inteligente), y esto es justo; y de la identidad del ser cognoscible 
y el ser activo sentido, y esto no me parece bien dicho, porque una identidad tal precedente 
a la síntesis (puesto que se da por razón de la síntesis, y esta se la denomina dependiente de 
aquella), haría pensar casi un mismo ser que se revela en dos formas, cognoscible o ideal, 
real o sentido», Rosmini, A., Sistema filosófico, n. 45, citado con anotaciones por: Buroni,  G., 
Dell’essere e del conoscere, cit., p. 211. Inmediatamente agrega: «De aquí procede esta otra 
fórmula que estimo inexacta, enunciada poco después así: “El ente (del que tengo noticia) 
se realiza en este sentimiento (en esta actividad sentida)”, como si el ser mismo se volviera 
lo real y lo sentido, que es el mismo concepto que ya refutamos en el libro precedente. Y 
este error de expresión o concepto recorre varias veces el discurso que ahí mismo lleva a 
cabo Rosmini, o poco antes (Introd., pp. 266-269), donde dice que la existencia real del ser se 
encuentra en el sentimiento; que la esencia del ente es realizada en una actividad sentida; que 
la esencia del ente tiene varios grados y modos de realización, etcétera», Buroni, G., Dell’essere 
e del conoscere, cit., p. 212. 

22   Rosmini, A., Teosofia, n. 284. Ahí mismo, a pie de página, cita una definición de  
trascendente propuesta por Campanella que reza: «Trascendens est terminus universalissi-
mam communitatum omnium rerum communitatem significans; proptereaque in oratione pra-
edicabilis immediate de omnibus generibus in quid analogum, ut ens, verum, bonum, et unum, 
Dial. I, 4, p. 32. Dialecticor I». A las claras, esta definición resulta ser la delimitación ilimitada 



1028	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

rosminiano, en cuanto el ser inteligible también tiene un correlato real del 
mismo rango, es decir, el ser también subsiste realmente; es más, tiene un 
grado de realidad en la que poco (o nada) tienen que ver las realidades sen-
sibles: «pero aquella realidad superior será de una naturaleza totalmente 
distinta de la que tenemos experiencia y de la cual hablamos ahora: aquélla 
es íntima al ser y con él idéntica, y hace una ecuación perfecta con él; ésta 
extrínseca, y de diversa naturaleza e inadecuada: aquélla puro ser, y por ello 
ente por esencia; ésta por sí no-ser y que participa sólo al ser, y por ello se 
vuelve ente sólo por participación»23. 

3.  Rigorización de la existencia subjetiva: Mente creadora y mente perceptiva

Ya antes se ha puesto de relieve que la existencia, objetivamente conside-
rada, está en la mente, pero subjetivamente debe admitirse que las cosas, en 
sí mismas, poseen su propia consistencia, y a esto es a lo que Rosmini parece 
llamar esistenza soggettiva. Admitir que las cosas poseen independencia con 
respecto a la mente (ya se verá en qué sentido específico hay que entender es-
to) es necesario para no caer en el idealismo. Hay que decir, a este propósito, 
que Buroni, para no contradecir a Rosmini, viene a admitir que esta existencia 
subjetiva significa básicamente la que tienen «fuera de la mente» (fuor della 
mente) las cosas en su mismidad, por decir así, y para usar una categoría más 
contemporánea. En efecto, en su mismidad, las cosas existen, pero lo hacen 
subjetivamente. Pero esto contradiría que el lugar del ser y la existencia es, 
estrictamente, la mente. Por ello, y de acuerdo no sólo con Rosmini, sino con 
una amplia tradición filosófica que se remonta a la Antigüedad, Buroni afirma 
que «Si a las cosas nosotros reconocemos que les compete la existencia antes 
y más seguramente de la que les donamos entendiéndolas, e independiente-
mente de nuestra percepción, aquella existencia, por ello, no está fuera de la 
mente o es independiente de ella, sino es también por obra y síntesis de una 
mente anterior y mayor a la nuestra, a saber, por obra y síntesis de la mente 
creadora de Dios. Lo que me conduce justamente a declarar la distinción, que 
se propone este capítulo, ya señalada por mí varias veces, pero no tratada a 
fondo, entre la Mente primera y las mentes segundas, y entre la síntesis crea-
tiva y la síntesis perceptiva de las cosas»24. Así pues, hay dos tipos de mentes, 
fundamentalmente, a saber, la Mente primera de Dios, cuyo carácter distinti-
vo es el acto creativo, la no sujeción e independencia absoluta con relación a 
cualquier otra cosa; y las mentes segundas, que reciben la idea de ser como 
don y que, mediante ella, realizan la síntesis entre la mente y la sensación, por 

clásica de los trascendentales. Sobre esto mismo, y considerando la trascendentalidad del ser, 
Buroni dice que éste «extra rerum naturam positum».

23   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 138.
24   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 140.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1029

la cual atribuyen existencia y ser a los entes. Pero las mentes segundas, eviden-
temente, no crean la idea de ser, sino que la reciben de la Mente. La síntesis 
de la Mente de Dios es, pues, creativa; la síntesis de las mentes segundas es 
perceptiva. 

Para Buroni, puede decirse que la filosofía cristiana en su conjunto, tal 
como ha sido delineada prácticamente desde sus albores, ha sostenido esta 
postura. Dionisio el Areopagita, san Agustín y, por supuesto, santo Tomás de 
Aquino, afirman, con otras palabras, la misma doctrina. En efecto, el propio 
Buroni, que conoce muy de cerca a san Agustín y a santo Tomás, los tiene 
presentes al momento de formular su lectura rosminiana. En cuanto a san 
Agustín, cita estas precisas palabras, tomadas del De civitate Dei: «Ex quo 
occurrit animo quiddam mirum, sed tamen verum, quod iste mundus no-
bis notus esse non posset, nisi esset; Deo autem nisi notus esset, esse non 
posset»25: en efecto, el hombre no podría conocer a los entes de este mundo si 
ellos no existieran antes, pero este mundo no sería si no fuera conocido antes 
por Dios: este conocimiento anterior de Dios en relación a este mundo es jus-
tamente el acto creativo: «Lo que implica que Dios agregue el ser a las cosas 
conociéndolas, que es precisamente el concepto de la síntesis creativa que 
estamos explicando»26. Y el Aquinate, por su parte, dice en la Summa theolo-
giae: «La ciencia de Dios es la causa de las cosas. Pues la ciencia de Dios es a 
las cosas creadas lo que la ciencia del artista a su obra. La ciencia del artista 
es causa de sus obras: y puesto que el artista realiza su obra porque le guía su 
pensamiento […]. Es evidente que Dios causa las cosas por su entendimiento, 
pues su conocer es su ser. Por lo tanto, es necesario que su ciencia sea causa 
de las cosas, pues la tiene unida a la voluntad. De ahí que la ciencia de Dios, 
en cuanto causa de las cosas, suela ser llamada ciencia de aprobación»27. Por 
supuesto que, debido a que Dios cumple a cabalidad la unidad, es decir, no 
hay resquicio de división en su propia esencia, lo cual, en términos filosóficos 
significa que su intelecto y voluntad están indisolublemente unidos, se sigue 
que, conociendo Dios, quiere a la criatura: scientia Dei est causa rerum. Pero 
no sólo estas dos grandes luminarias de cristiandad comparten la tesis que 
Buroni trae a colación, sino también otras autoridades, como Pseudo-Dioni-
sio Areopagita, a quien el placentino cita a pie de página: «la mente divina 
todo lo comprende con un conocimiento eminente, y conoce previamente en 
sí misma todas las cosas por ser la Causa de todas ellas. Conoció a los ángeles 

25   San Agustín, De civitate Dei, 11, 10.
26   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 140.
27   Santo Tomás de Aquino, Summa theologiae, I, q. 14, a 8c: «scientia Dei est causa rerum. 

Sic enim scientia Dei se habet ad omnes res creatas, sicut scientia artificis se habet ad artifi-
ciata. Scientia autem artificis est causa artificiatorum, eo quod artifex operatur per suum in-
tellectum [...]. Manifestum est autem quod Deus per intellectum suum causat res, cum suum 
esse sit suum intelligere. Unde necesse est quod sua scientia sit causa rerum, secundum quod 
habet voluntatem coniunctam. Unde scientia Dei, secundum quod est causa rerum, consuevit 
nominari scientia approbationis».



1030	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

antes de que existieran y los creó. Y, por así decirlo, conoció a los ángeles y 
todo lo demás por dentro y desde el principio mismo y les dio el ser»28; san 
Máximo, igualmente, en sus escolios al De divinis nominibus (al capítulo 5) 
con palabras que a Buroni recuerdan a Plotino dice que «Dios, siendo inteli-
gente en acto, no en potencia, por ello no tiene una ciencia adventicia, sino 
que por sí misma conoce todas las cosas causalmente y, por decir así, a priori: 
ὅθεν καί ἐστι νοῦς μόνον καθαρός, οὐκ ἐπείσακτον ἔχων τό φρονεῖν. En suma, que la 
ciencia de Dios preceda causalmente a las cosas conocidas, es un axioma de 
la teología cristiana»29.

No sólo como filósofo, sino también como teólogo, Buroni es absoluta-
mente consciente de que debe responder a la pregunta de en qué consiste la 
ciencia de Dios que es causa de las cosas. El primer candidato, por decir así, 
resulta la ciencia meramente especulativa, sobre la cual santo Tomás también 
se detiene. En efecto, el Doctor común distingue la ciencia en especulativa, 
práctica y especulativo-práctica. Es ciencia especulativa (i) la que versa sobre 
las cosas necesarias o divinas, (ii) cuando quien conoce lo hace por la meta 
factibilidad, no porque ha de realizarlo, y (iii) por el fin que persigue: cuan-
do se trata del conocimiento especulativo, su orientación es el mero conoci-
miento de la verdad. Cuando la ciencia es práctica lo es porque no sólo busca 
conocer la factibilidad, sino que pretende realizar lo que proyecta. De estas 
consideraciones, el Aquinate deduce que «la ciencia que Dios tiene de sí mis-
mo es sólo especulativa; pues Él no puede ser hecho. Pero de todo lo demás, 
su ciencia es especulativa y práctica. Especulativa en cuanto al modo, pues 
todo lo que nosotros conocemos especulativamente de las cosas definiendo y 
analizando, todo esto lo conoce Dios mucho más perfectamente. Pero de todo 
lo que puede hacer y nunca hace, no tiene ciencia práctica, en cuanto que el 
ser ciencia práctica le viene por el fin. Pero sí tiene ciencia práctica de aque-
llo que realiza en el tiempo»30. Siendo así, la «ciencia de simple inteligencia» 
o meramente especulativa no es la ciencia de Dios que causa a las cosas, y 
es la que equivale, en terminología rosminiana, a la ciencia o conocimiento 

28   Pseudo Dionisio Areopagita, De divinis nominibus, VII, 2. Además, para una visión de 
conjunto de la metafísica de este importante neoplatónico cristiano, cf. Buganza, J., El hori-
zonte de la metafísica de Pseudo Dionisio Areopagita, Lamda, México 2023, 157 pp.

29   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 142, nota 1. Se ha puesto en duda que 
haya sido Máximo quien elaborara estos escolios; la tesis más aceptada propone como autor 
a Juan de Scythópolis, cf. von Balthasar, H. U., «Das Scholienwerk des Johannes von Skytho-
polis», Scholastik, 15, 1940, pp. 16-38.

30   Santo Tomás de Aquino, Summa theologiae, I, q. 14, a 16c: «Secundum hoc ergo, di-
cendum est quod Deus de seipso habet scientiam speculativam tantum, ipse enim operabilis 
non est. De omnibus vero aliis habet scientiam et speculativam et practicam. Speculativam 
quidem, quantum ad modum, quidquid enim in rebus nos speculative cognoscimus defi-
niendo et dividendo, hoc totum Deus multo perfectius novit. Sed de his quae potest quidem 
facere, sed secundum nullum tempus facit, non habet practicam scientiam, secundum quod 
practica scientia dicitur a fine. Sic autem habet practicam scientiam de his quae secundum 
aliquod tempus facit».



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1031

intuitivo. La razón es, por lo demás, clarísima: si la ciencia de Dios con la que 
crea fuese la meramente especulativa, todo lo creado tendría, como carácter 
propio, el existir necesariamente: puesto que Dios conoce todas las cosas, y lo 
hace especulativamente, y si este conocimiento fuera el que causa el ser de la 
criatura, se seguiría que todo lo que Dios conociera existiría a fortiori: como 
explica Buroni, Dios crearía como un geómetra que deduce de los principios 
los teoremas y las conclusiones de manera indefectible, como propusieron, 
en la Antigüedad, Plotino y los neoplatónicos, y en la modernidad Spinoza y 
Hegel. Por eliminación, sólo queda que la ciencia con la cual Dios crea sea 
práctica u operativa, y es tal porque su voluntad está unida indefectiblemente 
a su entendimiento. A ésta se le denomina scientia visionis, «que tiene por tér-
mino no las cosas meramente posibles, sino las cosas que en algún momento 
del tiempo serán reales (I, q. 14, a. 9), y corresponde a la que en nosotros es 
ciencia de percepción. Y ésta es la única vía para explicar la naturaleza y exis-
tencia de lo contingente»31.

La ciencia de Dios es más bien operativa (ἐνεργητική), en cuanto, diría Bu-
roni, no se mantiene ociosa, sino que, como Artífice, pone manos a la obra y 
causa a los entes. Mientras la Idea, en cuanto tal, se mantiene en el ámbito de 
la mera posibilidad, para que sea efectiva se requiere que la voluntad de Dios, 
la cual, como se ha dicho, está unida en grado indisoluble a su entendimien-
to. En cierto modo, la voluntad de Dios tiene cierta antecedencia, en cuanto 
vuelve eficaz a la misma ciencia: vuelve operativa a la ciencia misma, por lo 
cual la ciencia, vuelta activa por la voluntad, crea a los entes, o sea, les hace 
partícipes del ser. En este sentido, la ciencia de Dios es causa y artífice de los 
entes, análogamente a como el artista es eficiente y crea la obra de arte. Apo-
yándose en el teólogo Dionisio Petavio, en su obra Opus de Theologicis dogma-
tibus, recupera el siguiente pasaje, inspirado en la mente de san Anselmo de 
Aosta, en el que dice: «Hic autem diserte indicat (Anselmus), scientiam Dei ac 
notionem causam esse rerum omnium creaturum[,] non solum exemplarem, 
quemadmodum species illa domus in architecti mente externi operis causa 
dicitur, sed etiam efficentem, hoc est ἐνεργητικήν»32. La tesis es que la Mente 
de Dios o Mente primera, mediante una «locución interna», crea las cosas: la 
misma Idea en la Mente de Dios, y es lo que quiere decir Buroni a nuestro jui-
cio, es activa, es energética, en el sentido de que pone en marcha la creación, 
que, de acuerdo con lo que se ha visto, consiste en que la Mente primera haga 
partícipes a las Ideas del ser, de suerte que se vuelvan entes: mientras son 
Ideas, no son partícipes del ser, en cuanto son mera posibilidad, pero, puesto 
que hay una unidad indisoluble entre el entendimiento y la voluntad de Dios, 
lo que Él quiere lo crea. Por ello, y de manera sintética, santo Tomás viene a 
decir: «Es evidente que Dios causa las cosas por su entendimiento, pues su 

31   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, p. 143.
32   Petavio, D., Opus de Theologicis dogmatibus, IV, 2, 12. Hemos agregado la coma, como 

en el documento original, aunque Buroni no cite la página específica, que es la p. 328.



1032	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

conocer es su ser. Por lo tanto, es necesario que su ciencia sea causa de las co-
sas, pues la tiene unida a la voluntad. De ahí que la ciencia de Dios, en cuanto 
causa de las cosas, suela ser llamada ciencia de aprobación»33. Es ciencia de 
aprobación en cuanto la voluntad divina así lo juzga: lo que crea es porque 
así lo quiere, en definitiva. Pero Buroni no se limita a retomar la respuesta del 
Aquinate, sino que llama a su auxilio de nueva cuenta, como corroboración 
de su doctrina, a las autoridades de san Agustín y san Anselmo. Es interesante 
detenerse en los dos pasajes traídos a colación por el filósofo placentino. El 
primero corresponde al Hiponense, específicamente al De Genesi ad litteram, 
que dice claramente «aeternum est quod dixit Deus: Fiat lux; quia Verbum Dei 
Deus apud Deum, Filius unicus Dei, Patri coaeternus est: quamvis Deo hoc in 
aeterno Verbo dicente, creatura temporalis facta sit»34; lo que señala el texto, y 
ésta es la lectura, a nuestro juicio, de Buroni, es que lo que dice Dios es eter-
no, y ha dicho efectivamente fiat lux, porque si Dios crea mediante el Verbo, y 
el Verbo es coeterno con el Padre, lo que dice es eterno, pues lo dice el mismo 
Verbo de Dios: y así, determina que la criatura sea hecha temporal, no eterna. 
En segundo lugar, el filósofo de Aosta, en el Monologion, afirma «Illa autem 
forma rerum quae in eius (Dei) ratione res creandas praecedebat, quid aliud 
est quam rerum quaedam in ipsa ratione locutio? Veluti cum faber fructurus 
aliquid suae artis opus, prius illud intra se dicit mentis conceptione»35. Por 
ello, queda claro que, antes de la creación, las formas de las cosas, esto es, 
de las criaturas, se encuentran en la «razón de Dios», y esta conceptione es 
la que sirve de modelo al Creador para efectuar el acto de sacar de la nada 
a los entes, aunque ya fueran, en cuanto ideas, posibles: y son posibles en 
cuanto pueden participar del ser. En términos precisos, Dios, con su locución 
interna, con su Verbo creador, conoce a todas las cosas a priori, por lo cual no 
requiere esperar a crearlas para conocerlas, como sí sucede, en cambio, para 
el artífice creado. De ahí que concluya: 

Si el acto creativo, por las cosas dichas hasta aquí, no es por su natura-
leza más que una locución y un juicio sintético con el que Dios agrega a las 
cosas el predicado del ser (lo que se llama entificar, quod οὐσιῶσαι Maximus 
ex Dionysio nominat, como nota Petavio, De Deo, IV, 11, n. 13), ¿dónde colo-
caremos el ser el de las cosas, por el cual existen y son entes, sino en la mente 
misma de Dios? Suponer que el ser brota de Dios para aferrarse a las cosas 
finitas y adherirse subjetiva y establemente a ellas fuera de la mente de Dios, 
de tal manera que nosotros lo encontráramos en ellas con nuestra mente y 
por ellas lo extraigamos por abstracción, sería lo mismo que suponer que 
puede existir un juicio fuera de la mente que juzga36.

33   Santo Tomás de Aquino, Summa theologiae, I, q. 14, a 8c: «Manifestum est autem quod 
Deus per intellectum suum causat res, cum suum esse sit suum intelligere. Unde necesse 
est quod sua scientia sit causa rerum, secundum quod habet voluntatem coniunctam. Unde 
scientia Dei, secundum quod est causa rerum, consuevit nominari scientia approbationis».

34   San Agustín, Ge Genesi ad litteram, 1, 2, 6.
35   San Anselmo, Monologion, 9.
36   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, p. 148.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1033

Aunque el texto parece completo, sobre todo considerando la dificultad in-
trínseca de la doctrina, puede explicarse de la manera siguiente: el acto crea-
tivo es un juicio, puesto que es propio del Verbo juzgar: la misma revelación 
pone de realce que Dios crea a partir de su Verbo, el cual es eficaz y práctico, 
y este juicio estriba en asignar el ser a la cosa que todavía no es, aunque está 
proyectada en su misma Mente, que todo conoce a priori. De esta manera, la 
vuelve partícipe de la idea del ser, y así crea, la vuelve ens. Por eso este juicio es 
denominado «entificar», y según Buroni, en seguimiento de Petavio, el verbo 
οὐσιῶσαι ya es usado por Dionisio el Areopagita y san Máximo el Confesor37. 
Veamos, por ejemplo, el caso de san Máximo: en la cuarta «centuria» de su Περί 
Αγάπης, de manera nítida y magistral asienta: «El Creador, cuando quiso, dio 
sustancia y existencia al conocimiento de los entes eternamente preexistente 
en Él. Es absurdo dudar de Dios omnipotente, si Él puede entificar (οὐσιῶσαι) 
cualquier cosa, cuando lo quiere»38.

Entificar, «hacer subsistir» a una cosa, que es también la manera en que 
puede traducirse οὐσιῶσαι de acuerdo con Pablo Argárate, es, para Buroni, un 
juicio: como dice san Máximo, lo que preexiste eternamente en la Mente de 
Dios, que, con propiedad, no son todavía entes, se vuelven tales cuando Dios 
los crea, es decir, cuando los hace partícipes del ser, y esto significa sintetizarlos 
con el ser mediante el juicio creador, mediante el Verbo. De ahí se comprende 
que la tesis del placentino sea que, si el ser idealmente considerado sólo puede 
ser captado por la mente, el ser, en su plenitud, con todos sus términos, es decir, 
con todos los entes que participan de él, sólo puede ser captado por una Mente, 
y ésta ha de ser la Primera. El ser por el cual los entes son tales, o sea, partícipes 
del ser, sólo puede hallarse en la Mente de Dios: de ahí que, aunque los entes 
participen del ser, no se vuelven sus propietarios: los entes no son el ser, sino 
que este último los supera por ser propiedad de la Mente primera. Así pues, el 
ser no se extrae de los entes, sino que es captado por la mente, en este caso por 
las mentes segundas, gracias a una donación de la Mente primera. Esta posi-
ción es una derivación de lo anterior: las mentes segundas, que son tales por 
intuir la idea de ser, se vuelven, por ello mismo, copartícipes de la Mente pri-
mera, en cuanto se refleja en ellas la idea de ser que es posesión de Dios mismo 
(y no Dios mismo, para evitar caer en el ontologismo). Ahora bien, las mentes 
segundas, que intuyen la idea de ser, se vuelven copartícipes en cuanto, al sentir 
a las cosas sensibles, las denominan «entes» y, así las vuelven partícipes del ser 
a través del juicio o síntesis perceptiva: «Por lo que resulta esta cosa admirable, 
que Dios, aquel panorama de la creación, en cuanto está fuera de Él, lo produce 
en las inteligencias creadas, las cuales vienen de tal modo asumidas para ser 
participativamente creadoras de las cosas conocidas bajo la influencia y virtud 
de la Mente creativa de Dios, y nuestra síntesis perceptiva se encuentra que es 

37   Cf. Petavio, D., Opus de Theologicis dogmatibus, IV, 11, 13.
38   Máximo el Confesor, Centurias sobre la caridad, IV, 4: «Τήν ἐξ ἀϊδίου ἐν αὐτῷ ὁ Δημιουργός 

τῶν ὄντων προϋπάρχουσαν γνῶσιν, ὅτε ἐβουλήθη, οὐσίωσε καί προεβάλετο. Ἄτοπον γάρ ἐστιν ἐπί Θεοῦ τοῦ 
παντοδυνάμου διστάσαι, εἰ δύναταί τι οὐσιῶσαι, ὅτε βούλεται».



1034	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

la repetición del acto creativo de Dios. De ahí que las inteligencias creadas son 
un elemento, como parece, necesario del universo creado, en cuanto que no 
parece que Dios habría podido producir fuera de sí este panorama del universo, 
sino proyectando en las mentes creadas; y la luz del ser irradia ordenadamente 
de Dios en las mentes finitas, y de las mentes finitas se vierte sobre las cosas 
conocidas»39.

Que las cosas sean entes se debe, en consecuencia, a que la mente, ya sea la 
Mente de Dios, que las crea mediante la síntesis creativa, ya las mentes segun-
das, mediante la síntesis perceptiva, las juzga tales. Las cosas son reales, son 
entes, en y por la mente, no fuera de ella, en definitiva. Por lo anterior Buroni 
habla de una esistenza prima que es relativa a la Mente de Dios, y una esistenza 
seconda que es relativa a las mentes creadas. Más allá de la discusión que im-
plica a las mentes angélicas, que además de la luz del ser poseen también clari-
ficadas de antemano las formas de los entes, los seres humanos, que comparten 
con ellos la luz del ser, requieren de los sentidos para obtener las formas de 
los entes. La existencia subjetiva, de esta manera, queda rigorizada, en cuanto 
se sostiene claramente que, para que las cosas sensibles existan, requieren de 
una mente. Ontológicamente no hay entes fuera de la Mente primera, pero la 
creación requiere de otras inteligencias, y por ello Dios ha creado un mundo 
en donde hay otras además de la suya. Buroni se inspira en un pasaje de san-
to Tomás que afirma: «Quod oportuit ad perfectionem universi esse aliquas 
naturas intellectuales». El ente intelectivo, o sea, aquel que, en el orden de las 
realidades sensibles, además de ser sensitivo es intelectivo, o sea, intuye la idea 
de ser y, por ende, posee inteligencia, resulta ser antecedente con relación a los 
entes finitos meramente sensibles o materiales. 

El ser sólo se presenta a la mente: no se percibe a través de los sentidos; es 
intuido por el intelecto, formándose este último gracias a dicho acto. En unas 
densas páginas metafísicas de la Teosofia, Rosmini destaca que, en el ente in-
telectivo finito, además de la forma objetiva, que es el ser, que causa la forma 
subjetiva, que es el sujeto inteligente, no hay una equivalencia total, sino que en 
esta unión queda siempre alguna «separación» entre el ser objetivo y la forma 
real subjetiva que intuye al ser, y precisamente, a diferencia de la Mente prime-
ra, esta separación es una característica distintiva del ente intelectivo finito. El 
ente intelectivo finito se percata de que puede pensar que los entes puramente 
reales, como los sensitivos y materiales, son tales, aun a pesar de que estos últi-
mos no posean la forma objetiva, o sea, no intuyan al ser. Si el ente intelectivo 
finito piensa en los entes reales, ¿los piensa como meros conceptos o como 
entes en sí? No puede ser que los piense sólo conceptualmente, pues de lo con-
trario los pensaría como meramente posibles. Entonces, los ha de pensar como 
entes en sí, con lo cual las alternativas explicativas resultan ser dos, a saber, o 
se afirma el idealismo o se asegura que los entes finitos tienen el ser en sí. Si el 
ser está sólo en la mente, ¿entonces convendría afirmar al idealismo? Rosmini 

39   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 149.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1035

no se apresura a afirmar el idealismo, sino que pide retomar el argumento me-
tafísico desde el anclaje antropológico. El texto es el siguiente:

El hombre es un ente intelectivo, el cual tiene la presencia intuitiva del ser. 
En este ser él percibe y se conoce (y refleja, por decir así) a sí mismo, que es un 
principio real, y en este ser percibe también el propio sentido, el propio cuer-
po unido (Psicol., nn. 254-271), y por ello en el ser percibe todo lo real propio. 
En el hombre, entonces, que es un ente intelectivo, esto real no está separado 
del ser, sino que está en el ser: si no fuese en el ser, no se aprehendería, no se-
ría ente racional, no sería hombre. Pero esto real, en el ser que lo manifiesta, 
no es manifestado en todas sus partes de la misma manera. El hombre real 
es principio y término (sentiente-racional, y sentido). En el ser él se refleja 
cual es; distingue el principio del término real de sí mismo. En cuanto conoce 
el principio, se conoce a sí como sujeto inteligente, y se conoce como real 
diverso y opuesto al ser, pero dentro del ser. En cuanto conoce el término, no 
se conoce a sí mismo, sino a otro, algo diverso a sí, cuyo término es además 
real, pero dentro del principio real, como este último está dentro del ser. ¿Y 
qué cosa conoce de este término real? Conoce que tiene naturaleza de sentido, 
y de sentido extenso, y tal cual lo siente; y conoce que no es principio, sino 
término, y por ello principio distinto a sí. Siendo otro de sí, concluye que es 
otro ente. Lo llama ente por la necesidad de pensarlo, y así, pensándolo, la 
mente predica de él el ser: pero lo piensa y conoce y afirma como ente relativo 
al principio sentiente que se identifica con el intelectivo, y por ello como ente 
imperfecto, no por sí mismo, y como ente mediado, porque viene a estar uni-
do al ser, no por sí, sino mediante el principio real que lo tiene y percibe en el 
ser. Visto cómo el cuerpo del ente racional sea ente, o sea, se encuentra unido 
al ser en la percepción fundamental en lo cual consiste el mismo ente racional, 
es fácil entender cómo sean entes también los cuerpos extraños, puesto que 
estos se conocen en cuanto con su acción inexisten a nuestro cuerpo sentido, 
y así se perciben como términos de nuestro sentimiento y al mismo tiempo 
con nuestro sentimiento, según se ha probado en la Ideología40.

Es preciso analizar este complejo argumento, el cual, sin embargo, posee 
unos contornos bien definidos: (i) el hombre es un ente sensitivo-intelectivo, es 
decir, real e intuye la idea de ser; (ii) percibe, en su entidad misma, el propio 
cuerpo, que es real; (iii) para percibir que el cuerpo es real, debe captar asimis-
mo que es racional, pues de lo contrario no podría juzgar que él mismo es real; 
(iii) en el hombre, entonces, lo real está unido al ser, pues juzga que él sub-
siste; (iv) sin el ser, el hombre no sería hombre, pues no poseería el principio 
racional; (v) lo real percibido es de distintos modos, pues puede ser principio 
y término; (vi) en cuanto término, se percibe el hombre a sí mismo en cuanto 
distinto al ser, pues el principio es opuesto al término; (vii) en cuanto conoce 
el principio, el hombre se conoce a sí como sujeto inteligente; (viii) el hombre 
se conoce a sí en el ser, pero en cuanto opuesto a este último; (ix) conoce de 
sí, primero, que tiene naturaleza de sentido extenso; (x) predica que es un ente 
subjetivo, pero para decir que es «ente», requiere del ser (y aquí Rosmini no es 

40   Rosmini, A., Teosofia, n. 736.



1036	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

del todo exacto, pues dice essere subiettivo); (xi) el hombre es un ser relativo a la 
mente, en cuanto lo piensa: a esto le denomina principio real; (xii) la mente se 
percata de que no puede dividir el término real del principio real, y este princi-
pio real del ser, pues la mente es tal por el ser; (xiii) el principio real, entonces, 
es la mente individual que intuye al ser; (xiv) el principio real es lo que hace 
que el hombre sea un ente racional; (xv) el ente subjetivo se contiene en el ser 
objetivo; (xvi) conociendo el término sentido, se conoce como ente relativo al 
principio sentiente, que en este caso se identifica con el intelecto; (xvii) median-
te la percepción, el hombre se une a sí mismo al ser objetivo; (xviii) el hombre 
es ente racional precisamente porque une el principio, que es el ser objetivo, al 
término subjetivo, que es lo mismo, para el lenguaje tradicional, que une alma 
y cuerpo, en cuanto el alma es principio y el cuerpo sentiente término; (xix) 
así, el cuerpo propio es ente, y es cuerpo del ente racional; (xx) puesto que el 
hombre capta que es ente racional, o sea, sensitivo-intelectivo, entiende que 
los entes distintos a sí, o sea, extraños del todo, existen en el cuerpo propio en 
cuanto son sentidos, en cuanto se vinculan extensamente a la propia extensión 
corpórea, y así se perciben.

El ser objetivo se une al ente intelectivo finito por vía de la intuición y la 
propia entidad subjetiva se vincula a él mediante la percepción. Pero la per-
cepción, para darse, requiere del ser objetivo, pues no es posible afirmar que 
algo es ente (el propio cuerpo) si no se sabe de alguna manera qué es «ente». 
Cosmológicamente (que no ontológicamente, pues Dios, al crearlos, los trae 
al ser), en el caso de los entes meramente sensitivos o materiales, se vuelven 
entes en cuanto son percibidos por los entes intelectivos finitos. Para Rosmini, 
todos los entes finitos se reducen a dos géneros subordinados: los entes finitos 
intelectivos y los entes finitos no-intelectivos: «El género de los intelectivos es, 
más bien, un género anterior, único y supremo, y el género de los no inte-
lectivos es un género posterior, consiguiente y dependiente de aquél. Puesto 
que el término real uniéndose al ser sólo por vía de percepción que es propia 
de los entes intelectivos, y de esta manera adquiriendo la condición de ente, 
es claro que supone lógica y ontológicamente anterior a sí a aquel ente del 
cual es propia la percepción, es decir, el ente intelectivo»41. Sin la inteligencia, 
en definitiva, no puede haber percepción y, más radicalmente, entificación. La 
misma pregunta de si la inteligencia es necesaria para que haya ente, encuen-
tra una solución asimismo radical: no puede haber ente sin inteligencia, pues 
la formulación misma de la cuestión implica que hay una inteligencia que se 
la plantea. Es cierto que alguien puede refutar diciendo que puede haber un 
ente totalmente desconocido, pero cognoscible, como, por ejemplo, alguna es-
trella en una galaxia distante. Pero refutando de esta manera se introduce la 
posibilidad de conocerla, y la posibilidad implica inteligibilidad a fortiori, y la 
inteligibilidad hace referencia indefectiblemente a la inteligencia. Y si la inteli-
gencia se supone igualmente posible, se entra en un círculo vicioso, en cuanto 

41   Rosmini, A., Teosofia, n. 738.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1037

la demostración se iría al infinito, pues la posibilidad de una inteligencia se 
colocaría en otra inteligencia y, así, sucesivamente, hasta alcanzar una inteli-
gencia no ya posible, sino necesaria:

En suma, para que haya en el mundo un ente cualquiera, es necesario 
que le sea copresente una inteligencia en la que exista. Tal es la demostración 
ontológica evidentísima, para quien la entienda bien, de la necesidad de que 
exista una inteligencia, para que puedan existir las otras cosas que no son 
inteligentes.

De donde procede que el ente carente de inteligencia es incompleto, y re-
quiere apoyarse en las inteligencias fuera de él para existir, para las cuales es 
sólo relativo. Por el contrario, el ente que está dotado de inteligencia es ente 
completo, y por ello esta modalidad de entes, es decir, los entes inteligentes, 
merecen la denominación de entelequias, de ἐντελεχὴς, perfecto.

Así, todas las naturalezas de las cosas están vinculadas, y una llama a la 
otra, y una a la otra se continúa y se apoya, y todas penden de la mente en la 
que encuentra la forma suprema del ser que actúa todas las otras (Teos., vol. 
5, pp. 172-176), y las mentes segundas (como vimos y veremos) penden de la 
Mente primera42.

La rigorización que efectúa Buroni, basada en los textos rosminianos sobre 
todo de la Teosofia, lleva a la conclusión de que los entes meramente materiales 
y sensitivos son justamente «entes» en cuanto participan del ser merced a una 
mente, sea esta última la Mente primera que los vuelve entes con su Palabra 
efectiva, es decir, mediante la creación, por la que de la nada vienen al ser; ya 
sea por las mentes segundas, las cuales los vuelven entes a través de la percep-
ción intelectual, en cuanto esta última es el resultado de la síntesis entre el ser, 
que es siempre inteligible y trasciende a los sentidos, y la sensitividad, o sea, 
la presencia de tales entes que modifican al cuerpo del ente inteligente finito. 
Pero esta rigorización conduce a otra conclusión: se puede decir que la doctri-
na buroniana puede tildarse como una guisa de «absoluto realismo», porque 
el fundamento último de la realidad es la Mente de Dios, o sea, su intelecto y 
voluntad que conoce y quiere este mundo. Los reales son entes porque Dios los 
hace ser tales, a saber, partícipes del ser. 

4.  Rigorización del paso no-ente al ente a través del ser

Lo anterior requiere todavía una rigorización más, en cuanto no deja de 
encerrarse un cierto equívoco en el juicio, entendido como síntesis, entre el 
ser y el no-ente. Las cosas meramente sensibles no percibidas son no-entes 
en cuanto no son el ser, pues no hay otra manera más adecuada de referirse a 
ellos. ¿Qué son las cosas no percibidas? Mientras no sean percibidas intelecti-
vamente, resultan ser no entes. Pero, ¿no implica una contradicción fehaciente 

42   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 156.



1038	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

que en un mismo juicio se afirme que los no-entes son? ¿Cómo es que en una 
misma aseveración el ser y el no-ente se unan? La tesis buroniana es que «suce-
de porque nuestra mente está tan llena y atravesada por el ser, que nada puede 
pensar sin él, ni siquiera la misma nada. Y esto confirma, es vez de echar abajo, 
el principio primero y fundamental de nuestra filosofía, que el ser es la forma 
universal e indivisible de la mente y el pensar: y debe ponernos en guarda para 
saber discernir en todo pensamiento nuestro, y también en la objeción arriba 
expuesta, el ser que sin advertirlo nos pone la mente»43. Sobre el concepto de 
no-ente, entre los muchos lugares en los cuales Buroni trata el tema, destaca 
sobre todo el artículo «Del non ente in S. Tommaso», el cual aclara en buena 
medida no sólo la mente de su autor, sino la del santo Doctor. En primer lugar, 
hay que mantener, junto al Angélico, que Dios es el ser subsistente (Ipsum Esse 
subsistens, como dicta la feliz fórmula), y que el esse que no es Dios se agrega 
a los entes o, como dice Buroni en latín, es aliquid adveniens rei, por lo que las 
criaturas tienen el ser y participan de él, pero no son el ser: «Ahora bien, si el 
ser en las cosas creadas no es su naturaleza y substancia, sino un accesorio a 
su substancia y naturaleza, ¿qué cosa será, entonces, y cómo deberá llamarse 
esta naturaleza y substancia de las cosas creadas, universalmente, o espíritus 
o cuerpos?»44.

Para Buroni, el ser le viene de fuera a la cosa y, sólo así, se vuelve ente. Así 
lee el placentino la doctrina tomista, ni más ni menos, y lo hace siguiendo, de 
acuerdo con él, a la tradición itálica, que tiene en Parménides al gran genera-
dor (y a Pitágoras remotamente), y a Platón como gran clarividente, específica-
mente al del Sofista y el Parménides. Así pues, en el opúsculo tomista intitulado 
De substantiis separatis, seu de Angelis, santo Tomás discute las distintas solu-
ciones que se han dado sobre la naturaleza de los ángeles (en este caso especí-
fico, con Avicebrón, quien sostendría que la materia es equivalente a no-ente), 
y establece, como principio, «ipsum esse per se subsistens est unum tantum» 
y que, por ende, «omne quod est, esse habet» fuera del ser de Dios, ciertamen-
te: en todo el resto, el ser es acto y la esencia o substancia es lo que recibe al 
ser, de manera que se concibe como potencia. En este marco, por ejemplo, la 
superficie, que participa del color, en cuanto viene coloreada, no tiene el color 
por sí misma, sino hasta que en acto lo recibe: en cuanto tal, es decir, consi-
derada en sí, la superficie «est non color et non colorata»; teniendo presente 
esta analogía, se entiende que santo Tomás escriba: «Similiter igitur id quod 
participat esse, oportet esse non ens». Así pues, la criatura, como carece del 
ser por sí mismo, se dice que es no-ente. Las cosas materiales doblemente son 
no-ente, en cuanto, por estar compuestas de materia y forma, se vuelven lo que 
son gracias a la forma; las criaturas que no son materiales, en cambio, sólo una 
vez son consideradas no-ente, en cuanto la sola forma, por sí subsistente, es la 
que participa del ser: «Ipsa igitur forma, sic per se subsistens, esse participat 

43   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., pp. 165-166.
44   Buroni, G., Del non ente in S. Tommaso, «La Sapienza», II/2, 1880, pp. 245-246.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1039

in seipsa»45. Pero si de la forma se remueve el ser, entonces es non-ens. De esta 
manera, a la receptividad del ser, primero, en las substancias espirituales, se le 
llama no-ente; a la receptividad del ser, segundo, en las cosas materiales, se le 
llama doblemente no-ente, «porque la receptividad de la substancias espiritua-
les hacia el ser es inmediata; en cambio, la receptividad de la materia hacia el 
ser, en primera es receptividad para tener el acto determinante de la forma por 
la cual únicamente se vuelve cercana al ser y en potencia próxima a recibirlo; y, 
por tanto, luego por medio de la forma, es receptividad del ser»46. 

Así pues, todas las cosas creadas, en cuanto no poseen el ser por sí, sino que 
lo tienen por participación, se llaman no-entes. Y de esta aseveración, se pue-
den extraer cuatro conclusiones, de acuerdo con nuestro autor. La primera es 
que el panteísmo es absurdo, pues si las cosas reales finitas son en substancia 
no-entes, se sigue que no son Dios, pues Él es el Ipsum Esse subsistens. El ser 
de las criaturas viene de fuera, es un acto extraño a su substancia, porque el ser 
no les pertenece, en definitiva: «y así las cosas reciben el ser de Dios siendo en 
sus naturalezas totalmente otra cosa con respecto a Él. Esta participación del 
ser a las cosas es lo divino en la naturaleza que se apresa sólo con la mente»47. 
La segunda, de carácter ontológico-gnoseológico, es que si las cosas creadas 
son no-entes y, por ende, non essere, la noción de ser no puede provenir de ellas 
(a lo sumo, diríamos contra Buroni, por contraposición, aunque no mina su 
tesis radicalmente): no proviene de los sentidos externos, ni de los fantasmas, 
ni de la abstracción, de la propia substancia del sentido interior (del alma), ni 
por un ángel, etcétera; sólo queda que provenga de Dios. En tercer lugar, la ilu-
minación de los fantasmas, que según Buroni es el concepto tomista de intentio 
universalitatis, es la operación por la cual la mente segunda percibe intelectual-
mente a los sensibles, y es, a diferencia de los neotomistas de la época, algo 

45   Tomás de Aquino, Se substantiis separatis, Cap. VIII.
46   Buroni, G., «Del non ente in S. Tommaso», La Sapienza, II/2, 1880, p. 247. Para Bu-

roni, si alguien quiere llamar a «materia» a la receptividad del ser, está en su derecho, pero 
advirtiendo el posible equívoco que eventualmente puede implicar, como sostiene asimismo 
el Aquinate. El lugar paralelo, tenido en cuenta también por el placentino, es el siguiente: 
«Esto resulta evidente si partimos del análisis de las cosas materiales, en las cuales se en-
cuentra una doble composición. La primera, la de la materia y la forma, a partir de las cuales 
se constituye alguna naturaleza, y la naturaleza compuesta de esta forma no es su propio 
ser, sino que el ser es su acto. Por eso, la misma naturaleza se relaciona con su ser como la 
potencia con el acto. Por lo tanto, suprimida la materia, y suponiendo que la forma subsista 
sin materia, todavía permanece la relación de la forma con su mismo ser, tal como la potencia 
se relaciona con el acto. Este tipo de composición es el que hay que entender en los ángeles. 
Esto es lo que sostienen algunos cuando dicen que el ángel está compuesto de aquello por lo 
que es y de aquello que es o, como dice Boecio con otras palabras, del ser y de aquello que es. 
Pues, en efecto, lo que es constituye la misma forma subsistente y su ser es aquello por lo que 
la sustancia existe, como la carrera es aquello por lo que quien corre es corredor. En Dios, 
sin embargo, el ser y aquello por lo que es no son cosas distintas, como quedó demostrado 
(q.3 a.4). Por lo tanto, sólo Dios es acto puro», Tomás de Aquino, Summa theologiae, I, q. 50, 
a. 2, ad. 3m.

47   Buroni, G., «Del non ente in S. Tommaso», cit., p. 248.



1040	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

que los rosminianos han sabido poner a las claras. Y en cuarto lugar, Buroni 
concluye lo dicho a propósito de la rigorización de la existencia subjetiva: «Este 
agregado del ser a las cosas creadas se efectúa primeramente por Dios con la 
mente creativa, y lo repetimos nosotros con la percepción intelectiva, la cual es 
el eco del acto creativo en los espíritus creados. De aquí se manifiesta lo que san 
Agustín llamó la cognición vespertina y matutina de los ángeles. Y primero la 
vespertina conociendo en la luz del Creador a las criaturas, y luego la matutina 
de las criaturas volcándose hacia arriba para contemplar y alabar al Creador en 
sí mismo, en la cual consiste su beatitud»48.

El mismo año en que Buroni publica, en La Sapienza, el artículo anterior, 
publica otro más, en el fascículo subsiguiente, del título «Del non ente nella teo-
rica del Rosmini»49, que permite aclarar en mucho su lectura e interpretación 
tomista-rosminiana. El no-ente se encuentra, piensa Buroni, en la percepción 
intelectiva de los entes descrita en el Nuovo saggio y otros trabajos ideológicos, 
pero, por su exposición oscura, ha generado debates al interior de la doctrina 
de Rosmini. Pero si el roveretano mismo habla de la percepción intelectiva 
como una «síntesis primitiva», y si la síntesis significa la composición de dos 
elementos, siendo uno el essere, el otro tiene que ser lo distinto al ser, a saber, 
el non essere. Según Buroni, esta síntesis primitiva de la que habla Rosmini 
equivale a la iluminación de los fantasmas (o intentio universalitatis), esto es, 
con la luz del ser se iluminan los fantasmas que provienen de los sentidos, 
pero, y he aquí la rigorización, «si en las obras de Rosmini del primer periodo 
ideológico y psicológico tal síntesis, o dualidad inconfundible de ser y de no 
ser, aparece bajo el aspecto de luz y de no luz, de forma y de materia de la cog-
nición, en los libros teosóficos debía tomar el nombre y contorno más definido 
de ente y no ente, de forma y materia ontológica, y la denominación de no ente 
debía convenir a la realidad finita, precisada con la mente por el acto del ser, la 
cual se encuentra en vez del término impropio de ser, pues no es ser de ninguna 
manera»50. Para resolver de alguna manera el problema perenne de la metafí-
sica, que aun con todo vuelve siempre sobre sus pasos, a saber, la conciliación 
entre lo uno y lo múltiple, entre el ser y los entes, Rosmini habla del essere y de 
los termini múltiples del ser. Es indispensable, estima el roveretano, distinguir 
entre ser y ente51. Por ello mismo, en efecto, la tesis buroniana es la siguiente: 
así como santo Tomás habla de la síntesis ontológica en términos de la 

48   Buroni, G., «Del non ente in S. Tommaso», cit., p. 249.
49   Buroni, G., «Del non ente nella teorica del Rosmini», La Sapienza, II/2, 1880, pp. 

285-294.
50   Buroni, G., «Del non ente nella teorica del Rosmini», cit., p. 286.
51   En una suerte de glosario, Rosmini brinda las siguientes definiciones: «1. El ser es el 

acto de todo ente y toda entidad. 2. El ente admite dos definiciones: a) Un sujeto que tiene el 
ser; b) el ser con algún término suyo. 3. La entidad es aquel objeto del pensamiento, cualquie-
ra que sea, que por el pensamiento es observado como uno. 4. La esencia es el ser tenido por 
un sujeto, abstraído del sujeto que lo tiene. 5. El sujeto en universal es lo que en un ente, o en 
un grupo de entidades se concibe como primer continente y causa de la unidad», A. Rosmini, 
Teosofia, n. 211.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1041

conciliación entre esse y quod est, Rosmini lo hace entre essere y termini 
dell’essere, o bien entre forma y materia, pero entendiendo por materia no el 
cuerpo, sino, explica Buroni, retomando una antigua voz italiana, lo stoffo 
dell’ente. Esta conciliación, sin embargo, es en cierto modo impropia, pues im-
propia es la conciliación entre el ser y sus términos, pues el primero no deja de 
ser (sería absurdo decir que el ser no es el ser), mientras que los segundos po-
drían no ser: no son independientes del ser, en definitiva: «Esto es justamente 
el μετέχειν de Platón y el participare tan frecuente en la teórica de santo Tomás, 
siendo los contingentes por sí y en su naturaleza no ser; que es precisamente el 
concepto del no ente que indagamos»52.

El ente creado es, de acuerdo con esta metafísica, una síntesis ontológica 
entre quod est y esse, «o sea, de no ente y de ser». De acuerdo con la lectura 
de Buroni, Rosmini es fiel a la doctrina de santo Tomás en cuanto sostiene la 
diferencia entre ente y ser, y aun afirmando la pluralidad de los entes, es decir, 
que hay plura entia, asevera que sólo hay un esse, y que sólo en el caso de Dios, 
como es bien sabido en la tradición tomista, hay identidad (idem) entre esse y 
quod est: en las criaturas, en cambio, diversum est esse et quod est53; por el con-
trario, el neotomismo, de la pluma de Cornordi, no sólo admitiría plura entia, 
sino también pura esse, «y por tanto que el ser, propiamente en cuanto tal, es 
creado por Dios, contra la manifiesta doctrina de santo Tomás que dice esse ab 
alio causatum non competit enti in quantum est ens, alioquin omne ens esset ab 
alio causatum (C. Gent. II, 52)»54. La síntesis a la que se refiere Buroni no es la 
síntesis que se da, por ejemplo, entre el blanco y la pared, o entre el fuego y el 
fierro: la pared puede ser de un color o de otro, y no necesariamente blanca; el 
fierro incandescente, mientras es tal, mientras el calor impregna cada molécula 
del fierro, adquiere ciertas propiedades, pero una vez apagado el fuego deja de 
tenerlas: una vez que el acto deja de estar presente, en cuanto puede estimarse 
forma suya, deja de ser blanca o incandescente, pero más radicalmente la pa-
red y el fierro continúan siendo lo que son, más allá de las formas adventicias 
que les sobrevienen. Es más profunda la síntesis entre materia prima y forma 
substancial: todo ente material, tal como enseña la filosofía de la naturaleza, 
está compuesto por materia y forma. Pero la materia prima, sin el agregado de 
la forma, es pura potencialidad, prácticamente quasi nulla, en cuanto está a 
la espera de recibir el acto: no es siquiera potentia en sentido estricto, hay que 
decirlo, pues la potencia requiere que ya esté dada la síntesis entre materia 
prima y forma substantiale. Un caso más, y ciertamente el más complejo, es el 
del cuerpo vivo o animado. Ya Aristóteles destacaba este caso, que para él es 
paradigmático, en el De anima. 

En el cuerpo vivo están de tal manera unidos la vida (el alma) y el cuerpo 
que se vuelven casi equivalentes, pero sin llegar a serlo del todo: es cierto 

52   Buroni, G., «Del non ente nella teorica del Rosmini», cit., p. 287.
53   Cf. Buroni, G., La Trinità e la creazione, Paravia, Turín 1879 (2a ed.), pp. 128-138.
54   Buroni, G., «Del non ente nella teorica del Rosmini», cit., p. 293.



1042	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

que no es posible dirimir dónde comienza el cuerpo y dónde el alma, pues 
su unión, esto es, su síntesis, es tan profunda que no es posible siquiera pen-
sar en los dos componentes separados sin constituir la unidad. Cuando el 
cuerpo está separado del alma, ya no es un cuerpo vivo, sino algo inerte, un 
mero componente orgánico; y el alma, separada del cuerpo, ya no cae bajo 
los sentidos, por lo cual su representación ya implica una cierta traición a 
su esencia. El cuerpo vivo, sin embargo, no es la vida, sino que tiene la vida, 
y esto es algo que Aristóteles de continuo subraya: «puesto que se trata de 
un cuerpo de tal tipo —a saber, que tiene vida— no es posible que el cuerpo 
sea el alma: y es que el cuerpo no es de las cosas que se dicen de un sujeto, 
antes al contrario, realiza la función de sujeto y materia. Luego el alma es 
necesariamente entidad en cuanto forma específica de un cuerpo natural que 
en potencia tiene vida. Ahora bien, la entidad es entelequia, luego el alma 
es entelequia de tal cuerpo»55. Por ello, Buroni no deja de insistir en que la 
síntesis «el cuerpo vivo» «expresa algo que participa de la vida, μετέχον ζωής, 
un qué susceptible de tener la vida, δυνάμει ζωὴν ἔχον: y, asimismo, mientras 
tiene la vida, no es la vida, sino siempre es algo en potencia que tiene la vida, 
δυνάμει ἔχον; en este caso la tiene y no está privado de ella; est autem non ab-
jiciens, animam, id quod potentia est ut vivat, sed est habens illam: ἔστι δὴ οὐ 
τὸ ἀποβεβληκὸς τὴν ψυχὴν τὸ δυνάμει ὂν ὥστε ζῆν, ἀλλὰ τὸ ἔχον»56. Mientras que la 
pared puede continuar subsistiendo sin la blancura, y el fierro puede hacer lo 
propio sin la forma fuego, el cuerpo vivo no puede continuar siendo cuerpo 
como tal sin el alma. Por ello, y a diferencia de los otros ejemplos, el cuerpo 
vivo es una sintesi sostanziale. 

Pero la síntesis más radical, la más profunda que puede darse es la que se 
da entre el ser y el no-ser, la cual se concreta en el «ente», y a partir de él, en las 
«entidades» o en cualquier «modo de ser»57. De esta manera habla de la radica-
lidad de esta síntesis nuestro autor: «En la cual el ser es justamente tal predica-
do soberano y trascendente que invade y penetra las cosas tan profundamente 

55   Aristóteles, De anima, II, 1, 412a17-22. En este caso, por sujeto se entiende lo que 
tiene relación con el juicio, «y es lo que en el juicio se concibe como primero y continente 
respecto al otro elemento que se llama predicado. [...] El sujeto es tal en sí efectivamente 
cuando en el juicio se pone como primero lo que es verdaderamente primero en el ente, por 
ejemplo, el muro es blanco. Pero cuando, en cambio, se hace ser sujeto del juicio lo que de 
otra manera se metería en lugar del predicado, y se dice, por ejemplo, el blanco es en el muro, 
en tal caso el sujeto es meramente dialéctico», Buroni, G., Nozioni di ontologia, G. B. Paravia 
e comp., Turín 1878 (2a ed.), p. 15.

56   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 172.
57   Aunque ya lo adelantábamos, téngase presente el siguiente pasaje: «Si este algo, que 

tiene el ser, es substancia completa por sí existente, en cuanto tiene el ser y es, se llama ente; si 
luego es una cualidad inherente a la substancia, y no por sí existente, como blancura, virtud, 
belleza y semejantes, en cuanto tiene el ser y es, se llama entidad», Buroni, G., Dell’essere e del 
conoscere, cit., p. 183. Además: «Substancia se llama en el ente finito aquella cosa que tiene el 
ser, en cuanto de ella recibe el ser últimamente en sí y por sí, y no en otro no por otro. Lo que 
recibe el ser en otro y por otro, no es substancia, sino modo o accidente, y unido con el ser no 
hace ente, sino sólo entidad», Buroni, G., Nozioni di ontologia, cit., p. 16.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1043

(esse enim est illud quod est magis intimum cuilibet et quod profundius omnibus 
inest, cum sit formale respectu omnium quae in re sunt, I, q. 8, a. 1), que en la 
cosa, sujeto del que se predica, no puede haber absolutamente nada, ni siquiera 
un cabello o algo minúsculo, que salga fuera del predicado, no pudiendo haber 
nada fuera del ser (nulla res naturae est quae sit extra essentiam entis universalis 
(De Ver., q. 21, a. 1), de manera que el ser es acto no sólo de todo ente, sino 
además de toda entidad o manera de ser cualquiera (Teos., vol. 1, p. 171); y 
él es actualidad de toda forma y naturaleza (esse est actualitas omnis formae 
vel naturae, I, q. 3, a. 4); y hacia todas las cosas tiene razón de acto, porque 
ninguna cosa tiene actualidad sino en cuanto ella es, por lo que el ser mismo 
es la actualidad de todas las cosas y también de todas las formas (ipsum esse 
comparatur ad omnia ut actus; nihil enim habet actualitatem nisi in quantum 
est; unde ipsum esse est actualitas omnium rerum et etiam ipsarum formarum, 
I, q. 4, a. 1)»58.

El juicio fundamental, en consecuencia, es aquel en el cual se atribuye esse 
a un id quod. Las cosas que caen bajo los sentidos, en cuanto son puestas ante 
la presencia de la mente, y son tocadas, por decir así, por su luz, al observar-
las bajo la perspectiva fundamental del ser, les atribuye el ser, y entonces las 
juzga y vuelve «entes». Las realidades sensibles, al encontrarse con los senti-
dos, se convierten en sujetos de la predicación de la mente, cuyo predicado 
fundamental es el ser. Siguiendo la analogía del «blanco», de acuerdo con la 
cual aquello hacia lo que se predica no es por sí mismo blanco y es, por ende, 
algo no-blanco, se vuelve blanco precisamente en el momento en que posee 
esta cualidad, la cual ciertamente le viene de fuera y es un agregado: la pared 
pudo haber sido pintada con otro tono que no necesariamente es el blanco. 
Pero al eliminar la cualidad de blanco no se elimina, en substancia, lo que es 
el sujeto, a saber, pared. Mas la pared, por sí, ya posee el predicado de «ser», 
por lo cual es ente, y en consecuencia el blanco es una cualidad secundaria que 
le sobreviene en este caso a la substancia: «Por lo cual el ser es el predicado 
primero, frente al cual no se presupone nada; el sujeto del ser es la nada del 
ser, y entonces repugna que sea antes de recibir el ser»59. En efecto, hay algo 
más radical que se encierra en la tesis de Buroni y que, en buena medida, hace 
resonar la milenaria tradición platónica, a saber, que, así como aquello de lo 
cual se predica el «blanco» puede ser de otro color y, por ende, en cuanto tal, 
es no-blanco, aquello de lo que se predica «ente» no es por sí mismo «ser», 
pues podría no haber sido, en lo que hay una contingencia radical. El no-
ente del que habla Buroni no es el no-ser absoluto, que es la nada, sino de un 
cierto no-ser, como ya lo había indicado Aristóteles en la Física, cuando dice: 
«Porque nada impide que haya, no el no-ser absoluto, sino un cierto no-ser»60. 
Este cierto no-ser que Aristóteles refiere, y que Buroni tiene en consideración, 

58   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 178.
59   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 181.
60   Aristóteles, Física, I, 3, 187a5-6.



1044	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

es el que, una vez que es pensado, es vuelto ente: aunque se quiera apresar a 
este cierto no-ser antes del pensamiento, resulta imposible, porque la mente 
siempre e inevitablemente se inmiscuye: es condición de posibilidad absoluta-
mente considerada, de manera que, aunque se quiera apresar al «ente» (al no-
ser) al margen del «ser», resulta por lo demás absurdo porque ya al pensarlo 
se piensa en términos del ser. El no-ser que todavía no es pensado (y que, en 
cuanto se lo piensa como no pensado, es ya ente) es, según el placentino, un 
«rudimento dell’ente», y nada más. El mundo del devenir, τὸ γίγνεσθαι, es propio 
de este no-ser, que no es no-ser en absoluto, para retomar la tesis de Aristóte-
les, pero no es el mundo del ser, que está más allá de la mutabilidad y se sitúa 
en la región de lo firme y estable, pues son características del ser, precisamen-
te. Ha sido la filosofía itálica, en la interpretación de Buroni, la que sostiene 
esta tesis, frente a la filosofía alemana, que, en el siglo XIX, subraya el devenir 
y ahí embrolla al ser: «Y es, para decirlo de pasada, el nodo de los errores de 
Hegel y la filosofía alemana que se direcciona con él, y es lo que la demuestra 
originada por el sensismo y por el sensismo viciada en su raíz primera, al ha-
ber admitido el devenir en el seno mismo del ser, y haciéndolo entrar en el giro 
de la mente (mientras no tiene lugar más que en el sentido y en lo real sensible 
y en las cosas mutables y opinables) contrariamente al dictamen principal de 
la antiquísima y siempre verdadera filosofía itálica que por la divina musa de 
Parménides sentenció: El ser o es o no es, no hay término medio: […] ἔστιν ἢ 
οὐκ ἔστιν […]. Y el devenir, τὸ γίγνεσθαι, excluidas de hecho las serenas regiones 
de la mente y del ser y de las cosas inteligibles, τὰ πρὸς ἀλήθειαν, y todo lo ha 
enviado a la parte inferior de su divino poema que trata sobre las cosas opi-
nables, τὰ πρὸς δόξαν, es decir, de las cosas sensibles, donde sólo tiene lugar el 
perpetuo cambio y el devenir»61.

	 Finalmente, hay que advertir que este juicio fundamental o juicio pri-
mitivo no es equivalente a cualquier otro juicio que efectúa el hombre, en 
donde la elección, por ejemplo, puede jugar un papel decisivo. Se trata de un 
juicio, por llamarlo así, porque podría obtener otra nomenclatura, si se quiere, 
original y originario de la naturaleza humana. El hombre siempre está dota-
do, por una parte, del «ojo de la mente» abierto y pronto para volver entes a 
las cosas reales sentidas, mientras que, por la otra, se presentan al sentido los 
reales a los cuales se dirige este ojo mental con la luz de la cual está dotada: 
«la síntesis primitiva no es una operación que hagamos electivamente y que 

61   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 191. No deja de ser problemática la posi-
ción parmenídea en este punto preciso, y Buroni mismo a veces da la impresión de que, por 
seguirla fijamente, termina por contradecirse con lo que ha dicho sobre el no-ser relativo de 
Aristóteles. He aquí un ejemplo de esta confusión y, por ende, la falta de rigor, al menos en 
este punto: «el filósofo muestra que un tal uno separado del ser, y por ello, como dijimos, la 
cosa o el sentimiento o lo real sensible, tomado por sí solo fuera de la síntesis y sin el ser que 
lo hace ente, no es absolutamente nada, y es más se vuelve absurdo, y no se puede dar de él 
ni nombre, ni concepto, ni ciencia, ni sentido, ni opinión», p. 192. Lo que está a la espera de 
ser sentido y, a partir de ahí, inteligido, es una nada absoluta o es una nada relativa; Buroni, 
por lo que se ve, vacila entre ambas posturas.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1045

requiere ser precedida por la cognición, porque es ella misma la que constituye 
la cognición de lo real; y propiedad de esta cognición primera es precisamente 
aquella que parece tan extraña de conocer lo ignoto para hacerlo ser y volverlo 
conocido. Ella se cumple por naturaleza, y es no menos propia del hombre 
vulgar que del filósofo, ni menos del inexperto infante que del hombre experto 
y maduro»62. La percepción intelectiva por la que lo sentido se entifica es un 
juicio sintético, en cuanto sintetiza, precisamente, lo sentido, o sea, lo real, y el 
ser, esto es, lo ideal, ambos en último término esencia del ser. Esta percepción 
es natural al hombre; no requiere de mayores elementos para efectuarla, sino 
que, ante la presencia de una sensación, de un sentimiento, el intelecto la de-
nomina real, es decir, existente. No hay que confundir este juicio sintético con 
el juicio analítico por el que se separa el sujeto del predicado: este segundo jui-
cio es reflexivo y requiere del primero para formularse: «cuando el juicio está 
formado, entonces la sensación subsistente es ciertamente conocida, no antes: 
y entonces precisamente recibe el nombre de sujeto por aquel que reflexiona 
sobre el juicio formado, y con este acto reflejo la considera como conocida, y 
nota que de ella se predica la existencia […]. Por lo cual no se debe confundir 
el juicio sintético, que es el primitivo, con el juicio analítico, que viene después 
mediante la reflexión sobre el primero, ni se reduzca a esta última especie to-
dos los juicios»63.

Conclusión

En buena medida se puede compartir el siguiente juicio de Tadini en torno 
a los esfuerzos de rigorización propuestos por Buroni en su libro Dell’essere 
e del conoscere: «Sobre la base de estas rigorizaciones terminológicas, Buroni 
mira, por un lado, a salvaguardar la verdad de la filosofía rosminiana y el valor 
indiscutible de su alcance teorético, mientras que, por el otro, en sintonía con 
el mismo pensamiento rosminiano, apunta a proceder más allá, es decir, a pro-
gresar teoréticamente en el ámbito del sistema de la verdad»64. Efectivamente, 
Buroni va más allá de la sola exposición de la teorética de Rosmini y propone, 
si bien no correcciones de fondo, sí de forma. Estas últimas son de gran impor-
tancia, pues las expresiones retóricas deficientes, muchas veces inadvertidas, 
conducen a una intelección equivocada de la doctrina. En el fondo, es claro 
que Buroni concuerda con Rosmini, a quien ve como continuador y cultivador 
de la filosofía itálica, específicamente platónica, pero reprocha la inexactitud 
involuntaria con la que en algunas ocasiones escribe el filósofo de Rovereto. Es-
tas correcciones o rigorizaciones, al menos desde la filosofía (Buroni también 

62   Buroni, G., Dell’essere e del conoscere, cit., p. 196.
63   Rosmini, A., Psicologia, n. 77, nota 5.
64   Tadini, S. F., «Il Rosmini performativo dell’Assoluto Realismo di fronte alle ontologie 

contemporaee», cit., p. 246.



1046	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

rigoriza elementos de la teórica rosminiana vinculados a la teología trinitaria), 
son: (i) «término real del ser» (termino reale dell’essere) por la expresión «ser 
real» (essere reale); (ii) la segunda estriba en no subjetivizar al essere: el ser es 
siempre objetivo; por tanto, cuando se refiere al ente es del todo impropio lla-
marse essere subiettivo o esistenza subiettiva; (iii) una tercera rigorización es la 
distinción nítida entre la Mente creadora, que es Dios, y las mentes perceptivas, 
que son las correspondientes a los entes inteligentes creados: al hacer partícipe 
a los entes del ser, Dios los crea; al percibirlos intelectivamente, los entes inte-
ligentes vuelven entes a los restantes; por último, una cuarta rigorzación (iv) se 
refiere al paso del no-ente al ser, que es lo que caracteriza, en universal, a todas 
las criaturas: las meramente materiales pasan del no-ente al ser cuando la for-
ma actualiza la materia y, de manera más radical, cuando pasan del no-ente 
al ser en cuanto son creadas; las criaturas inteligentes, por su parte, también 
pasan del no-ente al ser creadas, aunque no necesariamente se requiere de la 
actualización de la materia mediante la forma. Lo característico de toda cria-
tura, para Buroni, es que es producto de una síntesis originaria, a saber, entre 
el essere y lo que no es el ser, y a esto le denomina non-ente. 

Bibliografía

Anselmo de Aosta (2008). Monologion, en Id., Opere filosofiche (al cuidado de Sofia Van-
ni Rovighi). Roma-Bari: Laterza, pp. 4-70. 

Aristóteles (2000). Acerca del alma (edición de Tomás Calvo). Madrid: Gredos, 262 pp. 
Aristóteles (2000). Física (edición de Guillermo Echandía). Madrid: Gredos, 506 pp.
Augustinus, A., De Genesi ad litteram, www.augustinus.it
Balthasar, H. U. von (1940). «Das Scholienwerk des Johannes von Skythopolis», Scho-

lastik, 15, pp. 16-38.
Buganza, J. (2023). El horizonte de la metafísica de Pseudo Dionisio Areopagita. México: 

Lamda, 157 pp.
Buroni, G. (1877). Dell’essere e del conoscere. Turín: G. B. Paravia e comp., 439 pp.
Buroni, G. (1872). Nozioni di ontologia. Turín: G. B. Paravia e comp., (2a ed.), 170 pp.
Buroni, G. (1879). La Trinità e la creazione. Turín: Paravia, (2a ed.), 180 pp.
Buroni, G. (1880). «Del non ente in S. Tommaso», La Sapienza, II/2, pp. 245-249.
Buroni, G. (1880). «Del non ente in S. Tommaso», La Sapienza, II/2, pp. 285-294.
Caviglione, C. (1921). «Giuseppe Buroni», Rivista rosminiana di filosofia e di cultura, 15, 

pp. 71-74.
De Georgi, F. (2016). «Rosmini e il rosminianesimo del primo novecento. Tra rosminiani 

e rosministi», Rosmini Studies, 3, pp. 111-139.
Galli, D. (1983). «Carlo Caviglione studioso rosminiano», Rivista Rosminiana di filosofia 

e di cultura, 77/2, pp. 161-177.
Giannini, G. (1994). Scritti su Rosmini. Stresa: Edizioni Rosminiane Sodalitas, 224 pp.
Máximo el Confesor (1997). Tratados espirituales (edición de P. Argárate). Madrid: Ciu-

dad Nueva, 248 pp.
Petavio, D. (1864). Opus de Theologicis dogmatibus, t. I (que contiene los libros I-VII). 

París-Bruselas: Ludovicus Guérin, 629 pp. 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1017-1047

	 J. BUGANZA, LA RIGORIZACIÓN DE BURONI A LA METAFÍSICA DE ROSMINI� 1047

Rosmini, A. (2011). Teosofia (al cuidado de Samuele F. Tadini). Milán: Bompiani, 
2942 pp.

Rosmini, A. (1859). Teosofia, t. I. Turín: Sebastiano Franco e figli, 727 pp.
Rosmini, A. (1863). Teosofia, t. II. Turín: Sebastiano Franco e figli, 551 pp.
Rosmini, A. (1874). Teosofia, t. V. Intra: P. Bertolotti, 636 pp.
Rosmini, A. (1988). Psicología, t. I (al cuidado de V. Sala). Roma: Città Nuova, 357pp.
Rosmini, A. (2010). Sistema filosófico (traducción de J. Buganza). Madrid-México: Plaza 

y Valdés-Universidad Veracruzana.
Tadini, S.F. (2023). Il Rosmini performativo dell’Assoluto Realismo di fronte alle ontologie 

contemporaee, en A.A. V.V., Antonio Rosmini e le ontologie contemporanee. Stresa: 
Edizioni Rosminiane Sodalitas, pp. 231-254.

Universidad Veracruzana � Jacob Buganza
jbuganza@uv.mx

[Artículo aprobado para publicación en marzo de 2024]




