
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, pp. 975-991
doi: 10.14422/pen.v81.i316.y2025.005

INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN.
UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y 

LOS ÍDOLOS DE LA PRAXIS DESDE EL MÉTODO 
FENOMENOLÓGICO DE MAURICE BLONDEL

DAVID PIGNALITTI
Universidad Católica de Santa Fe – CONICET, Argentina

RESUMEN: Este artículo propone un análisis de las prácticas supersticiosas, del moralismo en cuan-
to ideal de perfección del acto, de los sistemas metafísicos y las ideologías en cuanto respuestas 
acabadas y totales, y de un conjunto de fenómenos pragmáticos, como las riquezas y las nuevas 
tecnologías, que ofrecen la promesa de consumación y satisfacción de la aspiración humana. Desde 
el método fenomenológico de L’Action (1893) de Maurice Blondel, es posible descubrir en estos fenó-
menos, en cuanto modalidades de la praxis donde esta reviste un carácter absolutista, el dinamismo 
originario de la voluntad. Dicho dinamismo manifiesta, de manera especialmente aguda en estos fe-
nómenos de la actividad humana, el querer infinito elemental, que da razón del sentido de la praxis.

PALABRAS CLAVE: Querer; voluntad; infinito; praxis; absolutización; ídolo.

Infinity and absolutization. An analysis of the meaning of to want and the 
idols of praxis from the phenomenological method of Maurice Blondel

ABSTRACT: This article proposes an analysis of superstitious practices, of moralism as an ideal of 
perfection of the act, of metaphysical systems and ideologies as complete and total responses, and 
of a set of pragmatic phenomena, such as wealth and new technologies, which offer the promise of 
consummation and fulfillment of human aspiration. From the phenomenological method of L'Action 
(1893) by Maurice Blondel, it is possible to discover in these phenomena, as modalities of praxis where 
this takes on an absolutist character, the original dynamism of the will. Said dynamism manifests, in 
an especially acute way in these phenomena of human activity, the elementary infinite will, which gives 
reason for the meaning of praxis.

KEY WORDS: To want; Will; Infinite; Praxis; Absolutization; Idol.

Introducción

Hay un nivel de la actividad humana en el cual se evidencia una pretensión 
absolutista. Este nivel es el de las prácticas supersticiosas en general, el mo-
ralismo en cuanto perfección abstracta del acto, los sistemas metafísicos y las 
ideologías en cuanto presunta respuesta total del problema humano, y ciertos 
fenómenos pragmáticos, como son las riquezas o las nuevas tecnologías, que 
encierran la promesa de un bienestar consumado a la altura de la totalidad de 
las aspiraciones del deseo. La reflexión respecto de esta dinámica típica del 
obrar humano y del impulso que la origina remite a la cuestión del sentido 
religioso, en cuanto volición de un infinito que se manifiesta necesariamente 
en la praxis.

Maurice Blondel, a partir de L’Action de 1893, constituye un método ana-
lítico-fenomenológico que pone de manifiesto el sentido de la acción y del 
dinamismo voluntario subyacente a ella. Examinado a partir de dicho méto-
do, aquel nivel de la acción humana que ostenta una pretensión de absoluto 



976	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

manifiesta una razón, un sentido. De acuerdo con el desarrollo blondeliano, el 
despliegue de la voluntad, en y a través de la acción, presenta una modalidad 
expansiva, y la realización de la praxis en cada etapa del despliegue representa 
un cumplimiento y una superación respecto de la anterior. Blondel explica este 
desarrollo recurriendo a la imagen de círculos concéntricos que se superan en 
amplitud, «lo mismo que los remolinos producidos por una piedra lanzada al 
agua profunda»1. El carácter propio de despliegue de la acción podría enten-
derse gráficamente también, y de un modo más completo, desde un esquema 
espiralado en movimiento de progreso expansivo-ascensional2. 

Blondel identifica la razón de este movimiento en la inadecuación que quie-
bra la única voluntad en una doble direccionalidad constituida por lo que él 
llama volonté volante, profunda aspiración como voluntad que quiere todo, 
siempre más, y volonté voulue, querer actual, elegido y realizado en la acción 
concreta. Esta actualización elegida en la acción, esta voluntad querida, jamás 
encuentra correspondencia respecto de la voluntad que quiere, es decir, no lo-
gra adecuarse al deseo que originariamente mueve la acción. Esta dialéctica 
experimentada en la voluntad como exigencia de una ecuación propia lanza e 
impulsa el dinamismo de la praxis. 

De este modo, el presente estudio intenta analizar las razones de aquel nivel 
de la praxis que ostenta una pretensión absolutista y señalar el movimiento 
subyacente a dicho dinamismo, depurado de las manifestaciones idolátricas, 
como sentido originario de la acción. A tal fin, se examinará el emerger inicial 
del querer y de la libertad en la conciencia, estableciendo la tensión estructural 
fenomenológicamente incluida en la praxis a través de su despliegue expansivo 
por todo el ámbito fenoménico que le es posible abarcar (1). Una vez estable-
cida esta dinámica de la voluntad, se pondrá el foco en el círculo más amplio 
de la expansión, constituido por la superstición en cuanto pretensión religiosa, 
moralista, especulativa y pragmática (2), para poner en evidencia el dinamismo 
del cual es manifestación este nivel de praxis en particular, así como todo el 
despliegue de la acción en general, entendido como querer infinito y de infinito, 
como sentido religioso de la praxis (3).

1.  Voluntad e infinito

Es preciso comenzar el análisis propuesto a partir del planteo de un exa-
men general de los movimientos elementales de la voluntad y su dinamismo de 

1   Blondel, M., L'Action (1893). Essai d'une critique de la vie et d'une science de la pra-
tique, Presses universitaires de France, Paris 1950, p. 42 [66]. Cfr. p. 165 [202]. Referimos 
entre corchetes la traducción española que citamos de Juan María Isasi y César Izquierdo: 
Blondel, M., La Acción (1893). Ensayo de una crítica de la vida y de una ciencia de la práctica, 
ed. J. M. Isasi y C. Izquierdo, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid 1996.

2   Cfr. Bernal, A., «En torno a “L’Action” de Maurice Blondel», en: Ideas y valores, vol. 6, 
n. 19-20, 1964, pp. 273-374.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…� 977

expansión, pues se encuentra allí la expresión primigenia de la amplitud del que-
rer originante que impulsa al sentido de la praxis hacia la pretensión del infinito.

El fenómeno más elemental de la dinámica de la acción está constituido por 
una conjunción de tendencias que aparecen a la conciencia de modo sintético 
como motivo, resultado de operaciones anteriores inconscientes y de la ocasión 
constituida por las circunstancias particulares. De acuerdo con el análisis blon-
deliano, «para convertirse en un principio eficaz de acción, las energías difusas 
tienen necesidad de ser reunidas en una síntesis mental y representadas bajo la 
forma única de un fin que deben realizar»3.

De este modo, la conciencia clara implica contraste. En efecto, ella nace de 
la discriminación dentro de un concurso de fuerzas antagónicas que se pre-
sentan como motivos, todos potencialmente realizables. Precisamente, la con-
ciencia deviene en reflexión ante la parcialidad de los elementos heterogéneos 
unificados por la acción de otra potencia inmanente que los abarca en una 
síntesis superior, distinguiéndose de ellos, a la que Blondel llama propiamente 
razón. 

La reflexión, por tanto, introduce los límites entre los motivos contrastantes 
y manifiesta su capacidad para hacer fracasar a algunos y hacer realizar a otros 
en la misma oposición que efectúa entre ellos. Precisamente, «la oposición de 
los motivos y los reveses internos se ven superados por el poder de la reflexión, 
y con la reflexión vemos la génesis necesaria de la libertad»4. 

El origen de la libertad en la voluntad es explicado por Blondel con la intro-
ducción de la noción de infinito, que sustenta la propia conciencia de la acción 
libre: «Significa introducir y añadir algo de uno mismo en la inmensidad de las 
cosas que envuelven siempre y en todo un infinito actual, en el ámbito del de-
terminismo que afecta a toda la complejidad de los fenómenos»5. Con esta idea 
de infinito se hace referencia a la capacidad superadora de toda representación 
y motivo preciso, trascendente a ellos, y por la cual el sujeto se instituye como 
el principio de su acción. La libertad se transforma en el motivo decisivo del 
acto. Sin propia expresión particular, la libertad se particulariza en el motivo 
preferido, forma una síntesis con él, haciendo confluir en el acto la energía que 
hubiera empleado en realizar todo lo que no se eligió6. 

Precisamente, esta dialéctica primordial introduce el dinamismo de la in-
adecuación de la voluntad. La amplitud del querer, expresada elementalmente 
en los contrarios, debe imponerse necesariamente una determinación. En el 
desarrollo de la praxis, a partir de la experiencia del cumplimiento concreto 
de cada acción, es posible verificar la amplitud del impulso de la voluntad, 
que coincide con la infinitud de la capacidad interior de la que la reflexión ha 

3   Blondel, M., o. c., pp. 106 [140]; Cfr. Archambault, P., Vers un réalisme intégral. L’oeuvre 
philosophique de Maurice Blondel, Librairie Bloud & Gay, Paris 1928, p. 18.

4   Barrigana, F., «O sentido da mediação em “L’Action” de 1893», en: Revista Portuguesa 
de Filosofia vol. 49, n. 3, 1993, p. 361.

5   Blondel, M. o. c., p. 118 [153].
6   Cfr. Ibid., p. 130 [166].



978	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

otorgado conciencia, en cuanto «puro querer de todo lo posible, es ilimitada en 
sus aspiraciones, está dotada de un impulso que no se aquieta con nada que no 
sea total»7. Desde el comienzo de la acción, la voluntad se manifiesta infinita 
en una doble direccionalidad: en cuanto que la praxis se ejerce a partir de un 
infinito de necesidades emergentes en el horizonte del movimiento originario 
de las acciones voluntarias, y en cuanto que el ejercicio libre de la praxis se 
constituye precisamente por la superación de las determinaciones más allá de 
su inmensidad numérica y la fuerza determinante de su rigidez8.

Sin embargo, la elección se concreta inevitablemente en la supresión. «Om-
nis determinatio negatio est»9. La acción querida, por su propia inadecuación, 
impone el necesario movimiento hacia una restitución de la infinitud de la as-
piración inicial que ha llegado a la conciencia por la reflexión. El sujeto queda, 
de este modo, en dependencia respecto de su fin, y este fin se establece necesaria-
mente como razón del despliegue de la acción. Por esta razón, el movimiento 
subjetivo se ve alterado, deviene de centrípeto a centrífugo, obligado a salir 
de sí mismo en un despliegue hacia su propia ecuación. «Bajo esta aparente 
fatalidad se oculta instintivamente la ambición de una voluntad deseosa de 
expandirse»10. 

De este modo, la dinámica del querer, implantando el acto en el organismo, 
por una especie de impulso natural, tiende hacia el exterior11. Precisamente, 
Blondel observa que «la expresión sensible del acto indica, pues, una tendencia 
del querer hacia un fin ulterior. Por esta razón, la acción se muestra siempre 
como algo transitivo, es decir, parece estar en un devenir perpetuo», y añade, 
«y cada fin, una vez que parece alcanzado, ya no es sino un escalón para ir más 
allá»12. Ese carácter transitivo de la acción, expresión del ímpetu de la voluntad 
insatisfecha que impulsa siempre más allá, emerge de la tensión establecida, 
en la cual la exigencia de la volonté voulante se impone siempre de nuevo. Al 
respecto comenta Izquierdo: «En toda acción de querer hay una transcenden-
cia que se ve siempre superada por el dinamismo imparable de la voluntad que 
siempre va inevitablemente más allá de su volición a través de sucesivas accio-
nes, por medio de las cuales busca la solución del problema de la existencia»13.

De este modo, la voluntad traslada su centro, sale de sí misma para colocarse 
en la praxis, comenzando un intercambio con el dinamismo de los fenómenos 

  7   Izquierdo, C., «Maurice Blondel, el filósofo de la acción», en: Estudio preliminar a M. 
Blondel. La Acción (1893). Ensayo de una crítica de la vida y de una ciencia de la práctica (eds. 
J. M. Isasi y C. Izquierdo). Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid 1996, pp. XXIX-XXX.

  8   Cfr. Marion, J.-L., «La conversion de la volonté selon “L’Action”», en: Revue Philoso-
phique de la France et de l’Étranger vol. 117, n. 1, 1987, p. 33.

  9   Blondel, M., o. c., p. 132 [168].
10   Ibid, p. 138 [173].
11   Cfr. Galvani, M., «Maurice Blondel e la logica dell’azione morale», en: Philosophical 

News vol. 7, n. 2, 2013, p. 79.
12   Blondel, M., o. c., pp. 210-211 [250].
13   Izquierdo, C., «La “ilusión idealista”. La crítica de Maurice Blondel al Intelectualis-

mo», en: Revista Portuguesa de Filosofia, vol. 49, n. 3, 1993, p. 404.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…� 979

y con otras subjetividades. No obstante, el simple intercambio con el ámbito 
fenoménico e intersubjetivo y la propia realización a través de sus obras que 
influyen y dejan huella en el mismo, no llegan a satisfacer al ser humano, y tal 
insatisfacción instituye una tensión hacia una nueva expansión. Es decir, la 
acción o la obra, a la que la iniciativa personal se consagra, nunca alcanza las 
proporciones de la aspiración de la voluntad14.

En consecuencia, la voluntad vuelve a descentrarse buscando una supera-
ción. «La vida individual lleva forzosamente a abrirse y a expandirse», dice 
Blondel, y añade, «puesto que el individuo no puede cerrarse ni quiere que-
darse solo y totalmente aislado, aspira a volver a vivir en el prójimo»15. El ím-
petu de la necesidad impuesto por el querer, que saca al sujeto fuera de sí en 
busca de una respuesta adecuada, en esta etapa espera encontrarla en un otro. 
Siguiendo el desarrollo analítico blondeliano, la voluntad incorpora paulatina-
mente, en y por la acción, a la familia, a la patria, y finalmente a la humanidad, 
expandiéndose en círculos concéntricos necesariamente cada vez más amplios 
y siguiendo su ritmo de desarrollo originario, a la vez necesario y libre16.

La voluntad, por este movimiento expansivo, logra difundirse hacia la hu-
manidad en una solidaridad universal, en un intento de identificación con la 
vida universal como símbolo de su propia vida interna que no admite limite17. 
Sin embargo, como comenta Virgoulay,

estos actos son necesariamente múltiples, parciales, fragmentarios. Nunca 
agotan un querer más profundo que no se reduce a ellos, sino que constitu-
ye, bajo sus variaciones, el cantus firmus. Esta voluntad profunda, la volonté 
voulante, representa el dinamismo orientado de nuestro ser, que es la regla 
de nuestra acción. Esto puede ejercerse en efecto, ya sea en la dirección de la 
voluntad profunda, o en contradicción con ella, porque es una regla pero no 
un determinismo que suprimiría la libertad de elección humana»18.

2.  �Praxis supersticiosa: la idolatría religiosa, moral,  
intelectualista y pragmática

Se ha considerado sintéticamente cómo a partir de su movimiento inicial, 
en el cual ya se encuentra fenomenológicamente incluido el infinito en cuanto 
aspiración (volonté voulante) y en cuanto iniciativa personal (volonté voulue), 
la acción desborda el ámbito fenoménico y social, en una dinámica que desplie-
ga dicho infinito a modo de expansión. Se hace posible ahora plantear cómo, 

14   Do Céu Patrão Neves, M., «O sentido do humano: entre o determinismo e a liberda-
de», en: Revista Portuguesa de Filosofia, vol. 49, n. 3, 1993, pp. 346-347.

15   Blondel, M., o. c., p. 245 [289].
16   Cfr. Blondel, M., o. c., p. 249 [293].
17   Cfr. Ibid, pp. 274-275 [318-319].
18   Virgoulay, R., «Finitude de l’homme et infini de la volonté dans “L’Action”», en: Revis-

ta Portuguesa de Filosofia, vol. 49 n. 3, 1993, p. 373.



980	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

por su propia regla, la praxis, impulsada a un intento de trascendencia de lo 
humano mismo, experimentado como insuficiente en la incorporación univer-
sal de la humanidad, desemboca, como en un nuevo círculo de su expansión, 
en la pretensión supersticiosa de un absoluto extraído de su propia infinitud. 
Blondel escribe al respecto: «Esta infinitud que el sujeto advierte oscuramente 
en sí mismo, y que necesita para ser lo que quiere ser, lo que ya es como deseo e 
intención, la saca él de sí mismo: bajo la forma de un símbolo o de un ídolo, se 
ofrece a sí mismo su propia necesidad de cumplimiento y perfección»19.

La voluntad, en esta forma de religiosidad autoinstituida, en un intento de 
ruptura hacia un nuevo nivel que se le adecue, proyecta fuera de sí aquello 
que no ha logrado alcanzar en la praxis, y que se intuye de modo elemental 
como infinito. El ser humano, de este modo, se propone a sí mismo el infinito 
abismo que lo separa de aquello que aspira a ser bajo la imagen de objeto do-
minable de culto. A este supremo esfuerzo de la voluntad el filósofo de Aix lo 
llama acción supersticiosa, distinguiendo una doble forma de esta praxis en su 
carácter más primitivo y originario: el culto del doble y el del fetiche. «El doble 
es lo que en el hombre sobrevive al hombre, lo que permanece inaccesible al 
hombre, lo que manda y obedece al hombre. El fetiche es el objeto visible y 
misterioso, incomprensible y accesible, amenazante y protector que resume 
lo divino»20. 

En este sentido, la acción supersticiosa extrae algo de la serie de fenómenos 
abarcados otorgándole su propia virtualidad infinita. Objetos o ideales, meros 
elementos del mundo actuado, por una dinámica de proyección de la infinitud 
del querer, son instituidos en medios o fines absolutos y erigidos dentro o fuera 
del ámbito fenoménico como absolutos inmanentes o trascendentes respecti-
vamente.

Esta salida supersticiosa expresa, bajo una ficción, el ímpetu inconmensura-
ble e inagotable de la vida subjetiva, que no se acaba en ningún acto particular, 
destacado desde el principio del presente análisis. Es, en palabras de Blondel, 
«un deseo que toma cuerpo, el deseo de una respuesta infinita a una tenden-
cia infinita»21. La correspondencia ficticia que se encuentra en la imagen que 
la voluntad hace de sí misma, llega a abarcar aparentemente toda la vida y la 
conducta humana, como un fin al que se consagran las acciones particulares 
en su apertura infinita. De este modo, la praxis, que, como se ha considerado, 
es querer encarnado, aleja de la carne su propio quicio.

Si bien la institución de este sentimiento supersticioso en plenitud supone el 
reconocimiento de la insuficiencia de la acción, al mismo tiempo, se encuentra 
elementalmente presente en las formas más rudimentarias de la praxis. En este 
sentido, como observa Blondel, «en todo acto humano se da, pues, un esbozo 
de mística naciente. Cuando el acto humano rompe la monotonía cotidiana, 

19   Blondel, M., o. c., p. 306 [352].
20   Ibid., p. 307 [353]. 
21   Ibid., p. 308 [354].



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…� 981

cuando se le quiere concebir como un todo suficiente y realizarlo como una 
criatura distinta y viable, se lo sacraliza»22. En efecto, la vida individual, do-
méstica y civil, se mantiene ligada a formas rituales originarias y esenciales. 
Actos cotidianos, privados o públicos, ejercidos con un ritmo casi ritual o con 
un cierto fervor de consciencia.

De este modo, incluso el ser humano menos ligado consciente e intencional-
mente a prácticas religiosas exhibe lo que Blondel describe como, «esta necesi-
dad de ritos y de imitación de ceremonias propias, como si hiciera falta realzar 
a toda costa […] la pobreza demasiado visible de las acciones totalmente des-
nudas»; es en este sentido que «para el hombre, lo maravilloso y lo oculto es 
una necesidad»23. Incluso en las posturas que se erigen desde la negación, como 
el caso de los fenómenos de la irreligión, el escepticismo o el nihilismo prácti-
co, se manifiesta, a juicio del filósofo de Aix, una disposición fervorosa, cuando 
no exaltada, ante la experiencia de la propia acción. «Actuar por actuar pasa a 
ser la superstición de quienes no quieren ninguna otra»24.

El reclamo de un infinito más allá de la humanidad, característico de este 
nivel, es determinado por su propia iniciativa en un acabamiento precipitado 
hacia la abdicación del propio querer. Como comenta Marion, «el ídolo apa-
rece cuando el acto, que de hecho apunta y logra el infinito, quiere descansar 
su impulso en un ser, o como en un ser, para no tener que perseverar en el 
éxtasis de la voluntad libre»25. En efecto, el círculo del desarrollo permanece 
clausurado en la propia inmanencia, no logra superar lo finito logrado, cap-
tado o instituido, siempre desbordado, a pesar de la proyección de su propio 
infinito en él. Se expande, pero tal expansión sigue limitando su ímpetu y su 
propia iniciativa.

Ahora bien, en consonancia con esta dinámica, Blondel coloca otras dos 
modalidades de praxis supersticiosa, que, sin apariencia de religiosidad, 
repiten la forma de la religión supersticiosa. Denominaremos a estas dos 
modalidades de praxis supersticiosa como salida moralista y pretensión es-
peculativa.

Respecto del fenómeno de la salida moralista, según Blondel, «la voluntad 
[…] acaba buscando en la acción incluso incompleta el complemento que aqué-
lla reclama»26. En esta instancia el sujeto no apela a formas ceremoniales, sino 
a la propia suficiencia. El acto de la voluntad reviste un carácter trascendente 
por su pretendido perfeccionamiento. La institución del ídolo no sucede en 
cuanto que objeto exterior de la proyección de la voluntad, sino en cuanto ac-
ción. Se instituye en el canon del acto moral o humano. Lo idolatrado es pro-
piamente el acto, se identifica con él. Según observa el filósofo de Aix: 

22   Ibid., p. 311 [357].
23   Ibid., 312 [358].
24   Ibid., 317 [363].
25   Marion, J.-L., o. c., p. 38.
26   Blondel, M., o. c., p. 313 [359].



982	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

En lugar de orientar al hombre hacia un objeto exterior o superior, se 
intenta llevarlo hacia su conciencia […] La consecuencia de esta inversión 
consiste, en cierto modo, en reducir a dos los tres términos de la acción su-
persticiosa. Esto es, en suprimir el objeto trascendente de culto para situar al 
hombre en presencia del misterio de su propia conciencia27.

Precisamente, la ausencia de fenómenos u objetos exteriores en la praxis 
moralista, que superficialmente parecería una superación respecto de las prác-
ticas supersticiosas del fetiche y del doble, remata la canonización idolátrica 
de un estado tan misterioso como el de los objetos cultuales por los cánones 
de pureza idealizada que lo constituyen. Es el ídolo de la excelencia de la praxis 
perfeccionada por una moral ideal, inversión característica de la modernidad 
en su intento de huida de toda forma cultual-religiosa. Aun así, el paralelo cul-
tual se formaliza en el imperativo moral. Esta actitud, a pesar de establecerse 
como un tipo de praxis más adecuado a los estándares actuales respecto de la 
superstición religiosa, no logra un nuevo nivel; por el contrario, permanece 
en el mismo círculo, constituyendo meramente una forma más sofisticada de 
praxis supersticiosa. 

Respecto del querer, el moralismo claramente constituye un valor idéntico al 
de la religiosidad supersticiosa, misma amplitud y mismos límites. Permanece 
en la inmanencia de la ilusión de un infinito, la idea de perfección de los actos, 
abstraído de la propia aspiración e impostado precipitadamente en la propia 
praxis. Precisamente, a esta abstracción del infinito del querer y su aplicación 
como idea en el acto, se refiere Emmanuel Levinas, considerando que «la idea 
de lo perfecto no es idea, sino deseo. Es el recibimiento del Otro, el comienzo 
de la conciencia moral, que cuestiona mi libertad»28. En este sentido, la salida 
moralista lleva a cabo una inversión reductiva del hecho moral auténtico. El 
valor de lo moral se invierte en abstracto mientras que su sentido originario se 
presenta en lo concreto, en la carne, de la manifestación del otro en cuanto 
tal, del prójimo, y su reclamo ante mi libertad. El infinito proyectado en una 
idea de perfección, es decir, en una imagen, por tanto, es incapaz de adecuarse 
al movimiento original por su carácter abstracto respecto de la necesidad de 
concreción propia de la praxis y por su idealidad irrealizable contraria al dina-
mismo de desproporción estructurado por el siempre-más-allá de lo realizado.

Por otra parte, la pretensión especulativa en cuanto modalidad de la acción 
supersticiosa, reviste su manifestación más generalizada en el pretendido do-
minio de la razón sobre el ser, característico de la tradición occidental. En este 
caso, la pretensión de infinito se da en un sistema abstracto absolutizado, cons-
titución voluntaria de un paralelo ideal de significaciones a las que se le otorga 
un valor totalístico. De este modo, se construye una copia estática, a través de 
un mecanismo intelectual, de un dinamismo vital que no permite ser copiado. 

27   Ibid, p. 313 [359].
28   Levinas, E., Totalidad e Infinito: Ensayo Sobre La Exterioridad, trad. Daniel E. Guillot. 

Hermeneia, vol. 8, Sígueme, Salamanca 1977, p. 106.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…� 983

En efecto, «la metafísica siempre corre el riesgo de satisfacerse a sí misma, 
reduciendo todo a sus categorías, fundamentando el mundo de los hechos en el 
pensamiento y apropiándose del excedente que utiliza»29. Precisamente, Blon-
del reconoce el modelo acabado de esta pretensión, que bien podemos iden-
tificar también en vías especulativas posteriores a L’Action y presentes en la 
actividad filosófica y científica de nuestro tiempo, en cierto modelo metafísico: 

Y cuando el metafísico, pretendiendo alojar en su pensamiento el objeto 
infinito que persigue, se imagina que, con sus conceptos y normas, con sus 
sistemas y su religión natural, va a apoderarse del Ser trascendente, va a con-
quistarlo y en cierto modo dominarlo, ¿no es un idólatra a su manera?30.

En efecto, la superstición se constituye en el imaginario de vivir bajo el ab-
soluto de la luz de ideas claras, en relevo de los viejos dogmas. Es otra forma de 
proyección de un infinito al resultado del inmanente trabajo humano, en este 
caso especulativo en lugar de cultual-supersticioso. La lejanía de la erudición y 
de la simbología científica respecto de lo cotidiano, como observa Blondel, «se 
convierte en el fetiche», y los que ejercen una actividad principalmente intelec-
tual «a veces consienten en desempeñar ante el pueblo el papel de magos»31, es 
decir, de aquellos que tienen control de los hechos o eventos de su campo de 
estudio y un acceso exclusivo a su misterio, velado por una cierta oscuridad o 
complejidad de lenguaje. 

En la misma vía de esta modalidad intelectualista de la praxis supersticiosa, 
puede reconocerse el fenómeno de las ideologías, de cuyas manifestaciones 
idolátricas más claras el siglo XX ha dejado un testimonio trágico y acabado. 
En la ideología, la dimensión supersticiosa se hace aún más evidente por el rol 
casi pontifical que ejercen sus representantes más destacados en el imagina-
rio de los que siguen su sistema de ideas y por el fervor que se profesa en la 
adhesión del pensamiento. En la ideología en cuanto sistema ideal, contradic-
torio respecto de cualquier otra concepción, proselitista y unificador en sen-
tido uniforme, la pretensión de absoluto, de respuesta única y total, se vuelve 
completamente explícita. En este sentido, toda actividad científica, incluyendo 
la filosofía, puede ser ejercida como ideología, y hasta inconsciente o involun-
tariamente devenir en tal.

Respecto de este pretendido absoluto abstracto y la crítica al paradigma 
intelectualista occidental, Emmanuel Levinas ha llevado a cabo un recurrente 
análisis crítico. Es interesante observar que el filósofo lituano ha encontrado 
en esta primacía de lo teórico rasgos románticos y casi místicos: «Se da en la 
filosofía y la literatura contemporáneas una exaltación del silencio. El secre-
to, el misterio, la insondable profundidad de un mundo sin palabras y que 

29   Conway, M. A., «A positive phenomenology: The structure of Maurice Blondel’s early 
philosophy», en: The Heythrop Journal, vol. 47, n. 4, 2006, p. 591.

30   Blondel, M., o. c., p. 314 [360].
31   Ibid., p. 315 [361].



984	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

hechiza»32, escribe en una de sus conferencias inéditas. Para Levinas el hechizo 
del mundo silencioso, la idealización de la ausencia de la palabra, es precisa-
mente la manifestación de un paradigma en el cual la esencia misma del ser es 
su luminosidad, a saber, su constante donación a través de la revelación de sí 
mismo, donde todo vínculo es mero intercambio entre el exterior y la concien-
cia. La concepción del ser como luminosidad, en la cual el objeto, en un mismo 
evento, es revelación ontológica y donación para un sujeto que la recibe, se 
establece, precisamente, a partir de una reducción del ser al pensamiento33. El 
ser se vuelve captable y, como tal, aprehendido, comprendido por un sujeto, y, 
en el mismo acto, convertido en idea y sistematizado en una totalidad teórica. 
Este es precisamente el ámbito de la pretensión especulativa.

La salida intelectualista representa la institución arbitraria de un inmenso 
postulado, al igual que la superstición religiosa y el imperativo moral. El im-
pulso original de la voluntad se proyecta a través de la actividad especulativa y 
abstractiva, ofreciendo la ilusión de una respuesta razonable y acabada al vacío 
infinito e insatisfecho que abre la volonté voulante. En efecto, en el carácter 
ilusorio de esta modalidad de la praxis supersticiosa se encuentra, al igual que 
en los otros casos, la razón de su insuficiencia. La ruptura del binomio praxis-
teoría que representa esta perspectiva pone una distancia insoslayable entre el 
dinamismo práctico-voluntario que manifiesta el deseo y la respuesta que la 
salida especulativa intenta ser. Precisamente, se pretende una respuesta des-
encarnada a la pregunta abierta en la carnalidad del querer efectivizado en la 
praxis. Por otro lado, la totalidad presunta de un sistema de ideas, en cuanto 
tal, es decir en cuanto idea de totalidad, implica acabamiento, cerrazón, y, por 
tanto, paradójicamente está en contradicción con la noción de infinito que se 
ha introducido, en cuanto dinamismo estructuralmente siempre inacabado, 
perfectible. 

El parentesco etimológico entre idea e ídolo pone de relieve, desde otra pers-
pectiva, el carácter propio no sólo de la salida especulativa en cuanto acción 
supersticiosa, sino de la praxis supersticiosa en general, bajo cualquiera de las 
modalidades que particularizan su fisonomía. En efecto, la voz griega εἴδωλον a 
la que se remonta el término «ídolo» refiere a la idea de figura, representación 
y proviene precisamente de εἶδος, cuyo significado contiene la noción de visión, 
forma, aspecto, imagen, de donde proviene la palabra «idea». En este sentido, 
el ídolo en cualquiera de sus modalidades, más primitivas o más sofisticadas, 
es imagen de la voluntad, un simulacro del deseo. Es decir, es el infinito de la 
voluntad que se expresa en la aspiración del deseo proyectado fuera de sí, im-
postado frente a sí, y, al modo de la imagen refleja de Narciso, ofrecido como 
objeto absolutamente querido o como fin de todo el dinamismo voluntario. 

32   Levinas, E., «Palabra y silencio», en: Escritos inéditos 2. Palabra y silencio y otros es-
critos (ed. Rodolphe Calin y Catherine Chalier), Trotta, Madrid 2015, p. 51.

33   Cfr. Pignalitti, D., «Fenomenología de la sonoridad. Formas alternativas del sentido 
en las conferencias inéditas de Emmanuel Levinas», en: Franciscanum, vol. 174, n. 62, 2020. 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…� 985

La aplicación de este método de análisis, sustentado sobre la dialéctica de 
inadecuación interna, a formas típicas de la praxis en la coyuntura actual pone 
de manifiesto necesariamente aun otra modalidad de la acción supersticiosa, 
característica de la mentalidad occidental contemporánea signada por un pa-
radigma prevalentemente económico-mercantil. Esta forma de praxis, que lla-
maremos pretensión pragmática por el carácter que reviste el objeto idealizado, 
adquiere su fisonomía particular por la absolutización de un producto, cuya 
particularidad consiste en que tal objeto, con valor efectivo pero relativo al 
lugar que de suyo ocupa en la inmanencia del despliegue de la acción, volunta-
riamente separado e hipervaluado, no ofrece el acceso a un infinito misterioso 
pero presente como sucede en el caso del fetiche, sino que contiene la promesa 
de una plenitud por-venir. Es decir, el objeto idealizado reclama un estado de 
bienestar siempre futuro, en el cual el deseo encontraría su ecuación.

Son objeto recurrente de este tipo de praxis supersticiosa contemporánea y, 
por tanto, casos paradigmáticos, las riquezas, el consumo y las nuevas tecno-
logías. En estos casos, en la pretensión pragmática en general, a pesar de los 
beneficios alcanzados a través del objeto idealizado, la voluntad permanece en 
la exigencia de siempre-más revelando su fracaso. Aun así, y aquí emerge el 
núcleo de la ilusión-superstición, el imaginario social insiste en otorgarle un 
rol casi escatológico, de acceso a un estado futuro correspondiente al infinito 
del querer.

Un breve análisis respecto del imaginario en torno a las nuevas tecnologías, 
como ejemplo de estas consideraciones, pone de relieve el carácter que adquie-
ren las significancias de la pretensión pragmática en cuanto praxis supersticio-
sa. Las tecnologías en ciernes revisten elementalmente un sentido de promesa, 
en ellas se anticipa lo bueno por venir34. El productor de nuevas tecnologías 
que enuncia lo que se está gestando en el desarrollo de sus productos manifies-
ta una promesa y un compromiso a través de su enunciado. «En nombre propio 
o de la tecnología, como promesante o como profeta, las “nuevas tecnologías” 
son el bien prometido. Y uno de sus principales atributos es su novedad»35. 
La vinculación entre tecnología y novedad pone de manifiesto la temporalidad 
propia del anuncio de las nuevas tecnologías. En efecto, en este modelo, tec-
nología y futuro se identifican, la tecnología que emerge es el futuro aquí. El 
anuncio de lo nuevo lo vuelve imaginable y, por tanto, esperable. Sin embargo, 
la cercanía temporal del estado de plenitud prometido no puede coincidir con 
una cercanía efectiva entre la volonté voulante y la volonté voulue. La espera de 
un tiempo ideal, mero enunciado, permanece fuera de la dinámica de la espera 
de la voluntad, que sólo puede acontecer bajo indicios verificables en la actua-
lidad encarnada de la praxis.

34   Cfr. Cabrera, D. H., Lo Tecnológico y Lo Imaginario. Las Nuevas Tecnologías Como 
Creencias y Esperanzas Colectivas. Biblos, Buenos Aires 2006, p. 175.

35   Ibid.



986	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

La cercanía temporal del bien prometido y la inmediatez y aceleración de 
los procesos, que se ofrece en las nuevas tecnologías, instauran un optimismo 
que se convierte en el afecto dominante de este nivel de praxis. Precisamente 
esta inclinación del afecto y las tendencias de pensamiento que favorece su car-
ga simbólica, manifiestan, antes que la expresión de un hecho, el efecto de un 
deseo, pretensión de un fin a la altura de la aspiración de la voluntad. 

La praxis supersticiosa en general, significa el esfuerzo supremo por «unir 
los brazos inmensamente abiertos de la acción completa»36 y, sin embargo, co-
mo se ha manifestado en la limitación propia de cada una de sus expresiones, 
la voluntad la excede. En este sentido, el esfuerzo de la iniciativa voluntaria 
parece ridículo, al modo de «una piedra lanzada por un niño contra el sol»37. El 
análisis de este esfuerzo supremo, que la superstición religiosa, la salida moral, 
la pretensión especulativa y la pretensión pragmática realizan a su modo, lleva, 
siempre y en cada caso, a dejar más en evidencia aquello que el sujeto no logra 
ser. En este sentido, Blondel escribe: 

Son ídolos igualmente lo Incognoscible, la solidaridad universal, el orga-
nismo social, la patria, el amor, el arte y la ciencia, en cuanto la pasión se apo-
dera de un corazón y le convence de que en su seno hallará con qué saciarse, 
en cuanto les dedica todas sus capacidades de ternura y de afecto, como si el 
hombre hubiera encontrado al fin su centro en esas realidades38.

Sin embargo, el imaginario de la superstición, no constituye una incoheren-
cia insincera del sujeto o de una sociedad ante sí mismos. No podría sostenerse 
de este modo. Se da bajo la forma de un fenómeno insuficiente enmascarado de 
adecuado, de suficiencia. Siguiendo a Blondel, podría reconocerse, en este sen-
tido, una segunda sinceridad que la conciencia instituye en la autodeclaración 
de su propia suficiencia y satisfacción cuando la praxis se ofrece al dinamismo 
del querer como principio autosuficiente.

3.  Inacabamiento e infinito: el sentimiento de la espera religiosa

El análisis de la inadecuación de las distintas fisonomías que adquiere el ni-
vel donde la praxis deviene en supersticiosa, a pesar de su apariencia negativa, 
revela una direccionalidad que permanece aún con la positividad característica 
del inicio del despliegue de la voluntad en la acción. Lo que el fracaso de este 
nivel pone en evidencia, ese excedente aun inconmensurable del querer, indica 
la insuficiencia de todo lo que la voluntad puede ofrecerse a sí misma, pero no 
la abdicación de su ambición infinita. «La voluntad, saturada de infinito, siem-
pre quiere infinitamente»39.

36   Blondel, M., o. c., p. 307 [325].
37   Ibid., 350 [398].
38   Ibid., 315 [361].
39   Marion, J.-L., o. c., p. 38.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…� 987

La dinámica de la praxis supersticiosa revela, con mayor claridad que nin-
gún otro ámbito del despliegue analítico de la voluntad, la necesidad impuesta 
por el querer de un infinito que no puede detenerse en nada que no sea efecti-
vamente tal. «Si la volonté voulante se detiene definitivamente en un objeto in-
adecuado a su infinitud, comete una verdadera contradicción existencial, pues 
determina lo infinito por una finitud y da a lo finito su propia infinitud»40. Es 
decir, la pretensión de trascendencia, o al menos de diferencia cualitativa, que 
se manifiesta en estas formas de la praxis, revela, además del infinito de la as-
piración de la voluntad, la imposibilidad de represión de la energía de la acción 
que de allí proviene. En este sentido, los apresurados o ilusorios acabamientos 
de la acción, en lugar de alcanzar la satisfacción, significan una contradicción 
del dinamismo de la praxis. En este sentido, el inmenso ámbito abarcado en la 
totalidad de lo realizado por el avance práctico se revela como nada. La volonté 
voulante y la libertad ejercida como realización de una volonté voulue en cuan-
to tensión de un doble infinito establecido desde el comienzo del despliegue de 
la praxis, como querer y como poder, se desarrollan a modo de un dinamismo 
dialéctico en expansión que al final se impone nuevamente como carencia. Ex-
presión de una voluntad inacabada, de un sujeto incompleto, siempre inade-
cuado, «carente de algo que, sin poder señalar ni tener referente fenoménico, 
pareciera poder llenarlo y calmar sus ansias, tendientes siempre al infinito»41.

Siguiendo el método blondeliano, el dato de una existencia incompleta no 
puede ser pura negatividad, sino que, conjugado con el ímpetu del querer ori-
ginario se establece como perfectibilidad. Manifiesta una existencia de posibi-
lidades infinitas que «apenas realizadas, apuntan más allá de sí mismas»42. El 
vacío que se abre ante la insatisfacción de cada realización particular perma-
nece en el dinamismo voluntario como una reserva de energía que implica un 
movimiento siempre-más-allá como posibilidad de cumplimiento. En efecto, 
la categoría más adecuada a la voluntad, siguiendo su propio dinamismo libre 
y necesario, es la de posibilidad. Ninguna realización ofrece a la voluntad un 
fin que la haga retornar plenamente a su origen, precisamente, por el hecho 
experimentado de que nada resiste a su impulso. En este sentido, observa el 
filósofo de Aix: «Si en el camino ha obtenido satisfacciones parciales, por ello 
mismo parece tener más energía y más exigencias […] Puesto que, por grandes 
que sean las líneas envolventes, el círculo no puede todavía cerrarse, por todo 
ello es necesario seguir adelante»43.

El sentido y la positividad de este ímpetu es expresado y toma forma en un 
sentimiento de espera que permanece en la experiencia de la praxis y resiste 

40   Bernal, o. c., p. 271.
41   Gómez Rodas, C., «El fenómeno de la voluntad que quiere: Una puerta a la trascendencia 

en Maurice Blondel», en: Pensamiento y Cultura, vol. 17, n. 2, 2014, p. 102.
42   Gómez Rodas, C. y Álvarez Gómez, J., «Hacia una filosofía “practicante”. La acción 

en las obras menores de Maurice Blondel y su aporte al pensamiento contemporáneo», en: 
Escritos, vol. 21, n. 46, 2013, p. 130.

43   Blondel, M., o. c., p. 305 [351].



988	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

al análisis crítico de su dinamismo, revelando su fisonomía originaria, preci-
samente, al desenmascarar la incoherencia práctica de las supersticiones. En 
este sentido, afirma Blondel: «El más grande servicio que se le puede rendir al 
hombre es el de hacer desaparecer una tras otra ante sus ojos todas las supers-
ticiones, para que obtenga el sentimiento de la espera religiosa»44.

En efecto, el movimiento voluntario que lleva a la postulación de los abso-
lutos de la praxis se manifiesta con un sentido que es, propiamente, un sentido 
religioso. Se propone aquí el término «religioso», depurado de sus connotacio-
nes histórico-institucionales, en el sentido etimológico de «re-ligare», ligar o 
volver a ligar. Es decir, la voluntad se pone en movimiento por una aspiración 
infinita original en la búsqueda de un infinito auténtico y efectivo, que resista 
a su pretensión, para lograr ligar el origen con un fin equivalente. Restitución 
de un infinito, en cuanto que el querer se manifiesta como vacío infinito y se 
ejerce en la dirección de una realización que debe ser necesariamente infinita. 
Blondel observa sobre este movimiento que la aspiración inicial lleva a «lanzar 
la acción en la inmensidad de las cosas, y esperar la respuesta de esta misma 
inmensidad. Ya que la acción es tanto una llamada como un eco del infinito: 
viene del infinito y va al infinito»45. 

El sentido religioso, por tanto, no se identifica con la praxis supersticiosa, 
ni se asemeja a ella. Por el contrario, este sentido es impugnado en la praxis 
supersticiosa, en cuanto ilusión de un infinito que realizaría la ecuación de la 
voluntad. Infinito producido desde un vacío infinito, hipostización idealizada 
de una aspiración y, por tanto, nada. Representa una consumación ilusoria, 
un intento de saciar y detener el deseo que, por tanto, contradice la idea de 
direccionalidad, de sentido, fenomenológicamente incluida en el dinamismo 
del querer.

La forma de la praxis supersticiosa coincide con un movimiento, que For-
nari ha descrito como una dinámica que «está mellada por esa original incohe-
rencia existencial del yo con el sentido alterativo de su propio deseo-de-ser. El 
yo teme perder su abstracta autoposesión inmediata y eso impide adentrarse 
con gozosa simplicidad en la consistencia alterativa de lo real»46. Esta es pre-
cisamente la contradicción con el sentido del dinamismo originario del querer, 
el sentido religioso, que se manifiesta en la sencillez del seguimiento del deseo-
de-ser, que se lanza en la praxis a la inmensidad de lo posible. Es propiamente 
el sentido señalado por la inadecuación estructural que reclama siempre-más. 
En esta línea, comenta Scannone: «Cada vez que ésta [volonté voulue] coincide 
con aquélla [volonté voulante], es al mismo tiempo excedida por ella, en una 

44   Ibid., p. 318 [364].
45   Ibid., p. 282 [326].
46   Fornari, A., «La razón: Abierta y pluridimensional», en: Enfoques vol. 16, n. 2, 2002, 

p. 162.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…� 989

dialéctica abierta del “en y más allá” —si usamos una metáfora espacial— o del 
“ya, pero todavía no”, si empleamos una metáfora temporal»47.

El sentido religioso remite, por tanto, a la direccionalidad gozosa del deseo 
de infinito. Al contrario de la praxis supersticiosa que pretende un acabamien-
to en la plena realización y se frustra ante la exigencia siempre más amplia, la 
conciencia del sentido religioso descubre el gozo efectivo de cada realización 
en cuanto que en ellas se abre, cada vez más amplio, un horizonte deseado. 
Cada círculo de la acción, cuando el movimiento tiene un sentido, deviene en 
el pasaje necesario, y por tanto querido, gozado, hacia el plus al que se sigue 
aspirando. De este modo, el gozo de la praxis se vuelve efectivo en cuanto espe-
ra religiosa. La dirección del sentido del despliegue de la acción, querido como 
tal, y la experiencia de la imposibilidad de restitución por la propia virtualidad, 
constituyen la espera de un otro. La estructura de la dialéctica de la voluntad, 
descubierta en este sentido, es propiamente la espera de algo que sólo puede 
provenir desde fuera de la propia inmanencia, porque allí nada basta, y que, 
restituyendo el infinito deseado, pueda hacer retornar a la voluntad a su propio 
origen. El sentido religioso, espera de un otro originariamente presente en el yo 
como deseo, doble direccionalidad querida del infinito.

Conclusión

Como se ha sugerido a lo largo del análisis, el fenómeno de la praxis supers-
ticiosa en cuanto sinsentido de la acción, también podría ser puesto en eviden-
cia mediante un enfoque antropológico enfocado sobre la carnalidad. Hemos 
considerado que la pretensión de las supersticiones se aleja de la carne en ca-
da una de sus modalidades. La superstición religiosa propone la abstracción, 
des-encarnación, en la idealización de un objeto (fetiche) o la personificación 
de una idea (doble), en cuanto lugares de lo sagrado. La salida moralista y la 
pretensión especulativa idealizan el acto y el pensamiento respectivamente. Y 
lo idealizado en particular del imaginario de la superstición pragmática es el 
tiempo. De este modo, la salida que se ofrece en cada una de las modalidades 
de praxis supersticiosa son salidas de la carne. Acto y pensamiento constituyen 
el ámbito de la acción, tanto el acto en cuanto acción con valor moral como el 
pensamiento son modalidades de la praxis humana. Ahora bien, lugar, tiempo y 
acción son las coordenadas de la carnalidad del yo. La abstracción de cualquiera 
de ellas significa una disminución de lo humano, en cuanto yo-encarnado-en-
acción. 

Por otro lado, el presente estudio deja abierta otra vía, cuyo tratamiento 
excede su finalidad. Sin embargo, es preciso plantearla entre las conclusiones 
en cuanto cuestión necesariamente emergente del análisis del sentido religioso: 

47   Scannone, J. C., «La filosofia dell’azione di Blondele e l’agire di Papa Francesco», en: 
La Civiltà Cattolica, vol. IV, 2015, p. 223.



990	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

¿Se ofrece un destino adecuado al sentido del querer? Es decir, ¿es posible que 
la aspiración infinita, la espera del ser humano, descubra un infinito no ilusorio 
(supersticioso) adecuado a sí misma? Blondel, precisamente, ante el conflicto 
que emerge de la voluntad al no encontrar su propia ecuación en nada de lo 
realizado, descubre la idea de un único necesario. En este punto, en el umbral 
de la presencia de lo único necesario, como autoconciencia del contenido origi-
nario de la necesidad de la volonté voulante captado al principio, y persiguien-
do su sentido a través de las mediaciones fenomenológicas cada vez queridas, 
pero trascendiéndolas, en el pasaje a la apertura sobre el horizonte de lo único 
necesario, es donde podría redescubrirse la significatividad inmanente de esas 
mismas mediaciones como lugares de pasaje insustituibles, como dimensión 
integral del atractivo de lo único necesario.

Este es el origen de la idea de Dios, en cuanto infinito necesario. Origen 
temporal, pero primordialmente existencial. No ya la idea idolátrica de la su-
perstición, en cualquiera de sus modalidades, incluida la idea sistematizada 
de la metafísica, sino la idea depurada establecida desde el dinamismo volun-
tario: «Nacida, por el impulso mismo del determinismo, de un conflicto en el 
seno de la conciencia humana, la idea necesaria de Dios, a través del último 
desarrollo del determinismo, resuelve este conflicto planteando una alternativa 
inevitable»48. 

Con este postulado que se presenta como posibilidad de adecuación, se tien-
de ante la iniciativa personal una bifurcación: o bien, la negación, en cuanto 
posibilidad de acción sin el único necesario y cerrazón en la inmanencia de 
lo experimentado como insatisfactorio, sinsentido vivido en la nada percibida 
como tal, o bien, la afirmación de un infinito posible que requiere la verifica-
ción a través de una praxis que se abre a un horizonte que, hipotéticamente, se 
percibe como siempre-más-allá de la propia realización, es decir, como infinito 
trascendente. En otras palabras, la alternativa entre el sinsentido del deseo o un 
destino cierto del movimiento del deseo en cuanto sentido religioso. 

Referencias

Archambault, P. (1928). Vers un réalisme intégral. L’oeuvre philosophique de Maurice 
Blondel. Paris: Librairie Bloud & Gay.

Barrigana, F. (1993). «O sentido da mediação em “L’Action” de 1893», en: Revista Portu-
guesa de Filosofia vol. 49, nº. 3, pp. 357-370.

Bernal, A. (1964). «En torno a “L’Action” de Maurice Blondel», en: Ideas y valores, vol. 
6, nº. 19-20, pp. 247-290.

Blondel, M. (1950). L'Action (1893). Essai d'une critique de la vie et d'une science de la 
pratique. Paris: Presses universitaires de France.

Blondel, M. (1996). La Acción (1893). Ensayo de una crítica de la vida y de una ciencia de 
la práctica, eds. J. M. Isasi y C. Izquierdo. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

48   Blondel, M., o. c., p. 353 [402].



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 975-991

	 D. PIGNALITTI, INFINITO Y ABSOLUTIZACIÓN. UN ANÁLISIS DEL SENTIDO DEL QUERER Y LOS ÍDOLOS…� 991

Cabrera, D. H. (2006). Lo Tecnológico y Lo Imaginario. Las Nuevas Tecnologías Como 
Creencias y Esperanzas Colectivas. Buenos Aires: Biblos.

Conway, M. A. (2006). «A positive phenomenology: The structure of Maurice Blondel’s 
early philosophy», en: The Heythrop Journal, vol. 47, n. 4, pp. 579-600. https://doi.
org/10.1111/j.1468-2265.2006.00299.x

Do Céu Patrão Neves, Mª. (1993). «O sentido do humano: entre o determinismo e a liber-
dade», en: Revista Portuguesa de Filosofia, vol. 49, n. 3, pp. 339-355.

Fornari, A. (2004). «La razón: Abierta y pluridimensional», en: Enfoques, vol. 16, n. 2, 
pp. 151-178.

Galvani, M. (2013). «Maurice Blondel e la logica dell’azione morale» en: Philosophical 
News, vol. 7, n. 2, pp. 78-89.

Gómez Rodas, C. y Álvarez Gómez, J. (2013). «Hacia una filosofía “practicante”. La 
acción en las obras menores de Maurice Blondel y su aporte al pensamiento contem-
poráneo», en: Escritos, vol. 21, n. 46, pp. 111-143.

Gómez Rodas, C. (2014). «El fenómeno de la voluntad que quiere: Una puerta a la tras-
cendencia en Maurice Blondel», en: Pensamiento y Cultura, vol. 17, n. 2, pp. 97-117. 
https://doi.org/10.5294/pecu.2014.17.2.5.

Izquierdo, C. (1993). «La “ilusión idealista”. La crítica de Maurice Blondel al Intelectua-
lismo», en: Revista Portuguesa de Filosofia, vol. 49, n. 3, pp. 401-412.

Izquierdo, C. (1996). «Maurice Blondel, el filósofo de la acción», en: Estudio preliminar 
a M. Blondel. La Acción (1893). Ensayo de una crítica de la vida y de una ciencia de 
la práctica (eds. J. M. Isasi y C. Izquierdo). Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 
pp. XIII-XLIV.

Levinas, E. (1977). Totalidad e Infinito: Ensayo Sobre La Exterioridad, trad. Daniel E. 
Guillot. Hermeneia; 8. Salamanca: Sígueme.

Levinas, E. (2015). «Palabra y silencio», en: Escritos inéditos 2. Palabra y silencio y otros 
escritos, (ed. Rodolphe Calin y Catherine Chalier). Madrid: Trotta, pp. 51-77.

Marion, J.-L. (1987). «La conversion de la volonté selon “L’Action”»,en : Revue Philoso-
phique de la France et de l’Étranger, vol. 117, n. 1, pp. 33-46.

Pignalitti, D. (2020). «Fenomenología de la sonoridad. Formas alternativas del sentido 
en las conferencias inéditas de Emmanuel Levinas», en: Franciscanum, vol. 174, nº. 
62, pp. 1-20. https://doi.org/10.21500/01201468.4879.

Scannone, J. C. (2015). «La filosofia dell’azione di Blondele e l’agire di Papa Francesco», 
en: La Civiltà Cattolica, vol. IV, pp. 216-233.

Virgoulay, R. (1993). «Finitude de l’homme et infini de la volonté dans “L’Action”», en: 
Revista Portuguesa de Filosofia, vol. 49, n. 3, pp. 371-384.

Universidad Católica de Santa Fe – CONICET, Argentina � David Antonio Pignalitti
dpignalitti@ucsf.edu.ar
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5987-6678

[Artículo aprobado para publicación en marzo de 2025]




