
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, pp. 1075-1085
doi: 10.14422/pen.v81.i316.y2025.009

ESTUDIOS, NOTAS, TEXTOS Y COMENTARIOS

ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA 
CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA: UN DIÁLOGO ENTRE 
RAÚL FORNET BETANCOURT E IGNACIO ELLACURÍA1

ULISES SALOMÓN AMAYA PÉREZ2

RESUMEN: El presente artículo tiene como objetivo, por un lado, exponer la problematización del re-
conocimiento y su dinámica constitutiva desde la perspectiva de la filosofía intercultural. Para ello, se 
analizan las implicaciones del reconocimiento y los elementos que intervienen en su ejercicio, según la 
propuesta de Fornet-Betancourt, con el fin de esclarecer cómo se comprende y experimenta cotidia-
namente esta noción. En un segundo momento, se examinan dos conceptos clave en el pensamiento 
de Ignacio Ellacuría —la praxis histórica de liberación y la civilización de la pobreza— como espacios 
donde se actualizan los elementos constitutivos de la dinámica del reconocimiento planteada por 
Fornet-Betancourt. El propósito de este análisis es abrir un espacio de diálogo entre estos dos autores 
fundamentales de la filosofía latinoamericana contemporánea.

PALABRAS CLAVE: reconocimiento; dinámica del reconocimiento; dignificación; conflictividad históri-
ca; praxis histórica de liberación; civilización de la pobreza. 

Between the dynamics of recognition and the civilization of poverty:  
a dialogue between Raúl Fornet-Betancourt and Ignacio Ellacuría

ABSTRACT: This article aims, on the one hand, to examine the problematization of recognition and 
its constitutive dynamics from the perspective of intercultural philosophy. To this end, it analyzes the 
implications of recognition and the elements involved in its exercise, according to Fornet-Betancourt’s 
proposal, in order to clarify how this concept-experience is understood and lived in everyday life. 
In a second moment, two key concepts from Ignacio Ellacuria’s thought —the historical praxis of 
liberation and the civilization of poverty —are explored as spaces in which the constitutive elements 
of recognition, as proposed by Fornet-Betancourt, come into play. The aim of this analysis is to 
open a space for dialogue between these two fundamental thinkers of contemporary Latin American 
philosophy.

KEY WORDS: Dynamics of recognition; Dignification; Historical conflict; Historical praxis of liberation; 
Civilization of poverty.

1   Este texto es un desarrollo de la conferencia, «Raúl Fornet-Betancourt e Ignacio Ellacuría: 
apuntes en torno a la dinámica del reconocimiento», dictada en octubre de 2017 en la Universidad 
Politécnica y Tecnológica de Colombia. 

2   Salvadoreño, doctor en Filosofía por la Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Chile. 
Profesor Universidad Abierta y a Distancia, UNAD, Colombia, y profesor invitado, Dpto. de Filo-
sofía en la Universidad Centroamericana «José Simeón Cañas» de El Salvador. Email: uamaya@
uca.edu.sv. 

ORCID: 0000-0002-3361-4207



1076	U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

Introducción

Mirad: Un extranjero…Yo los reconocía
Siendo niño, en las calles por su no sé qué ausente
Y era una extraña mezcla de susto y alegría
Pensar que eran distintos al resto de la gente

José Ángel Buesa

El reconocimiento ha sido un tema de interés en la reflexión filosófica3, espe-
cialmente en su dimensión práctica. Sin duda, en el contexto globalizado adquiere 
connotaciones que trascienden el plano eminentemente ético y moral. De ahí la 
necesidad de un ejercicio reflexivo que no se limite únicamente a su carácter asi-
métrico —derivado de la constatación de la realidad—, sino que busque problema-
tizar su comprensión y alcance. Dadas las especificidades de nuestros contextos, 
localizados en la periferia del mundo, y la comprensión del ejercicio filosófico 
en estas periferias como un ejercicio situado —es decir, un ejercicio en el cual 
la comprensión del «desde dónde» se filósofa es crucial—, es imperativo que el 
análisis del reconocimiento parta de aquello que Fornet-Betancourt ha llamado 
«la otra orilla». Pero ¿qué debe entenderse por «la otra orilla»? Para Boaventura 
de Sousa Santos, el pensamiento occidental se caracteriza por ser un abismo, o —
en sus propios términos—, «un pensamiento abismal». Este tipo de pensamiento 
establece una serie de límites artificiales a la realidad; de esta manera, termina 
configurando la existencia de dos universos, o —dicho con Fornet-Betancourt—, 
dos orillas. Sin embargo, entre ambas orillas existe una distancia insalvable, de 
modo que la orilla hegemónica y hegemonizante termina desdibujando a la que se 
encuentra frente a ella, estableciendo un abismo que la relega a la no-existencia. 
Este efecto de negación, propio del carácter abismal, no afecta únicamente a esa 
otra orilla —aquella que no es reconocida por la hegemónica—, sino también a la 
orilla que niega. Es decir, la negación transforma no solo a lo que es negado, sino 
también a quien niega.

Ejemplos históricos de ello hay muchos; posiblemente, el que más interpela 
nuestro ser latinoamericano es la famosa Disputa de Valladolid, que tuvo lugar 
entre el 15 de agosto de 1550 al 4 de mayo de 1551, entre Gines de Sepúlveda y 
Bartolomé de las Casas. La profundización en el significado de esta disputa es algo 
que escapa a la pretensión de nuestro trabajo4. No obstante, es necesario señalar 
que los dos ejes transversales de dicha controversia son relevantes para nuestra 
temática: la discusión sobre la naturaleza del indio y la justificación de una guerra 

3   Uno de los autores que ha dedicado gran parte de su trabajo a esta temática es Axel Hon-
neth en obras como: Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer kritischen 
Gesellschaftstheorie; Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser; Zwischen 
Hermeneutik und Hegelianismus; Der Grund der Anerkennung. Eine Erwiderung auf kritische Rück-
fragen” y Die Unhintergehbarkeit des Fortschritts. Kants Bestimmung des Verhält-nisses von Moral 
und Geschichte, entre otros. 

4   (León y Aparicio, 2018; Scherbosky, 2020)



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

	 U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA�1077

justa. Si bien esta disputa posee una multiplicidad de aristas5, la pregunta por 
la existencia o no del alma en el indio implica un no reconocimiento de su ca-
rácter humano, al menos no plenamente. Esto significa que el reconocimiento es 
inexistente y posee profundas implicaciones, sociales, políticas, y antropológicas, 
que afectaron la cotidianidad del indígena. Tal como lo señala Fornet-Betancourt 
(2011), el reconocimiento no se limita a reflexiones teóricas, sino que —y aquí ra-
dica lo fundamental— hunde sus raíces en procesos prácticos y en la cotidianidad 
de la persona.

En este sentido, señala que, debido a ello, en el reconocimiento y su dimensión 
teórico-practica pueden observarse ciertas contradicciones en una misma persona: 
entre la comprensión que tiene de la humanidad del otro y, al mismo tiempo, el 
rechazo que siente porque ese otro posee algo que simplemente le desagrada. De 
esta manera, el otro no es aceptado desde su diferencia; o dicho en otros términos, 
la diferencia aparece no como aquello que posibilita la identidad con el otro, sino 
como aquello que excluye a ese otro. En ese encuentro con el otro no se busca real-
mente a ese otro, sino el reflejo propio, de ahí que, si bien la diferencia ocurre en 
este no reconocimiento, esta adquiere un carácter excluyente por «no provenir de 
la misma figura del mundo occidental, así como también por no estar situadas en 
términos simétricos con relación a ella»6.

En este contexto, entonces, no es posible hablar de un verdadero mecanismo 
que permita la integración de una comunidad. El reconocimiento implica tanto un 
reconocimiento exterior como uno interior, es decir, un auto-reconocimiento. Por 
ello, la construcción de una identidad surge como producto de una lucha contra 
una comunidad frente a la cual hay que afirmarse como individuo y como sujeto7. Y 
es aquí donde la filosofía intercultural aparece como un nuevo locus hermenéutico 
que posibilita y exige un nuevo modo de situarse frente a la dinámica intersubjetiva 
de la realidad. Así, nuestro trabajo busca establecer un diálogo desde este nuevo 
locus, entre algunos elementos de la filosofía ellacuriana y la filosofía intercultural 
en torno a la «dinámica del reconocimiento» que Fornet-Betancourt ha señalado 
como momento fundamental de una filosofía intercultural. Dicho lo anterior, nues-
tro trabajo se divide en dos partes: en la primera haremos una aproximación al 
modo cómo Fornet-Betancourt comprende esa dinámica del reconocimiento, para, 
en un segundo momento, presentar cómo, a partir de esa comprensión, pueden 
repensarse ciertas ideas en Ellacuría que permitirían realizar algunos aportes a la 
discusión en torno a la dinámica del reconocimiento y, desde ahí, entrar en diálogo 
con la filosofía intercultural.

5   Dussel plantea en El encubrimiento del otro. Hacia el origen del «mito de la Modernidad», 
que la Modernidad surge en el momento en el que los europeos se confrontan con ese Otro que les 
resulta tan extraño, y lo controlan y lo dominan violentamente. A este proceso Dussel lo denomina, 
ego conquiro. Para Dussel, el Otro no es descubierto, sino encubierto como lo mismo que Europa 
ya era. 

6   (Rosero, 2022, p. 127)
7   (Taylor, 2022).



1078	U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

1.  La dinámica del reconocimiento en la filosofía intercultural

Las reflexiones en torno a la categoría del reconocimiento se han vuelto fun-
damentales, sobre todo, en un contexto en el cual esta se ha ido desdibujando en 
discusiones sobre justicia y respeto a los derechos humanos. Sin embargo, para 
aquellos pensamientos que han sido calificados como periféricos, el análisis y la re-
flexión de esta categoría continúan siendo primordiales, no solo por intereses aca-
démicos, sino —y esto es lo más radical— por el habérselas con el mundo de la vida 
desde y en la cotidianidad. Y es que el reconocimiento obedece a una necesidad 
originaria del ser humano, que es, como diría Fornet-Betancourt, la necesidad de 
ser reconocido. Los casos africano y latinoamericano son claros ejemplos de ello. 
En el caso de la negritud, por ejemplo, es la experiencia del «exilio» lo que conduce 
a una experiencia de auto-reconocimiento, como momento previo a la búsqueda 
del reconocimiento de aquel «otro» que lo ha negado históricamente8.

En América Latina, la pregunta «¿existe una filosofía latinoamericana?» no solo 
conduce a la discusión sobre qué es lo que debe comprenderse como filosofía, sino 
que, y esto me parece aún más radical, lleva a la interrogante sobre el ser latinoame-
ricano, cuestión que se vuelve altamente compleja dada la diversidad cultural y la 
consecuente alteridad que caracteriza a Latinoamérica. De esta forma, la búsqueda 
del reconocimiento de ese otro que se niega excluye y violenta revela algo primario 
sin lo cual el reconocimiento de ese otro se torna difícil: el auto-reconocimiento, 
como se mencionó anteriormente. Así, en América Latina y en África, nos parece 
que varios elementos se encuentran articulados: identidad, diferencia, conflicto y 
reconocimiento. La lucha por el reconocimiento, que desde nuestra perspectiva im-
plica los temas de identidad y diferencia, ha tenido un locus especifico, a saber, la 
conflictividad histórica. De este modo, en el caso específico de la filosofía latinoame-
ricana, el reconocimiento aparece como un momento y una experiencia fundante 
de su desarrollo.

Es en este contexto que la propuesta de Fornet-Betancourt constituye un aporte 
fundamental para comprender y ofrecer vías de solución a esta problemática. La 
propuesta intercultural no solo asume la existencia de una diversidad cultural, sino 
también la necesidad de un diálogo entre ellas. Dicho diálogo requiere que todos los 
participantes se encuentren en igualdad de condiciones. Haciendo eco de la crítica 
de Dussel a Habermas, se trata de garantizar que todos y todas sean «reconocidos 
como sujetos dialogantes». Para ello, se requiere que entre los participantes de ese 
diálogo exista un reconocimiento, pero no como un reconocimiento del «yo» refle-
jado en el otro, sino un reconocimiento que parta del «otro» desde su negatividad, 
como alguien diferente y, al mismo tiempo, idéntico. Esto presupone entonces que 
la problemática del reconocimiento parte de una constatación real —no olvidemos 
que es una temática que trasciende lo meramente teórico—, y esa es la situación 
de desigualdad en la que se encuentra quien exige reconocimiento. De ahí que lo 
desarrollado por la filosofía intercultural nos ofrezca elementos relevantes para 
comprender la categoría del reconocimiento, pues este ejercicio filosófico parte de 
la asunción de que la filosofía se realiza en un lugar y tiempo determinados, es 

8   Para profundizar en este tema véanse los trabajos de Aimé Cesaire y Léopold Sédar Senghor.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

	 U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA�1079

decir, es un ejercicio «situado». Uno de los lugares preferenciales «desde donde» la 
filosofía intercultural reflexiona es América Latina, un continente atravesado por 
la desigualdad. 

De esta manera, la igualdad aparece como una realidad negada en torno a la 
cual se realiza la reflexión sobre el reconocimiento. De ahí que Fornet-Betancourt 
insista en que el reconocimiento no remite únicamente a un elemento teórico, sino 
que, primariamente, se trata de un proceso práctico y cotidiano, es decir, un proce-
so vivencial pluridimensional. Dado que la desigualdad aparece en el núcleo de la 
discusión sobre el reconocimiento, es innegable que este se encuentra atravesado 
por la conflictividad y la negatividad. Fornet Betancourt (2009) señala que «el reco-
nocimiento ha sido una respuesta insuficiente para curar la patología de aquellos 
que se creen superiores y con derecho […]» (p. 64). De ahí que la búsqueda de 
reconocimiento ha implicado históricamente una conflictividad histórica a la cual 
el reconocimiento, siempre de forma incompleta señala Fornet-Betancourt, ha tra-
tado de dar solución. Por lo tanto, en cierto sentido, el reconocimiento busca dig-
nificar a la víctima, sacarla de su invisibilidad y hacer que su rostro aparezca como 
denuncia de una historia que ha normalizado su negación, así como de la situación 
cotidiana de desigualdad en la que ha estado históricamente inmersa. Por ello, nos 
parece que el reconocimiento tiene en su seno un cierto carácter conflictivo; pero 
se trataría de una conflictividad creadora. 

[…] A la luz de los momentos históricos señalados se impone conceder que el 
reconocimiento del otro —en todas sus variaciones y a pesar de las limitaciones 
que queramos criticar en ellas— se presenta como la respuesta por la que se quiere 
corregir el problema crónico de una historia de inhumanidad que hoy amenaza 
con una aceleración creciente de sus mecanismos de «sacrificios humanos». Es, 
como decíamos, una respuesta humana a un problema que se percibe como resul-
tado de una historia de racismo, colonialismo e imperialismo, pero evidentemente 
también de la historia ideológica que han escrito filósofos y teólogos, entre otros 
«pensadores», al desarrollar teorías para justificar el mantenimiento del «números 
clausus» impuesto a la humanidad (del que habló Parte) y sancionar así las prác-
ticas inhumanas que se hacían «necesarias» para la expansión de la dominación 
del otro en su propia casa9.

En el reconocimiento acontece una conversión —o, más bien, un resurgimien-
to— de la subjetividad. En este proceso, el sujeto se constituye como sujeto his-
tórico desde su diferencia, de modo que en el centro de esta dinámica ya no se 
encuentra solo la desigualdad, sino también la diversidad (Scherbosky, 2017, p. 
228). Por ello, lo más adecuado, según Fornet-Betancourt, es hablar de una «diná-
mica del reconocimiento» y no simplemente de un mero reconocimiento.

En una clase magistral dictada en marzo de 2009 en Chile, titulada «La filosofía 
intercultural y la dinámica del reconocimiento», con motivo de la inauguración de 
la Cátedra Fray Bartolomé de Las Casas de la Universidad Católica de Temuco, 
Fornet-Betancourt enfatiza este elemento y sostiene que el «reconocimiento» cons-
tituye un momento fundamental de la «con-vivencia» con el otro: un «otro» que 
no puede ser cosificado ni avasallado. En esta medida, el reconocimiento puede 
caracterizarse entonces como una forma de resistencia, una protesta que devela la 

9   (Fornet-Betancour, 2009, p. 67)



1080	U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

existencia de «mundos» en respectividad, que fundan conjuntamente la realidad. 
La ausencia de reconocimiento no sería entonces sino un vehículo, señala Fornet-
Betancour, para ocupar o apoderarse del mundo de ese otro negado y llenarlo de 
un contenido que resulta más aceptable y racional para un pensamiento y una 
civilización hegemónica. Así, la dinámica del reconocimiento implica diversas di-
mensiones de la realidad humana. Fornet-Betancourt (2011) afirma que:

[…] cuyo cumplimiento requiere la superación del horizonte teórico-practico de 
la modernidad liberal occidental y su ideal de «sociedades tolerantes». Pues la 
liberación de la pluralidad se afinca en una voluntad de compartir mundo y hu-
manidad que genera mundos liberados en reciprocidad, es decir, mundos reales 
propios, pero que se «reconocen» como cofundadores de la realidad humana 
(pp. 21-22)

Así, uno de los tipos de liberación que implica la dinámica del reconocimiento 
se refiere a la liberación de la monoculturalidad y del olvido, y al surgimiento de 
una pluralidad respectiva y de una «memoria histórica». Este reconocimiento bus-
caría, entonces, que dicha liberación conduzca a una reconciliación de la humani-
dad. En este sentido Fornet-Betancourt (2011) afirma que: 

[…] Desde la perspectiva intercultural que radicaliza el reconocimiento en el sen-
tido de una disposición al renacimiento al mundo y a la humanidad con el otro, 
la tolerancia que resignifica como un proceso de aceptación recíproca, de interac-
ción y de participación real en los asuntos del otro […] Se abre así, en una palabra, 
un renovado horizonte utópico que el liberalismo no puede «tolerar», a saber, el de 
una humanidad que supera el «mínimo» de la coexistencia más o menos pacifica 
de sociedades multiculturales tolerantes parara trabajar por el «máximo» de una 
humanidad reconciliada en la convivencia intercultural. (p. 22).

Para Fornet-Betancourt, un elemento que posibilita este rescate de la pluralidad 
y de su memoria histórica es la categoría —resignificada— de «dignidad humana», 
cuya nota distintiva es su carácter combativo, atravesado por la noción de «bien 
común». Este último actuaría como motor de la dinámica del reconocimiento, en 
virtud de su carácter universalizable. Así, dice el autor que: «la categoría de digni-
dad humana en el contexto de diálogo intercultural es indispensable para desarro-
llar la perspectiva del reconocimiento con mayor radicalidad y consecuencia…»10.

2.  �Ellacuría: conflictividad histórica y civilización de la pobreza.  
Hacia un diálogo con la filosofía intercultural

Ignacio Ellacuría11, filósofo y teólogo de la liberación es considerado uno de 
los principales referentes de la filosofía de la liberación. No obstante, siguiendo a 

10   (Fornet-Betancourt, 2011, p. 24)
11   Fue un sacerdote jesuita de origen español nacionalizado salvadoreño, llegó muy joven a El 

Salvador para dar inicio, junto a otros novicios jesuitas, la provincia centroamericana de la compa-
ñía de Jesús, fue estudiante de dos grandes maestros; Xavier Zubiri y Karl Rahner. Fue asesinado el 
16 de noviembre de 1989 en el campus de la Universidad Centroamericana «José Simón Cañas»por 
una unidad élite del ejército salvadoreño. 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

	 U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA�1081

Antonio González, conviene precisar que, más que «hacer» una filosofía de la libe-
ración, Ellacuría realiza aportes significativos para su construcción. Esto puede 
apreciarse, fundamentalmente, en textos como Función liberadora de la filosofía 
(1985) y Filosofía, ¿para qué? (2002). Además, cabe señalar que Ellacuría nunca 
se adscribió a la filosofía de la liberación, como sí lo hizo respecto de la teología 
de la liberación. Ellacuría parte de la constatación de una realidad negada, una 
realidad que no puede desarrollarse plenamente porque se le impide hacerlo. Es-
ta realidad, devenida realidad histórica, se encuentra ideologizada por quienes 
sostienen e impulsan estructuras que la constriñen y vuelven excluyente. Este 
diagnóstico conduce al pensamiento ellacuriano a asumir, como punto de partida 
para su análisis, una conflictividad histórica que se constata en el habérselas con 
la realidad.

Esa conflictividad histórica en la cual —según Fornet-Betancourt— el recono-
cimiento se ha visto envuelto, y que se ha caracterizado por la negación de la hu-
manidad del otro y de sus derechos fundamentales, es la que nos interpela y exige 
el reconocimiento. Es desde ella, desde esta conflictividad histórica, el lugar desde 
el cual, nos parece, puede establecerse un diálogo con el filósofo mártir12. Ellacu-
ría, en su habérselas con la realidad, constata que —como ya se señaló— esta es 
una realidad negada. Sin embargo, dicha negación no surge de la «nuda realidad», 
sino de una serie de estructuras —lo que él denomina pecado estructural— que 
reprimen al ser humano, coartan su libertad e impiden su realización. Más aún, 
afirmará Ellacuría, en esta realidad negada ni siquiera pueden darse las condicio-
nes mínimas para exigirle a una persona que sea un buen cristiano, porque simple-
mente no existen las bases necesarias para ello.

Se trata, así, de una situación en la que el ser humano incluso ha perdido su 
«dignidad humana» porque su realización exige ciertas condiciones mínimas que 
están ausentes en la civilización actual, la cual Ellacuría denomina la «civiliza-
ción del capital». Es decir, nos encontramos ante una situación atravesada por la 
desigualdad de una inmensa mayoría de personas que se encuentran desposeídas 
de los frutos de su trabajo, inclusive, de un mundo, ello debido a que el pobre no 
cuenta en el mundo ni posee tampoco un mundo propio que haya sido configurado 
por la civilización del capital y, por ello, se ve reducido a ser una fuerza de trabajo. 
De ahí que estas mayorías carezcan de cualquier tipo de reconocimiento y auto-
reconocimiento ya que se encuentran inmersas en una situación que configura su 
subjetividad y que niega su carácter humano. De esta manera, ese pobre, cuya hu-
manidad es negada, se ve sometido a un pensamiento hegemónico que justifica y 
normaliza su situación y se arroga el ser el único capaz organizar la comunidad. 
Este tipo de civilización, nos parece, es a la que Ellacuría denominó civilización del 
capital. En palabras del propio Ellacuría (2000):

12   Ignacio Ellacuría fue filósofo, teólogo y sacerdote jesuita, asesinado por un comando del 
ejército salvadoreño durante el conflicto armado salvadoreño que duró 12 años (1980-1992). Su 
compromiso con quienes él llamaba las mayorías populares le valió ser considerado por los grupos 
de extrema derecha como un intelectual de la guerrilla. Para Ellacuría, los pobres de El Salvador 
constituían el lugar donde Dios hacía historia e intervenía en ella; por ello, los comprendía como 
el lugar que da verdad. 



1082	U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

[…]La civilización de la riqueza y del capital es aquella que, en última instancia, 
propone la acumulación privada del mayor capital posible por parte de indivi-
duos, grupos, multinacionales, estados o grupos de estados, como la base fun-
damental del desarrollo y la acumulación poseedora, individual o familiar, de 
la mayor riqueza posible como base fundamental de la propia seguridad y de la 
posibilidad de un consumismo siempre creciente como base de la propia felici-
dad (p. 273).

Este tipo de civilización ha creado una especie de arquetipo civilizatorio y hu-
mano atravesado por un economicismo materialista, el cual, sostiene Ellacuría, de-
be ser superado por un humanismo materialista. Para ello, el pobre necesita tomar 
conciencia, tanto individual como colectivamente. El pobre debe, primariamente, 
«reconocerse» a sí mismo como pobre y reconocerse, además, en el otro que tam-
bién lo es. Es decir, reconocer que existe una situación com-partida, sin que ello 
implique caer en el conformismo ni reducirse a un mero ejercicio de consciencia. 
Ello porque esta con-sciencia debe convertirse en acción, es decir, en praxis.

Ellacuría considera que el objeto de la filosofía es la «realidad histórica», la cual 
es el lugar donde convergen todas las demás realidades y donde la realidad da más 
de sí. Así, la realidad histórica es el lugar de mayor cualificación de la historia, por 
lo que puede ser considerada la suprema realidad. Ahora bien, esta realidad histó-
rica posee un dinamismo, a saber, la «praxis histórica», que es un dinamismo de 
posibilitación y capacitación en el que convergen otros dinamismos de la realidad. 
Dice Ellacuría (2007) que «finalmente, está el dinamismo de la historia, el dinamis-
mo creador de la posibilitación y de la capacitación. En él se hacen presentes todos 
los demás. Pero este dinamismo […] toma una forma especial: se hace praxis his-
tórica» (p. 594). Dicha praxis posee una dimensión personal y es que «En la praxis 
histórica es el hombre entero quien toma sobre sus hombros el hacerse cargo de la 
realidad […]»13. Esta dimensión personal remite a un estar vertido al otro:

[…] La vivencia personal, esto es, la posesión en forma de autoposesión toma for-
ma de con-vivencia. En la con-vivencia se co-actualiza la autoposesión en forma 
de versión mutua, versión que no representa un añadido a la propia persona, pues 
la respectividad personal es la forma como se da entre personas la constitutiva 
respectividad de todas las cosas entre sí14.

Así, la praxis histórica posee un carácter de respectividad personal, de con-
vivencia, de co-habitar. De esta manera, dicha praxis adquiere un carácter tanto 
biográfico como social. Lo biográfico, enfatizará Ellacuría, no es algo meramente 
individual, pues toda biografía es un co-estar, un estar vertido hacia los demás. 
Ahora bien, esta praxis histórica, en determinadas situaciones —realidades nega-
das—, adquiere un carácter liberador y se transforma en una praxis histórica de 
liberación. Es decir, la praxis histórica solo expresará su dimensión liberadora en 
ciertas condiciones específicas que exijan su despliegue; por ello, puede compren-
derse la praxis histórica de liberación como una «expresión situacional» de la pra-
xis histórica.

13   (Ellacuría, 2007, p. 596)
14   (Ellacuría, 2007, p. 593)



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

	 U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA�1083

El fin último de la praxis histórica de liberación es la negación de aquella reali-
dad negada que despoja al ser humano y lo deja en la intemperie. Esto implica una 
ruptura con las estructuras que han negado su dignidad y, con ella, su humanidad. 
En este contexto, como señala Ellacuría, lo que ha prevalecido no es el bien común, 
sino el mal común. Por ello, la praxis histórica de liberación buscaría devolver 
la dignidad al ser humano, restituirle un mundo y una igualdad que le han sido 
arrebatados por lo que Ellacuría denomina la civilización del capital. Así, la praxis 
histórica de liberación —como dinamismo de la realidad— permitiría «convertir» 
la conflictividad histórica que se constata en el habérselas con la realidad, en un 
nuevo mundo, ya no caracterizado por el mal común, sino por el bien común, don-
de el pobre no sería más un pobre de espíritu, sino un pobre con espíritu. 

Es en este contexto que Ellacuría propone, frente a la «civilización de la rique-
za», la necesidad de una «civilización de la pobreza». Se trata de una civilización 
en cuanto refiere a la totalidad de la realidad, pero que rechaza la acumulación 
del capital como motor de la historia, así como la posesión y la individualidad 
exacerbada como criterio y principio de humanización. En su lugar, recupera la 
solidaridad, la respectividad personal —yo-tú-nosotros—, la dignidad humana y, en 
consecuencia, el bien común como criterio y principio radical de humanización. 
La denominación de «civilización de la pobreza» no pretenden, la pauperización 
universal como ideal de vida (Ellacuría, 2007). En este sentido, puede afirmarse 
que la civilización de la pobreza aboga por la dignificación radical del ser humano, 
por el bien común, la solidaridad y, con todo ello, por el reconocimiento. Se trata-
ría de una civilización simétrica que funcione como motor de la historia y como 
principio de humanización. Un elemento fundamental que este tipo de civilización 
implicaría es la dignificación del ser humano, la ruptura con el individualismo y 
con el predominio del YO para abrir la civilización y, por ende, la organización de 
la comunidad y la intersubjetividad a partir de parámetros en los cuales prive la 
solidaridad y el reconocimiento de la diferencia del otro, pero una diferencia que ya 
no es excluyente y que permite, a partir de esa diferencia, comprenderse y sentirse 
como miembros de una misma comunidad humana.

3.  A modo de conclusión

La pretensión de este escrito no es presentar la praxis histórica de liberación 
ni la civilización de la pobreza como los únicos puntos de diálogo entre Ellacuría 
y Fornet-Betancourt, y con él de la Filosofía Intercultural. Tampoco es el objetivo 
afirmar que nuestra lectura sea la única posible. Pretendemos simplemente mos-
trar una serie de elementos que, a nuestro criterio, pueden ser de utilidad en la 
investigación del pensamiento de ambos autores. Y es que tanto la propuesta ella-
curiana —civilización de la pobreza—, como lo propuesta de Fornet-Betancourt 
—la dinámica del reconocimiento—, buscan con-vertir la situación de desigualdad 
y conflictividad histórica en la que se encuentran quienes no han sido reconocidos 
como seres humanos. Se pretende devolver la dignidad y los derechos que le han 
sido negados y devolverles un mundo y una historia. Por lo tanto, en ambos autores 
vemos dos momentos: un momento crítico y un momento creativo; creativo en el 



1084	U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

sentido de que se pretende proponer una serie de elementos para crear ese nuevo 
mundo que, realmente, serían nuevos mundos. 

Ciertamente, Ellacuría no se refiere explícitamente al reconocimiento. Sin em-
bargo, es evidente que en su propuesta expresada en la civilización de la pobreza 
da por supuesto que existe tanto un reconocimiento al y del otro como un autore-
conocimiento, procesos que se ven posibilitados por la civilización de la pobreza. 
Recordemos que en el proceso de construcción de esta civilización la praxis his-
tórica de liberación ha sido un dinamismo posibilitante. En este mismo sentido 
Fornet-Betancourt (2011) nos dice:

[…] Pues la liberación de la pluralidad se afinca en una voluntad de compar-
tir mundo y humanidad que genera mundos liberados en reciprocidad, es decir, 
mundos reales propios, pero que se reconocen como cofundadores de realidad 
humana. Reconocer al otro y su mundo es, pues, en esta dinámica de la libera-
ción de la pluralidad, tomar conciencia de que se conoce a la humanidad y al 
mundo con él. Y el ser humano que se comporta de acuerdo con esta conciencia, 
sea su mundo propio el que sea, transustancializa la idea de la tolerancia, ya que 
ésta (en el horizonte del pensamiento liberal) se piensa desde la frontera entre lo 
que (desde la cultura dominante) se considera como socialmente establecido y lo 
que se perfila como no aceptable; mientras que desde la perspectiva intercultural 
que radicaliza el reconocimiento en el sentido de una disposición al renacimien-
to al mundo y a la humanidad con el otro, la tolerancia se resignifica como un 
proceso de aceptación recíproca, de interacción y de participación real en los 
«asuntos del otro» (p. 22).

De esta manera, tanto en Ellacuría como en Fornet-Betancourt, el reconoci-
miento se expresa, primariamente, como una denuncia, como un grito desde las 
víctimas cuya negación ha atravesado total y radicalmente su ser. De ahí el llamado 
ellacuriano a constituir un pobre ya no de espíritu, sino, un pobre con espíritu, un 
pobre capaz de reconocerse como sujeto histórico y sujeto de derechos, un sujeto 
con historia y temporalidad, un sujeto que sea en comunidad.

Bibliografia

Ellacuría, I. (1985). «Función liberadora de la filosofía». Revista de Estudios 
Centroamericanos (ECA). El Salvador: UCA Editores, pp. 435-436.

Ellacuría, I. (1990). «Historización de los derechos humanos desde los pueblos oprimidos 
y las mayorías populares». Revista de Estudios Centroamericanos (ECA), (502), pp. 589-596.

Ellacuría, I. (2000). Escritos teológicos II. El Salvador: UCA Editores.
Ellacuría, I. (2001). «Filosofía, ¿para que?», en Escritos filosóficos III, UCA Editores, pp. 

115-131. (Publicado originalmente en Abra, 11, 1976).
Ellacuría, I. (2007a). Escritos filosóficos II. El Salvador: UCA Editores.
Ellacuría, I. (2007b). Filosofía de la realidad histórica. El Salvador: UCA Editores.
Fornet-Betancourt, R. (1992). 500 años después. La filosofía de la liberación en América 

Latina. México: Universidad Nacional Autónoma de México. 
Fornet-Betancourt, R. (1994). Hacia una filosofía intercultural latinoamericana. Costa 

Rica: Editorial DEI.
Fornet-Betancourt, R. (2001). Transformación intercultural de la filosofía. Ejercicios teóricos 

y prácticos de filosofía intercultural desde América Latina en el contexto de la globalización. 
Bilbao: Desclée de Brouwer.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1075-1085

	 U. SALOMÓN AMAYA, ENTRE LA DINÁMICA DEL RECONOCIMIENTO Y LA CIVILIZACIÓN DE LA POBREZA�1085

Fornet-Betancourt, R. (2003). Resistencia y solidaridad. Globalización capitalista y 
liberación. Madrid: Trotta.

Fornet-Betancourt, R. (2004a). Crítica intercultural de la filosofía latinoamericana actual. 
Madrid: Trotta.

Fornet-Betancourt, R. (2004b). «El programa de diálogo Norte-Sur: Historia de un 
proceso y balance provisional». En Filosofía para la convivencia. MAD.

Fornet-Betancourt, R. (2009). Tareas y propuestas de la filosofía intercultural. Alemania: 
Verlagsgruppee Mainz in Aachen.

Fornet-Betancourt, R. (2011). La filosofía intercultural y la dinámica del reconocimiento. 
Chile: Ediciones UC Temuco, Cátedra Fray Bartolomé de las Casas.

Rosero Morales, J. R. (2022). «Normalización filosófica o la naturalización de la 
colonialidad filosófica: consideraciones desde la filosofía intercultural». Cuestiones de 
Filosofía, 8(31). Tunja.

Scherbosky, F. (2017). «Tolerancia, reconocimiento, hospitalidad: Tensiones en torno a la 
desigualdad». Universitas Philosophica, 68(34). Bogotá.

Zuchel, L., y Samour, H. (2018). «Para una interculturalidad crítica: Reflexiones desde 
Raúl Fornet Betancourt e Ignacio Ellacuría». HYBRIS. Revista de Filosofía, 9. Santiago de 
Chile.

Zuchel, L., y Borges, C. (2021). «Sobre los congresos internacionales de filosofía 
intercultural y su importancia para la filosofía y el pensar actual». POIESIS Revista de 
Filosofía. Montes Claros.

Zuchel, L. (2020). «El pensamiento liberador de Ignacio Ellacuría». POIESIS Revista de 
Filosofía. Montes Claros.

Zuchel, L., y Henríquez Leiva, N. (2020). «Una crítica a la interculturalidad desde la 
interculturalidad crítica». Hermenéutica Intercultural, (33). Santiago de Chile.

Profesor invitado � Ulises Salomón Amaya Pérez
Departamento de Filosofía
Universidad Centroamericana «José Simeón cañas»
El Salvador
uamaya@uca.edu.sv

[Artículo aprobado para publicación en marzo de 2024]




