
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, pp. 1097-1115
doi: 10.14422/pen.v81.i316.y2025.011

ESTUDIOS, NOTAS, TEXTOS Y COMENTARIOS

EL DIOS DE HILDEGARD.
LA EXPERIENCIA MÍSTICA COMO LEGITIMACIÓN  

DE UNA VISIÓN DE MUNDO

FELIX ALEJANDRO CRISTIÁ
Universidad de Costa Rica

RESUMEN: Este artículo examina la experiencia mística de Hildegard von Bingen como un recurso 
para fundamentar una visión del mundo que trasciende lo teológico e incluye también lo político. Des-
de la perspectiva de la filosofía medieval, sustentada en una antropología filosófica, se abordan tres 
ejes principales: la clarificación de los conceptos centrales de la experiencia mística, el análisis de las 
visiones de Hildegard en relación con la cosmovisión de su época, y la valoración del alcance político 
de sus enseñanzas. En este marco, se plantea el problema de la legitimación: para sostener la posición 
de la Iglesia Católica, resultaba esencial subrayar la preeminencia del Hijo dentro del dogma y articular 
una visión del mundo coherente con ello, tarea a la que Hildegard consagró gran parte de su vida.

PALABRAS CLAVE: Hildegard von Bingen; Hildegarda de Bingen; misticismo; filosofía medieval; filo-
sofía de la religión.

The God of Hildegard. The Mystical Experience as a Legitimization  
Of A Worldview

ABSTRACT: This article analyzes the mystical experience of Hildegard von Bingen to explore how it 
can support a worldview that encompasses not only the theological but also the political. From the 
perspective of medieval philosophy, which is grounded in a philosophical anthropology, three key 
points are addressed: the clarification of essential concepts of mystical experience, the analysis of 
Hildegard’s visions and their relationship to the worldview of her time, and the evaluation of the political 
role her teachings may play. In this context, the issue of legitimization is discussed: to affirm the 
position of the Catholic Church, it is essential to emphasize the preeminence of the Son in dogma and 
adopt a specific worldview.

KEY WORDS: Hildegard of Bingen; Mysticism; Medieval philosophy; Philosophy of religion; Pantheism.

Introducción

Hildegard von Bingen (Hildegarda de Bingen), nacida en el Sacro Imperio Ro-
mano Germánico en el año 1098 fue, en muchos sentidos, una visionaria. Fundó 
el monasterio de Rupertsberg al oeste del río Rin, cerca del poblado de Bingen, 
tras abandonar su labor de abadesa del monasterio de Disibodenberg. Sus visio-
nes se consideraron proféticas, pero no en el sentido de un mensaje que relata lo 
que está por venir, sino como el esclarecimiento de una verdad hasta entonces 
oculta. A pesar de que a menudo se le suele referir como una mística, medieva-
listas como Kurt Ruh sostienen que Hildegard fue más bien una visionaria o una 
profeta1, a diferencia de algunas beguinas del siguiente Siglo, como Hadewijch 

1   Ruh, K., Kleine Schriften. Band II, Walter de Gruyter, Berlín, 1984. 



1098	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

de Amberes, quien se limita a describir lo que presenció durante un «arrebato de 
espíritu», donde subyace una experiencia individual que no siempre sigue una 
doctrina ortodoxa. Por el contrario, las interpretaciones de las visiones de Hil-
degard, brindadas por una luz viviente o «una voz desde el cielo»2 —según ella 
misma relata— no sobrepasan el canon bíblico católico y lo que este consideraba 
legítimo. 

Pero la abadesa de Bingen no solamente se entregó al estudio de la religión: 
«Como joven monja benedictina, la vida de Hildegard habría estado moldeada por 
la liturgia y el Stundengebet benedictino (oración de las horas litúrgicas), y tam-
bién por las actividades prácticas en el jardín botánico»3. Su labor como monja 
de la orden benedictina, el estudio de la naturaleza, su conocimiento de las obras 
intelectuales de la época, así como sus propias creaciones, tratados de medicina, 
su Lingua ignota, composiciones musicales y obras teatrales, la convirtieron en 
una figura influyente y venerada. A sus dones se le suma una astucia —hay que 
decir— política: comprendía bien las jerarquías celestiales y mundanas, de las que 
sacó provecho.

La época en la que vivió la —también llamada— sibila del Rin jugó a su favor. Si 
bien la Alemania de su tiempo no destacaba en gran medida por su propuesta inte-
lectual como lo haría Francia4, el continente europeo ya albergaba el «Renacimiento 
del siglo XII» que posibilitaría distintas manifestaciones culturales mediante cen-
tros intelectuales y que, gracias al desarrollo de los monasterios y de los movimien-
tos eclesiásticos y civiles que iban surgiendo, las grandes obras clásicas de filosofía 
comenzaban a ser difundidas y reproducidas.

Estos centros intelectuales, que representan diferentes estratos sociales, con-
sistían principalmente en monasterios, catedrales, cortes, ciudades y universida-
des. Estos varios tipos no tuvieron la misma importancia durante todo el período 
medieval; de hecho, algunos de ellos son desconocidos a principios de la Edad 
Media, y el desarrollo de los nuevos tipos es una fase característica del renaci-
miento del siglo XII5.

Se destaca el caso de las universidades, que pasarían de ser originalmente 
escuelas monacales y episcopales para posteriormente, con el apoyo de papas y 
emperadores, convertirse en instituciones de enseñanza integrales, sin restarle 
importancia a las abadías en cuanto a la formación académica, además de que 
a algunas mujeres ya se les permitía aprender latín6. Por todo lo anterior no es 
de extrañar que una mujer instruida como Hildegard lograra recibir el apoyo de 
personas influyentes del Siglo, como el emperador Friedrich I «Barbarossa» y el 
abad Bernard de Clairvaux, este último figura clave de la Segunda Cruzada y que, 

2   Hildegarda de Bingen, Scivias: Conoce los caminos, Trotta, Madrid, 1999.
3   Gössmann, E., «Hildegard of Bingen», en A History of Women Philosophers. Volume II. Me-

dieval, Renaissance and Enlightenment, ed. Mary Ellen Waithe, Kluwer Academic Publishers, USA, 
1989, p. 28. Traducción propia. Todas las traducciones de obras publicadas en inglés son propias.

4   Haskins, Ch. H., The Renaissance of the Twelfth Century, Harvard University Press, USA, 
1955.

5   Haskins, The Renaissance of the Twelfth Century, p. 32.
6   Gilson, E., La filosofía en la Edad Media. Desde los orígenes patrísticos hasta el fin del Siglo 

XIV, Gredos, Madrid, 1976.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD� 1099

de no haber sido por su respaldo, las visiones de la abadesa no hubieran alcanza-
do su difusión. 

El presente artículo se pregunta por la manera en que la experiencia mística, 
particularmente desde la perspectiva de Hildegard von Bingen, puede legitimar una 
visión del mundo que traspasa el ámbito teológico hasta llegar al político o terrenal. 
Por lo tanto, desde la filosofía medieval de su época, en la que subyace una antro-
pología filosófica de carácter soteriológico, se analizarán las visiones de la abadesa 
del Rin, principalmente de las partes I y II de su obra Scivias (Conoce los caminos), 
en concordancia con otros de sus textos visionarios. En la presente investigación 
se trabajará con la traducción de Scivias efectuada por Antonio Castro y Mónica 
Castro; la traducción de María Flisfisch, María Góngora y María Ortúzar del Liber 
divinorum operum; la traducción del Liber Vitae Meritorum por Bruce Hozeski, así 
como la correspondencia reunida de Hildegard. 

Nos enfocaremos en tres puntos principales: en primer lugar, esclareceremos al-
gunos conceptos que caracterizan la experiencia mística para, a continuación, anali-
zar la obra visionaria de Hildegard y su relación con la concepción del mundo en su 
época, donde el oscuro concepto de la trinidad se convierte en una herramienta de 
legitimización de una ley divina que permitirá entender, como tercer punto, el papel 
político de la experiencia mística en cuanto a legitimación. 

1.  Misticismo, ¿unión o comunión?

Con el fin de intentar comprender el misticismo desde la perspectiva de Hilde-
gard von Bingen, se hace necesario preguntarnos primero por el misticismo. Se 
podría decir que se encuentra en todas las religiones, o bien, es la manera en que 
estas son vividas por sus fieles. La religión cristiana, y hablando particularmente 
de la doctrina católica, ha logrado forjar su perdurabilidad mediante, entre otros 
aspectos, la rigurosidad de las normas propias de su institucionalización de base 
romana, además de otras formas de cristianismo primitivo que sucumbieron ante 
la versión promovida por la influencia de Pablo de Tarso7, que a su vez tuvieron 
influencia de otras tradiciones filosóficas y gnoseológicas. 

A pesar de las diversas connotaciones, la experiencia mística posee ciertos as-
pectos característicos en común. Sobre estos, William James apuntaba la inefa-
bilidad (las complicaciones para explicar la experiencia mística), un sentimiento 
de intuición supremo, a los que se le añade la fugacidad del estado místico y la 
pasividad del agente que lo experimenta8. Tales experiencias están también rela-
cionadas a la sensación de éxtasis (salir de la realidad) o la desconexión con el 
mundo sensorial, a veces violento, lo cual produce en el sujeto un sentimiento de 
convencimiento o certeza que le es al mismo tiempo difícil de explicar debido al 
contacto con una realidad «superior» que escapa de nuestro lenguaje común. De 
esta manera, la experiencia mística también puede implicar la transformación del 

7   Piñero, A., Los cristianismos derrotados, Edaf, España, 2007.
8   James, W., The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature, Penguin Classics, 

USA, 1982. 



1100	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

individuo mediante la sucesión de fases —ya sea simbólica o física— de iniciación, 
muerte y resurrección9.

El aspecto físico, y particularmente el cuerpo, adquiere en este momento mayor 
interés. Para establecer algunos elementos que nos permitan entender la experiencia 
mística desde la abadesa de Bingen, resulta conveniente comenzar por el sujeto, es 
decir, aquel que aspira a la salvación. Si bien es cierto que en la religión católica el 
cuerpo se ha de vencer o superar, fruto del dualismo entre alma y materia de in-
fluencia grecolatina que invadiría las preocupaciones intelectuales occidentales, el 
cuerpo humano y su relación con la salvación está muy presente en el culto cristiano. 
Cristo es el Verbo encarnado, y a través de este se manifiesta en el mundo. De hecho, 
Gössmann sugiere que la obra visionaria de Hildegard es en cierta medida una his-
toria de la salvación:

La correspondencia entre el macro- y el microcosmos, que también es elabo-
rada por los contemporáneos de Hildegard, está, en su obra, claramente integrada 
en un punto de vista interesado en la historia de la salvación. Al principio, la armo-
nía de las fuerzas y elementos cósmicos fue, según Hildegard, perturbada por la 
Caída, y debe ser reconstruida por el efecto, el cual se desborda en la Naturaleza, 
del papel de Cristo como salvador10.

La carne está dotada de culpabilidad y caducidad. La culpa era crucial de enal-
tecer, pues procuraba que el ser humano no cesara de postrarse ante la humildad, 
donde había que trabajar duro (en cuerpo y alma) para acercarse (o reencontrarse) 
con Dios. En el cristianismo se exalta la convivencia, la comunidad cristiana, y se 
le da énfasis al «creer». No obstante, el Cristo (o mejor dicho, la imagen de Cristo 
que prevaleció en las corrientes cristianas) enseña cómo se debe vivir con y entre 
nuestros semejantes. 

En el catolicismo se aspira a acercarse a Dios mediante la comunión con Cristo, 
pues este es su representación máxima en la sagrada eucaristía que se celebra en la 
misa. No se llega a dar una unión absoluta entre alma humana y Dios. Creador y 
creación se mantienen diferenciados (Dios como entidad trascendental), representa-
do al mismo tiempo como un ser inabarcable que rige el universo a través de un siste-
ma tripartito (Trinidad) que es a su vez su gran misterio. Pero los misterios —que no 
se pueden explicar— pueden llegar a ser experimentados, pues «el misticismo arraiga 
en el convencimiento de la afinidad de Dios con el hombre, y de una relación mutua y 
recíproca, en que el hombre finito puede experimentar la presencia de lo infinito sin 
ser víctima de engaños a sí mismo»11.

Como se ha señalado, Kurt Ruh no considera a Hildegard una mística en senti-
do estricto. «Por mucho que la visión sea una forma básica de la forma mística de 
ver y experimentar, no es una visión mística»12, esto porque, según ella misma con-
fiesa, sus visiones las recibió «despierta», es decir, no experimentó «aniquilación 
en éxtasis» o un rapto total. Otra diferencia, nos dice el medievalista suizo, es que 
la abadesa de Bingen relata y comenta lo que observa, mientras que las beguinas 

  9   Eliade, M., The Sacred and The Profane. The Nature of Religion, Harcourt, Brace & World, 
Inc., USA, 1987.

10   Gössmann, «Hildegard of Bingen», pp. 34-35.
11   Harkness, G., Misticismo. Su significado y su mensaje, Diana, México,1975, p. 22.
12   Ruh, Kleine Schriften, p. 345. Traducción propia del alemán. 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD� 1101

místicas, por ejemplo, intervienen y experimentan en la visión13. A pesar de ello, la 
obra de la abadesa da cuenta de una experiencia mística que la pone en contacto 
con distintas manifestaciones de Dios, representadas en las imágenes iluminadas 
—ya sean basadas en sus esbozos o las efectuadas por algún miniaturista en las edi-
ciones posteriores— que acompañan sus obras. Sobre este punto, Nathaniel Cam-
pbell apunta que estas imágenes son parte fundamental de los textos que permiten 
comprenderlos, no son adornos o complementos14.

Son estas maneras de representar a Dios las que toman gran interés cuando 
leemos la obra de Hildegard von Bingen. Una mujer débil y constantemente presa 
de aflicciones de salud, como ella misma se encarga de describir, se convirtió en el 
medio por el cual Dios comparte Su mensaje. Era muy importante para ella dejar 
claro que no era una simple mujer quien hablaba, sino Dios. Desde muy temprana 
edad —a los tres años— comenzó a tener visiones teológicas15, y las interpreta-
ciones de las mismas —ya sea para garantizar su divulgación o por la convicción 
acerca de lo experimentado— eran comunicadas por aquella voz «proveniente del 
cielo» durante los lapsos místicos. Momentos lúcidos, afirma, sin convulsiones, sin 
alteraciones de lengua ni intoxicaciones:

Mas las visiones que contemplé, nunca las percibí ni durante el sueño, ni en el 
reposo, ni en el delirio. Ni con los ojos de mi cuerpo, ni con los oídos del hombre 
exterior, ni en lugares apartados. Sino que las he recibido despierta, absorta con 
la mente pura, con los ojos y oídos del hombre interior, en espacios abiertos, se-
gún quiso la voluntad de Dios. Cómo sea posible esto, no puede el hombre carnal 
captarlo16. 

Las visiones provocadas por raptos espirituales son compartidas por nume-
rosos místicos y místicas dentro y fuera del cristianismo17 como la ya mencio-
nada Hadewijch de Amberes, por mencionar un caso cercano a la época18, pero 
la escritura también le ayudó a Hildegard a superar las limitaciones que por 
decreto tenían las mujeres. Acerca de esto sugiere Gössmann que, al tener las 
mujeres prohibido ostentar autoridad de enseñanza19, con su obra visionaria la 

13   Ibidem. Esta postura es compartida por Barbara Newman para quien Hildegard debería 
caracterizarse como una profetiza más que como mística, ya que no escribió primeramente para 
revelar su vida espiritual. Barbara Newman, «Hildegard of Bingen: Visions and Validation», en 
Church History, Vol. 54, No. 2 (Jun., 1985), pp. 163-175.

14   Campbell, N. M., «“Imago expandit splendorem suum”. Hildegard of Bingen’s Visio-Theo-
logical Designs in the Rupertsberg Scivias Manuscript», Eikón / Imago 4 (2), 2013.

15   Gössmann, «Hildegard of Bingen».
16   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 16.
17   Se destaca lo que Pablo escribe en la Segunda epístola a los corintios, acerca de un hombre 

«que fue arrebatado al paraíso, y escuchó palabras inefables que no es dado al hombre expresar», 
y sobre las revelaciones del Señor. Ver: 2 Corintios 12:1-7, Biblia. Contrario a esto, Pablo prefiere 
no hacer alardes de esta clase.

18   En efecto, las visiones de esta beguina del Siglo XIII comienzan con un «arrebato en espí-
ritu» que la condujo hacia la unidad de la esencia (Padre, Hijo y Espíritu Santo) de la que obtuvo 
la «inteligencia». En su séptima visión deja claro: «Nadie, que yo sepa, puede expresar la languidez 
que viví, y lo que yo pudiera decir sería incomprensible para todos aquellos que no han conocido 
al Amor en el deseo y a los que Amor nunca ha conocido». Hadewijch De Amberes, Visiones, José J. 
de Olañeta, Barcelona, 2005, p. 79.

19   Tal como menciona el versículo 1 Timoteo 2:11-12, Biblia.



1102	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

abadesa pudo acercar sus mensajes religiosos a los lectores sin llegar a violar 
ninguna norma eclesiástica20. Pero las visiones de la abadesa respondían al mis-
mo tiempo a la manera en que ella percibía al mundo natural, lo cual a su vez 
contribuyó a instaurar la legitimidad de la Iglesia en los tiempos convulsos que 
se aproximaban. 

2. D ios en tres formas

A lo largo de la obra escrita de la abadesa de Bingen, en la que plasmó tanto 
sus visiones como sus significados, se describen las diferentes formas o manifes-
taciones que adopta la divinidad para interactuar con la Creación. La idea del 
dios cristiano se encuentra estrechamente vinculada con la omnipotencia, pero 
¿cómo explicar la omnipotencia en un mundo contingente?, ¿cómo entenderla 
desde una óptica finita, terrenal? En los textos de la abadesa, acompañados de 
imágenes iluminadas de gran detalle21, podemos encontrar al menos tres formas 
de comprender a Dios, que a su vez representan distintas maneras de ver y sentir 
el mundo. 

2.1. Dios o el universo

La creencia en que «Dios procedió a crear al hombre a su imagen»22 posee una 
relevancia significativa en la llamada cultura occidental, y constituye uno de los 
principales problemas de la teología y la antropología filosófica (ser humano en 
cuanto a ser creado-creador). La creación del mundo descrita en la Biblia también 
ha forjado la cosmovisión en todos los lugares donde el cristianismo germinó. ¿De 
qué manera se retratan estos acontecimientos en la obra de Hildegard? En la ter-
cera visión de la primera parte de Liber Scivias (término abreviado de Conoce los 
caminos del señor), su primer libro visionario que comenzó a escribir en 1141, y que 
salió a la luz con la aprobación del papa Eugenio III, la abadesa relata lo que Dios 
le permitió contemplar. 

Ella describe una gran figura semejante a un huevo; a su alrededor ardían lla-
mas que lo envuelven todo. Estaba compuesto por varias capas en las que se ha-
llaban distintos elementos que identificó como fuego, torbellinos, éter y tinieblas. 
En el centro de la imagen se encontraba un montículo o montaña. Si observamos 
la imagen que acompañaba al texto más antiguo conservado de esta obra23, nota-

20   Gössmann, «Hildegard of Bingen».
21   Haskins menciona que durante el Siglo XII hubo un crecimiento en las técnicas de dibujo 

para la creación de textos iluminados, donde comienzan a reproducirse códices de gran tamaño, 
adornados con ilustraciones más detalladas y coloridas, además del avance de la quirografía y la 
creciente práctica de comentar los textos en el mismo documento. Haskins, The Renaissance of the 
Twelfth Century.

22   Génesis 1:27.
23   El manuscrito original más antiguo que se preservaba de Scivias se perdió durante la 

evacuación de Dresde en 1945. Un facsímil de este se produjo en la decada de 1920 en la abadía 
moderna de Hildegard en Eibingen, el cual es la referencia principal de las ediciones modernas. 
Ver: Campbell, «Imago expandit splendorem suum».



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD� 1103

mos que el fuego que envuelve a toda la figura representa la divina luz de Dios (al 
mismo tiempo fuego de Su venganza y fuego purificador), y en la capa más baja 
se encuentra el ser humano, representada por la montaña, la morada de la mate-
ria y los elementos densos. A continuación, ella explica lo que significa según una 
voz que escuchó desde el cielo: «Este gran instrumento redondo y umbroso que ves, 
semejante a un huevo, estrecho por arriba, ancho en su mitad y algo más ceñido en 
la parte inferior, representa al Dios Todopoderoso según la fe, inabarcable en Su 
majestad […]»24. De esta manera aseguraba que Dios se manifiesta «a través de 
lo visible y temporal»; Él es la totalidad que envuelve tolo lo que existe, tanto los 
elementos sutiles como los más toscos materiales. Nada escapa de Sí mismo. Para 
añadir a lo anterior, vale la pena fijarnos en el título de esta visión según se aprecia 
en el manuscrito: «El universo».

Pero después de revelar que la figura representa a Dios, prosigue con la expli-
cación de cada elemento que compone el «huevo»25 de manera independiente: las 
estrellas, el fuego, las antorchas o teas, las tinieblas, el montículo, entrelazando el 
significado de cada uno con distintos proverbios y versículos de la Biblia que daban 
cuenta de estos simbolismos, dejando de lado cualquier explicación de la imagen 
de manera integral, como podría ser la interpretación de Dios como inmanente al 
cosmos. En esta visión, Dios es todo pero al mismo tiempo se encuentra oculto.

Ahora bien, se podría alegar que Hildegard intenta transmitir su visión de la 
manera más clara posible, en este caso, para simbolizar el poder de Dios, si bien la 
experiencia mística traspasa los límites del lenguaje y las palabras. Al respecto me-
rece evocarse lo que el pseudo-Dionisio había escrito en Los nombres de Dios acerca 
del símbolo: «da forma y figura a las cosas sin forma y sin figura»26. Scivias es en 
gran medida una historia de la salvación, a través de sucesos pasados y futuros de 
carácter apocalípticos. Describe la caída del ser humano debido a la artimaña de 
la serpiente, donde lo puro, es decir, la Creación —en un principio— portadora de 
luz divina, con un primer pecado (la soberbia del demonio) y con el segundo (la 
desobediencia del hombre), se fue impregnando de tinieblas, esto es, la materia (re-
presentada bajo la analogía del lodo como el pecado del hombre) que se concentró 
en las capas más profundas de la Creación. El fuego y la tierra marcan la distancia 
entre cielo y abismo. Siguiendo a la abadesa, todas las cosas estarían en Dios, la luz, 
así como las tinieblas27, lo ligero, así como lo denso.

24   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 48.
25   La comparación con un huevo para explicar el mundo era recurrente en el Siglo XII, aun-

que no se concebía como inmanente a Dios. Ver: Mews, C., «Religious Thinker: “A Frail Human 
Being” on Fiery Life», en Voice of the Living Light. Hildegard of Bingen and Her World, ed. Barbara 
Newman, University of California, California, 1998. A propósito de esto, Gilson cita el De Imagine 
mundi, atribuido a Honorius Augustodunensis: el mundo es «una bola cuyo interior está dividido 
como el de un huevo; la gota de grasa que hay en el centro de la yema es la Tierra; la yema es la 
región del aire cargada de vapores, la clara es el éter, y la cáscara del mundo es el cielo. El origen 
del mundo es su creación por Dios». Gilson, La filosofía en la Edad Media, p. 298.

26   Pseudo Dionisio Areopagita, Obras completas. Los nombres de Dios. Jerarquía celeste. Jerar-
quía eclesiástica. Teología mística. Cartas varias, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2007, p. 9.

27   Esta consideración se acerca más a concepciones anteriores al cristianismo sobre la prove-
niencia del mal, tal como se menciona en Isaías 45:7. Desde el punto de vista judaico, dentro de un 
«monoteísmo absoluto», tanto el bien como el mal provienen de Dios. 



1104	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

Si seguimos esta representación, ¿se consideraría al dios cristiano inmanente 
o equivalente al universo como parte de una creencia aceptada durante algunos 
siglos de la Edad Media? Desde la doctrina católica y su historia, no parece una 
opción, pues «Cuando se ha subrayado la inmanencia de Dios sin su trascenden-
cia, la fe cristiana se ha polarizado hacia el panteísmo, que frecuentemente se ha 
convertido en humanismo, o en una especie de naturalismo rodeado de cierta aura 
religiosa»28. El panteísmo contradice el principio de un Dios trascendente. Para el 
teólogo jesuita de Lubac, en una crítica a Auguste Comte, el panteísmo vendría a 
representar un estado «que no es en el fondo más que un retroceso doctoral hacia 
un fetichismo vago y abstracto de donde pueden renacer, bajo nuevas formas, todas 
las fases teológicas»29.

Ahora bien, cabe señalar que con esta concepción de la totalidad no se pone 
en duda la conciencia de Dios como trascendente a la creación ni como principio 
ordenador del mismo, lo que se puede advertir, por ejemplo, cuando nos comenta: 
«Yo, el Padre, estoy presente en toda criatura y no Me ausento de ninguna como te 
ausentas tú, oh hombre»30. Se trata, en cambio, de Su manifestación a través de los 
objetos sensibles para el ser humano. No intenta exaltar la omnisciencia de Dios, la 
cual para ella sería un hecho natural, sino ilustrarnos su cualidad inabarcable y Su 
presencia divina en todas las cosas. 

Pero todavía estamos lejos de descifrar la cosmovisión divina que legó la Si-
bila del Rin. La segunda forma de la manifestación de Dios con relación a su 
Creación es la concepción tradicional (coloquial), que es la que impera a lo largo 
de Scivias, tal como se muestra en la imagen iluminada de la primera visión de 
la Tercera parte, donde sobre un trono, por encima de una nube que flota sobre 
un colosal bloque de piedra, «se sentaba un Ser viviente, inmerso en la luz de una 
prodigiosa gloria, y de una claridad tal, que no pude verlo con nitidez»31. Se trata 
de Dios como trascendente a nuestro mundo, más allá de nuestras limitadas 
facultades inteligibles. En efecto, Dios es causa del universo, interactúa con su 
obra desde un estado superior donde tiene absoluto control. El vínculo con su 
creación se da alegóricamente en sus visiones por medio del fuego eterno que 
todo lo abarca.

2.2.  Una tercera forma

Finalmente tenemos una imagen más para intentar comprender la manifesta-
ción de la omnipresencia de Dios. En algunas secciones de Scivias, así como de su 
segunda obra visionaria, Libro de los méritos de la vida (Liber Vitae Meritorum), este 
último de carácter más ético que teológico, para hablar de los procesos de la na-
turaleza Hildegard refiere a un modelo que de alguna manera podría considerarse 
la conciliación de las dos representaciones anteriores, y del que podríamos pensar 
que era la forma en que veía al mundo, es decir, sería una concepción intrínseca en 

28   Harkness, Misticismo, p. 74.
29   de Lubac, H., El drama del humanismo ateo, Encuentro, Madrid, 2012, p. 130.
30   Sexta visión de la segunda parte de Scivias, «El sacrificio de Cristo y la iglesia». Hildegarda 

de Bingen, Scivias, p. 217.
31   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 267.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD� 1105

su obra, posiblemente fruto de un pensamiento nutrido por el estudio, no sólo de la 
doctrina eclesiástica, sino también de los organismos vegetales, la medicina y de la 
teoría de los humores. Dios es la mente que domina el cuerpo cósmico. En el Vitae 
Meritorum la abadesa menciona 

Dios es eterno. Y el fuego es eterno. Y Dios está aquí. Él no es un fuego oculto 
ni un fuego silencioso, sino un fuego eficaz. Dios está más allá de la mente y del 
entendimiento de todas las criaturas. En la claridad de sus misterios y secretos, 
él dispone todo y gobierna sobre todo, tal como la cabeza gobierna sobre todo el 
cuerpo32.

Una «cabeza» cuyo alcance es inabarcable, ordenadora de un gran cuerpo que 
le sucede, cuyas extensiones son parte y manifestación del mundo mismo y de todo 
lo que lo compone. De manera similar, en el Libro de las obras divinas (Liber Divi-
norum Operum), que contiene a su vez una revisión de las visiones de Scivias y una 
historia de la naturaleza desde un punto de vista teológico y escatológico, apunta 
sobre el origen de la vida: 

Yo soy la potencia suprema e ígnea, que encendí todas las chispas vivientes 
y no exhalé cosa mortal alguna, sino que decido que sean las cosas que son; Yo, 
circunvolando el círculo envolvente con mis plumas superiores, esto es, con la 
sabiduría, adecuadamente lo dispuse así. Pero también Yo, vida ígnea de la sus-
tancia de la divinidad, arrojo llamas sobre la belleza de los campos y brillo en las 
aguas y resplandezco en el sol, en la luna y en las estrellas; y, con un viento de color 
broncíneo, despierto a la vida todas las cosas desde la vida invisible, que todo lo 
sostiene33.

En la segunda visión de la primera parte de esta tercera obra visionaria se des-
taca que, dejando ya de lado los intentos de simbolizar a Dios por medio de figuras 
como el huevo, ahora utiliza la rueda, o mejor dicho, seis círculos (posiblemente 
con relación a la forma esférica del mundo)34 y patrones geométricos que reúnen 
los cuatro elementos y los puntos cardinales. En su interior se encuentra el ser 
humano, y alrededor un rostro llameante abraza el cosmos en el círculo externo. 
Se trata del «hombre ígneo», o macrocosmos, gobernado por Dios sobre su cabeza, 
similar a lo visto en el Liber Vitae Meritorum, y como se puede apreciar en la imagen 
iluminada de esta segunda visión del Liber Divinorum Operum. A propósito de esta, 
la abadesa de Bingen relata:

Luego, en el pecho de la mencionada imagen que yo había visto como en me-
dio del aire austral, como ya se ha dicho, apareció una rueda de admirable visión 
en sus formas, de similitud casi igual a la de aquel instrumento que yo había visto 

32   Hildegard of Bingen, The Book of the Rewards of Life (Liber Vitae Meritorum), Oxford Uni-
versity Press, USA, 1994, p. 21.

33   Hildegarda de Bingen, Libro de las obras divinas (Liber divinorum operum), Herder, Barce-
lona, 2009, pp. 135-136.

34   En efecto, para Hildegard, así como para otros intelectuales de la época, el mundo posee 
forma esférica, «puesto que, siendo ella en todo entera, redonda y variable, un globo, que es entero 
y variable, imita mejor la forma de ella misma en cada parte». Hildegarda de Bingen, Libro de las 
obras divinas, p. 160.



1106	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

claramente hace veintiocho años como en una figura de huevo, del modo que se 
muestra en la tercera visión del libro Scivias […]35.

Cabe señalar que la idea del fuego como el elemento más ligero que abarca e 
ilumina a los demás elementos, y que se relaciona con el Espíritu Santo, recuerda 
a las concepciones de la tradición hermética y gnóstica36. El círculo representa 
lo inabarcable, afirma la voz desde el cielo: «En efecto, la divinidad en su pres-
ciencia y en su obra, es entera como la rueda y de ningún modo dividida, puesto 
que no tiene ni comienzo ni fin, ni puede ser abarcada por nada, porque no tiene 
tiempo»37. Por lo tanto, la relación entre Dios y la Creación según las visiones de 
la abadesa se pueden sintetizar de la siguiente manera: a) Dios es inabarcable e 
inherente a lo creado; b) Dios es la mente que gobierna al cuerpo del mundo; c) el 
ser humano es el microcosmos, y como tal posee la capacidad de comprender las 
obras divinas; está relacionado a Dios así como este lo está con todas las partes38; 
se dirige hacia Dios para comprenderse y poder salvarse. En el pensamiento visio-
nario de Hildegard no parece haber contradicción alguna entre la inmanencia y la 
trascendencia de Dios.

Ahora bien, a partir de lo anterior podemos hacernos una idea de cómo enten-
día Hildegard la naturaleza divina de Dios, pero ¿cómo se relaciona esta con el uso 
práctico que tendría tal concepción en la vida religiosa de los seres humanos, o 
bien, en la legitimación de la fe verdadera? Quizá el concepto que resulte más es-
clarecedor de esta relación sea el de la Trinidad, que alberga desde lo macro hasta 
lo perecedero a partir de una misma fuente que es a su vez unidad, pues como dirá 
Edith Stein, monja carmelita descalza y filósofa del Siglo XX: «El yo divino no está 
vacío, sino que él contiene, abraza y dirige toda la plenitud»39.

2.3.  La trinidad para entender la tercera forma

El concepto de la Trinidad fue adoptado ya avanzado el cristianismo, tras los 
consensos suscitados en el Concilio de Nicea del año 325, además que «[…] en el 
Concilio de Constantinopla del 381 se hizo ortodoxia la fórmula de que la vida 
interna divina se caracteriza por ser “una sustancia y tres personas”»40. El misterio 
de la hipóstasis se volvió fundamental en la doctrina católica para relacionar la 
divinidad y la humanidad del Salvador y, al ser un misterio, sólo puede ser entendi-
da por la devoción, y de ser necesario, con alegorías. No es nuestro objetivo tratar 
los problemas filosóficos y teológicos concernientes a la Trinidad; como afirma 
Mews, «Hildegard está más interesada en la relación de Dios con la creación que 

35   Hildegarda de Bingen, Libro de las obras divinas, p. 153.
36   No resulta extraña la similitud si tomamos en cuenta que la existencia de los textos her-

méticos era conocida en Europa a partir del Siglo XII, gracias a las traducciones del árabe que se 
estaban llevando a cabo en la época. 

37   Hildegarda de Bingen, Libro de las obras divinas, p. 159.
38   Ibidem.
39   Stein, E., Ser finito y ser eterno. Ensayo de una ascensión al sentido del ser, Fondo de Cultura 

Económica, México, 2004, p. 361.
40   Piñero, Los cristianismos derrotados, pp. 228-229.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD� 1107

en la doctrina de la Trinidad como tal»41, por lo que ella no intenta dar cuenta de 
su misterio.

Hildegard explica la segunda visión de la segunda parte de Scivias, «La trini-
dad», mediante conocimiento y tradiciones cuyos orígenes se remontan a antes 
del cristianismo. El concepto de unión y sus partes es análogo al de concepciones 
y orígenes místicos encontrados en distintas culturas antiguas como la griega y 
helenística42, donde los elementos de la naturaleza poseen varias connotaciones 
según distintos niveles de conciencia. La analogía del fuego o de la llama ha sido 
recurrente en los intentos de explicar la relación entre el Padre y el Verbo desde 
los inicios del cristianismo, tal como se puede observar en Justino Mártir (Siglo 
II)43. Por ejemplo, para explicar la triple manifestación, asistiéndose del universal 
símbolo del fuego, la visionaria dice: «El brillante fulgurar, el vigor arrebolado y el 
aliento ígneo componen la llama: brillante fulgurar para que alumbre, vigor arre-
bolado para que medre, aliento ígneo para que arda»44, tal es la composición de lo 
vivo. Si retornamos a la segunda visión del Liber Divinorum Operum, los 6 círculos 
que conforman la rueda que rodea al hombre están unidos por disposición divina, 
así como «las virtudes perfectas unidas entre sí en el hombre fiel son reforzadas por 
inspiración del Espíritu Santo»45, simbolizado por el aire.

Una concepción sobre la Trinidad que tuvo gran influencia durante el Siglo 
XII, enmarcada dentro de lo que se conoce como mística especulativa cistercien-
se, es la de Guillermo de Saint Thierry46, hombre cercano a Bernardo de Clara-
val —del que hablaremos más adelante— y contemporáneo de Hildegard, quien 
creía que el ser humano tendía naturalmente hacia Dios, ya que este dejó una 
reminiscencia de lo divino en el don del pensamiento; así bien, los humanos pue-
den acercarse al entendimiento de la divinidad a través del conocimiento de sí 
mismos, pues el alma (mens) está hecha a imagen de Dios47. Esta reminiscencia, 
posiblemente basada en lo que Agustín de Hipona llamaba «Memoria» —el alma 
o ser interior que busca a Dios48—, «engendra a nuestra razón, y que la voluntad 
procede de ambas. Esta trinidad creada es, en nosotros, representación de la 

41   Mews, «Religious Thinker», p. 58.
42   La resurrección de los cuerpos no era una creencia tan extraña para los judíos. Ver: Mircea 

Eliade, M., Historia de las creencias y las ideas religiosas. Vol. II. De Gautama Buda al triunfo del 
cristianismo, Paidós, Barcelona, 2019. Sin embargo, sí era extraña para los griegos clásicos, inte-
resados, más bien, en la inmortalidad del alma, superar la materia. Pablo intenta conciliar ambas 
doctrinas, y el vocabulario helenístico que emplea da cuenta de ello. Entre algunas de las concep-
ciones que surgen a partir de esta conciliación, está el dualismo Dios-mundo. Ver: 1 Corintios 2, 
12-14.

43   A propósito de esto, y siguiendo las Apologías de Justino, Étienne Gilson apunta: «Cuando 
intenta expresar la relación del Verbo al Padre, Justino emplea comparaciones necesariamente 
deficientes, como la de un fuego que enciende a otro sin disminuir él, o aquella —a todas luces es-
toica— del pensamiento (verbo interior) que se expresa en palabras (verbo hablado) sin separarse 
por eso de sí mismo». Gilson, La filosofía en la Edad Media, p. 21.

44   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 114.
45   Hildegarda de Bingen, Libro de las obras divinas, p. 164.
46   Fue abad del monasterio benedictino de Saint Thierry desde 1121, hasta su renuncia para 

ingresar a la orden cisterciense en Signy (hoy en día región de Francia). 
47   Gilson, La filosofía en la Edad Media.
48   Agustín de Hipona, Confesiones, Gredos, Madrid, 2010.



1108	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

Trinidad creadora: la memoria corresponde al Padre, la razón al Verbo y la volun-
tad al Espíritu Santo»49.

Según argumenta Campbell, la historia de la salvación presentada en Scivias 
describe «el orden de la creación bajo el Padre, el tiempo de la Iglesia bajo el Hijo 
y el orden de las virtudes como obra del Espíritu»50, similar a la efectuada por Joa-
quín de Fiore en la siguiente mitad de siglo. Las tres diferentes fuerzas representan 
tres manifestaciones diferentes del fuego eterno, remembrando el vínculo entre el 
símbolo de la llama y la «memoria» que ha sido recurrente en las distintas religio-
nes, así como «tres fuerzas hay en una piedra» (es decir, cuerpo físico), «tres en 
una llama» (energía), «y tres en una palabra»51, que podríamos comprender como 
el verbo manifestado en «hecho», pues no en vano la abadesa considera a Dios una 
«luz viviente»52. Una vez más, en el Libro de los méritos de la vida podemos encon-
trar esta noción (de manera controversial) en contraposición con la tradición judía: 
«Él hizo esto cuando unió a sí mismo la antigua ley que era como el sonido de la 
Palabra pero no era la Palabra»53.

La concepción de la divinidad en Hildegard tiende hacia la unión, donde lo múl-
tiple refiere a lo uno, pero que en el limitado lenguaje humano y en las prácticas 
religiosas tradicionales se muestran heterogéneas, es decir, como propiedades de 
distintos niveles de experiencia, podría considerarse una síntesis entre la antigua 
fe, oscura54, y la nueva comunión representada por la luz o la llama eternamente 
ardiente. Así como «resuena la palabra desde la boca de un hombre, más la boca no 
resonará sin la palabra, ni resonará la palabra si no hay vida»55, de modo similar, 
tres clases diferentes de energía que emanan de una misma fuente dan forma a un 
universo vivo que a su vez es consciente desde un plano que, no obstante, es tras-
cendental al ser humano.

Así como las rodillas sostienen a una persona y las pantorrillas dan fuerza 
a sus pies, así también Dios sostiene y fortalece todas las cosas y da fuerza a la 
tierra, ya que sostiene y da fuerza a sus criaturas. Porque la tierra es como las 
rodillas y las pantorrillas de sus criaturas56.

La analogía entre ser divino como mente y ser material (mundo) como cuerpo, 
mediante la noción tripartita se vuelve clave, no sólo para entender la inmanencia-
trascendencia de Dios que parece ser intrínseca a la visión de mundo que tenía 
la abadesa, sino también para aceptar al Hijo y a su legítima esposa, que para 

49   Ibidem., p. 281.
50   Campbell, «Imago expandit splendorem suum», p. 9.
51   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 115.
52   Tal como afirma al principio de la segunda visión de la segunda parte de Scivias: «La tri-

nidad».
53   Hildegard of Bingen, The Book of the Rewards of Life, p. 22.
54   En alusión a los antecesores del cristianismo. El uso de colores para contrastar la luz 

verdadera y el conocimiento que se encuentra en la penumbra es empleado frecuentemente en las 
imágenes iluminadas. Como veremos más adelante, el color negro se usará también para simboli-
zar la degradación de la fe.

55   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 115.
56   Hildegard of Bingen, The Book of the Rewards of Life, p. 23.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD� 1109

nuestra autora no es más que la Iglesia Católica57. La «antigua ley» se trata de la 
revelación de una ley moral proveniente de lo alto para ser adoptada por el pueblo 
escogido de este dios, en efecto, un dios nacional. Las palabras de Cristo, por otra 
parte, enaltecen creer en él e instan a vivir una vida en comunión espiritual ajena 
a nacionalidades particulares: una religión que se pretende universal. Con esto en 
mente nos disponemos ahora a abordar el último tema que nos hemos propuesto. 
La religión cristiana institucionalizada debía garantizar su supremacía sobre otros 
tipos de culto, y esto se logra en el ámbito terrenal, que no iba a estar exento de 
intrigas y conflictos.

3. L a experiencia mística como discurso legitimador

Hildegard von Bingen posiblemente fue tan buena religiosa como política58. De 
hecho, Kerby-Fulton se pregunta de qué manera se relaciona la Hildegard política 
con la Hildegard profética y afirma que, aunque su teología fue ortodoxa, su pensa-
miento reformista (apocalíptico) fue radical59. Incluso Barbara Newman considera 
que los aspectos morales, doctrinales y políticos de su mensaje superan por mu-
cho su expresión religiosa personal60. Las visiones de la abadesa poseen distintas 
particularidades, algunas veces alegóricas y en otras más oscuras, sin embargo, 
todas poseen un elemento en común: sus interpretaciones no sobrepasan el canon 
bíblico de la tradición católica. Ella hablaba de manera diferente según la persona 
a quien se dirigía, y escribió contra los cátaros61. No quedándose aquí, la revelación 
que trae consigo llega en un momento oportuno: un contexto marcado por guerras 
enaltecidas por la religión: la Segunda Cruzada. 

Recordemos que el Siglo en el que vivió la abadesa permitió el auge de las ins-
tituciones que incentivarían la protección de obras del intelecto humano, en par-
te gracias a los monasterios. La orden benedictina había contribuido durante los 
años anteriores a la copia y resguardo de distintos libros, sin embargo, «Para los 
monasterios benedictinos, el siglo XII fue un período de marcada decadencia, si es 

57   Hildegarda de Bingen, Scivias. Merece ser resaltado que esta concepción de la Iglesia como 
esposa del Salvador, que contrasta con las concepciones de los inicios del cristianismo donde la 
Ekklēsía formaba el cuerpo de Jesús, alcanza mayor popularidad desde los Siglos XI y XII junto 
al arte románico, además de que en esta época se exalta la figura de la Virgen como símbolo de 
la piedad. Ver: Gilson, La filosofía en la Edad Media & Eliade, Historia de las creencias y las ideas 
religiosas. Vol. II.

58   A diferencia de países como Francia o Inglaterra, la Alemania del siglo XII no iba a desta-
car intelectualmente; debido a la inestabilidad política muchas personas del clero estaban vincula-
das a las luchas por el poder en la región. «Los grandes prelados estuvieron en política, la mayoría 
de ellos muy metidos en política, como en el caso de los arzobispos renanos». Haskins, The Renais-
sance of the Twelfth Century, p. 53.

59   Kerby-Fulton, K., «Prophet and Reformer. “Smoke in the Vineyard”», en Voice of the Liv-
ing Light. Hildegard of Bingen and Her World, ed. Newman, Barbara, University of California Press, 
California, 1998.

60   Newman, «Hildegard of Bingen: Visions and Validation».
61   Hildegard von Bingen, The Letters of Hildegard von Bingen. Volume I, Oxford University 

Press, USA, 1994.



1110	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

que la decadencia no se había producido antes […]»62; perdieron su importancia 
intelectual ante nuevos órdenes que clamaban regresar a las Reglas eclesiásticas 
fundacionales. Sumando a lo anterior, el caso de los estados germánicos no fue 
muy distinto; los monjes perdían reputación y comienzan a establecerse nuevos 
movimientos reformistas provenientes de países latinos63 como el cisterciense o los 
agustinos, por lo que no es de extrañar que Hildegard haya acudido a una orden 
con mayor influencia.

Seguramente muy consciente de que pocas personas escucharían o aceptarían 
sus mensajes, pide respaldo —bajo la forma de una imploración por consejo— al 
ya mencionado Bernard de Clairvaux, abad del monasterio cisterciense de Clara-
val, donde por medio de una carta, que inicia con una adulación a este importante 
personaje de la iglesia, le confiesa la duda que tenía acerca de hacer públicas sus 
visiones, ya que las mismas provienen de una mujer débil y de limitada capacidad 
intelectual, como ella misma se describe. La abadesa de Bingen recurrirá a enalte-
cer su condición mortal, finita y enfermiza, no absteniéndose en hacerla recalcar 
todas las veces que fuera necesario para recordarles a los fieles que no era única-
mente una mujer quien les hablaba, sino una mujer débil, lo cual se puede entender 
desde la Regla de san Benito de profesar la humildad.

Padre, estoy muy preocupada por esta visión que se me ha aparecido a tra-
vés de la revelación divina, una visión no vista con los ojos de la carne sino solo 
en mi espíritu. Miserable, y de hecho más que miserable en mi condición fe-
menina, he visto desde mi temprana infancia grandes maravillas que mi lengua 
no tiene poder de expresar, pero que el Espíritu de Dios me ha enseñado que 
puedo creer […]. 

Ahora, padre, por el amor a Dios, busco consuelo en usted, para estar segura. 
Hace más de dos años, de hecho, lo vi a usted en una visión, como un hombre mi-
rando directamente al sol, valiente y sin miedo. Y lloré, porque yo soy tan tímida y 
temerosa. Buen y gentil padre, he sido puesta bajo su cuidado para que me revele 
a través de nuestra correspondencia si yo debería hablar estas cosas abiertamente 
o guardar silencio […]64.

Su prudencia también es notable a lo largo de sus obras, aunque seguramen-
te el convencimiento en la experiencia mística la dotó de tenacidad, pues «[…] 
el resultado es que la creencia no parece exigir argumento. No se trata de una 
“fe ciega”, porque la experiencia corrobora el convencimiento»65. Como hemos 
visto, primero ella narra las visiones. Las imágenes y el lenguaje críptico han 
sido históricamente una herramienta para representar lo que las palabras son 
incapaces de abarcar; desde este punto de vista es la mejor manera de comunicar 
una experiencia mística, sin embargo, ella no se queda aquí, siempre se pregunta 
«¿qué quiere decir esto?», y a continuación describe el significado recibido del 
mismo Dios. 

Aquí se hace preciso destacar que las ideas reformistas de Hildegard no iban 
en contra de una jerarquización fuertemente marcada de la vida monástica, 

62   Haskins, The Renaissance of the Twelfth Century, p. 36.
63   Ibidem.
64   Hildegard von Bingen, The Letters of Hildegard von Bingen, pp. 27-28.
65   Harkness, Misticismo, p. 68.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD� 1111

estando los monjes por encima de los clérigos, y estos a su vez de otras deno-
minaciones. Esta división, que no deja de ser social, trataría acaso de emular la 
jerarquía celeste que había sido descrita por Agustín en el Siglo IV, influenciada 
por el neoplatonismo, y que sería desarrollada con mayor detalle por la obra 
del autor al que la historia ha llamado Pseudo Dionisio Areopagita (Siglo VI), el 
cual produjo una fuerte influencia en la «metafísica de la luz» abordada por los 
teólogos del Siglo XII, y probablemente en la concepción de Hildegarda acerca 
de la «luz viviente»66.

En efecto, por causa de esta nuestra divinización a semejanza suya, la fuente 
de perfección, por amor a los hombres, nos ha revelado las jerarquías celestes, y 
ha instituido nuestra propia jerarquía a imitación de la celeste para que participe 
en su mismo divino sacerdocio, con la semejanza posible, para elevarnos valién-
donos de las cosas sensibles a las espirituales y desde los símbolos sagrados a la 
cima simple de las jerarquías celestes67.

Esta jerarquía celeste, que el Pseudo Dionisio comparará con «las purificacio-
nes propias de los ángeles, las iluminaciones supramundanas»68 que ayudan al 
ser humano a lograr la unión con Dios, permite construir un orden social a partir 
de la correspondencia con el orden celestial, como se puede advertir en la sexta 
visión de la primera parte de Scivias, «Los coros de los ángeles»69, que con sus 
voces glorifican la obra del Señor y dan la bienvenida a la salvación. Merece ser 
recordada la influencia que el pseudo-Areopagita ejerció en la mística especulati-
va70, incluyendo a Bernardo, así como en la obra de Tomás de Aquino en el siglo 
siguiente.

Veamos un par de ejemplos pertinentes. Comenzaremos con la quinta visión de 
la primera parte de Scivias: «La sinagoga». Una mujer sin ojos (en la ilustración 
que acompaña al texto aparece con los ojos cerrados); de la cintura para abajo es 
de color negro, los pies llenos de sangre, Abraham está en su corazón y Moisés en 
su pecho, «Y el resto de los profetas, en su vientre; cada uno mostraba sus signos y 
admiraban la belleza de la Iglesia»71. Esta es, en resumen, la Sinagoga, una mujer 
que se ha oscurecido en sus bases, que no puede ver la luz verdadera porque des-
preció al hijo de Dios y perdió el rumbo, no obstante, no deja de ser «la madre de la 
Encarnación del Hijo de Dios»72.

Pero la Sinagoga, es decir, la contenedora de la ley abrahámica, la representan-
te del Estado de Israel y del legítimo pueblo de Dios, «se extravió, relegando los 
preceptos divinos, y fue en pos del deleite carnal»73. Elisabeth Gössmann hace una 
interpretación de esta visión con cierta intención conciliadora con el judaísmo. 
Apunta que la sangre a los pies de «la Sinagoga» representa el asesinato de los 

66   Newman, «Hildegard of Bingen: Visions and Validation».
67   Pseudo Dionisio Areopagita, Obras completas, p. 105.
68   Ibidem., p. 32.
69   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 115.
70   Entre las notables influencias que pudo tener el pseudo-Areopagita se encuentra Orígenes 

(Siglo III), quien estudió el neoplatonismo en Alejandría bajo la tutela de Amonio Saccas.
71   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 93.
72   Ibidem.
73   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 88.



1112	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

profetas74, mientras que en el texto —si seguimos la traducción de Antonio y Mó-
nica Castro— dice: «llegado su ocaso, dio muerte al Profeta de profetas, entonces, 
abatida ella misma, se derrumbó […]»75. En efecto, Israel o el pueblo judío, según 
la tradición cristiana fue una de las causas de la decadencia espiritual monoteísta, 
rematando el hecho con la condena hacia el hijo de Dios, el Salvador. Y sobre la fe 
judía que falló, se estaba preparando la llegada de la legítima esposa del Hijo: la 
Iglesia (la fe católica), la que Hildegard abordará de manera más detallada en una 
siguiente visión de Scivias denominada «La iglesia», donde describe a otra mujer, 
«inmensa como una gran ciudad»76.

Mews recuerda que «La búsqueda de analogías racionales para describir la 
doctrina cristiana es un rasgo característico de la teología del siglo XII»77. Si bien 
la experiencia mística puede ser inefable pero que, bajo mandato divino tiene que 
ser revelada a los pueblos, se hace necesario «traducir» el mensaje al lenguaje co-
nocido, lo cual se logra a través de un contenido informativo previo que comple-
mentaría las falencias del mensaje, y esto es la fe católica que ya posee su propia 
terminología. En otras palabras, entre el mensaje divino y su uso práctico media 
la religión, o mejor dicho, el corpus religioso. Hildegard, una vez más en su obra 
Libro de los méritos de la vida, tras haber descrito cómo Dios contiene su creación 
«así como las rodillas sostienen a una persona y las pantorrillas dan fuerza a sus 
pies», que vimos anteriormente, nos explica que: 

Porque cuando la Divinidad se unió a la Virgen por el soplo del Espíritu Santo, 
la Palabra se hizo conocida a la humanidad. Por medio de la Palabra la Divinidad 
reveló a la humanidad la nueva ley cuando el sonido y la Palabra se convirtieron 
en una sola cosa, haciendo que la ley antigua y la nueva se armonizaran en una78. 

A continuación, la abadesa no duda en recordarnos que la ley antigua vio imper-
fectamente, casi en sombras, pero la nueva ve abiertamente79, similar a como vimos 
en Scivias (la Sinagoga, la Trinidad y la Iglesia). Es difícil saber hasta qué punto su 
obra influyó en los movimientos políticos de la época, pero sus visiones contribuyen 
en conjunto hacia un objetivo afín a las necesidades de la jerarquía eclesiástica: la 
legitimidad de la Iglesia como heredera oficial de la «ley antigua», pues se puede 
apreciar en la ya mencionada visión sobre la Trinidad: «Él enseñará tres alas que 
representan a la Santa Trinidad: entonces tú, oh Sinagoga, Me negarás, y otro pueblo 
me acogerá; entonces tú, oh Abraham, serás glorificado»80.

Epílogo: mujer devota

Las mujeres no siempre celebraron la veneración entre los letrados, aunque 
se podría decir que en muchas ocasiones sí compartieron la condena junto a los 

74   Gössmann, «Hildegard of Bingen».
75   Ibidem., p. 89.
76   Ibidem., p. 118.
77   Mews, «Religious Thinker», p. 28.
78   Hildegard of Bingen, The Book of the Rewards of Life, p. 23.
79   Ibidem. Primera parte, XXX.
80   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 126.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD� 1113

herejes. ¿Cómo logró nuestra abadesa ser tan escuchada, respetada y difundida 
en su época? Ciertamente poseía un privilegio con el que no contaban otras mís-
ticas del siguiente siglo como Hadewijch de Amberes, quien tuvo que escapar de 
la persecución, o Marguerite Porete, quien fue quemada viva, y esto es la aproba-
ción, el respaldo de la Iglesia. En efecto, era abadesa y de linaje noble, pero ¿es 
suficiente? 

La humildad profesada a partir de la exaltación de una existencia doliente pasa 
a ser, después de haber recibido la revelación, un menosprecio a sí misma presente 
a lo largo de sus textos, evitando de esta manera cualquier acusación de atentar 
contra la moral de la mujer ideal (por ejemplo, sumisión o prohibición de leer e 
interpretar ciertos textos), lo cual guarda similitud con otras místicas que también 
se presentaban como mujeres débiles y de poca capacidad intelectual81. De esta 
manera la abadesa de Bingen se anticipa a posibles acusaciones apelando a que una 
fuerza divina es la que le da la fortaleza. Así bien, no sólo pretende Hildegard hacer 
parecer que no es nadie relevante, sino que, y por si quedaba alguna duda, aclara 
que es el mismo Dios —al revelarle Su voluntad— quien la elige en su insignificante 
humanidad. Ahí radica el milagro de la revelación.

Oh frágil ser humano, ceniza de cenizas y podredumbre de podredumbre: ha-
bla y escribe lo que ves y escuchas. Pero al ser tímida para hablar, ingenua para 
exponer e ignorante para escribir, anuncia y escribe estas visiones, no según las 
palabras de los hombres, ni según el entendimiento de su fantasía82.

Una vez instaurada su reputación y autoridad, la abadesa pudo entregarse a 
la preservación de sus visiones por vías escrita y pictórica, además de sus poste-
riores peregrinaciones de predicación. Sus enseñanzas revelan una síntesis entre 
lo divino y lo material, que ella articula mediante su concepción de un Dios unifi-
cador, lo cual no sólo expresa una cosmología mística, sino que también legitima 
el papel de la Iglesia como heredera de la ley divina. Hildegard utiliza analogías 
entre el cuerpo y la mente para explicar cómo lo múltiple remite a lo uno, lo que 
refuerza la visión de una divinidad que sostiene y fortalece toda la creación, al 
tiempo que establece a la Iglesia Católica como el vehículo legítimo de esa unión 
sagrada.

Por otro lado, la humildad que Hildegard enfatiza en sus escritos le permite di-
fundir con mayor facilidad sus visiones ante una sociedad altamente jerarquizada. 
La interconexión entre su concepción de lo divino y su rol como profetisa legitima 
tanto su autoridad como la de la Iglesia, que se erige como la sucesora de la ley 
antigua y defensora de la verdad revelada. Esta integración entre su «misticismo» 
y su lugar dentro de las estructuras eclesiásticas refuerza su objetivo de consolidar 
el poder de la religión cristiana católica institucionalizada, justificando su supre-
macía en un mundo donde las tensiones políticas y espirituales exigían una clara 
autoridad divina.

81   Teresa de Jesús, casi 400 años después, recuerda su condición doliente a lo largo de El libro 
de la vida: «Porque Dios me dio tan poco talento para razonar ni para aprovecharme de la imagina-
ción —que la tengo tan torpe—, que aún procurándolo no conseguía del todo pensar y representar 
en mí la Humanidad del Señor». Santa Teresa de Jesús, Libro de su vida, Editorial Cántico, España, 
2011, p. 33.

82   Hildegarda de Bingen, Scivias, p. 15.



1114	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

No mucho tiempo después de la muerte de la abadesa de Bingen, Europa sería 
sede de distintas controversias. Con la reforma de las instituciones políticas y reli-
giosas, la mujer continuaría siendo relegada. Lamentablemente, el «renacimiento» 
que tuvo lugar durante el Siglo XII encontraría su ocaso en los siguientes años. Los 
siglos por venir darían lugar a un escenario inestable y turbulento: peleas por tierra 
y poder, disputas políticas por el control de los obispados a raíz del Concordato 
de Worms, una naciente inquisición para contrarrestar la herejía, plagas y, por su-
puesto, numerosas reformas institucionales y religiosas, contribuirían a mermar la 
poca libertad a la que podían aspirar las mujeres. Varios siglos pasarían para que el 
mundo volviera a hablar de la sibila del Rin. 

Bibliografía

Agustín de Hipona (2010). Confesiones. Madrid: Gredos.
Campbell, N. M. (2013). «Imago expandit splendorem suum». Hildegard of Bingen’s Visio-

Theological Designs in the Rupertsberg Scivias Manuscript”, Eikon / Imago 2 (2).
Eliade, M. (2019). Historia de las creencias y las ideas religiosas. Vol. II. De Gautama Buda al 

triunfo del cristianismo. Barcelona: Paidós.
Eliade, M. (1987). The Sacred and The Profane. The Nature of Religion. USA: Harcourt, Brace 

& World, Inc.
Gilson, É. (1976). La filosofía en la Edad Media. Desde los orígenes patrísticos hasta el fin del 

Siglo XIV. Madrid: Gredos.
Gössmann, E. (1989). «Hildegard of Bingen». En A History of Women Philosophers. Volume II. 

Medieval, Renaissance and Enlightenment, editado por Mary Ellen Waithe. USA: Kluwer 
Academic Publishers.

Hadewijch de Amberes (2005). Visiones. Ed. & trad. por María Tabuyo Ortega. Barcelona: 
José J. de Olañeta.

Harkness, G. (1975). Misticismo. Su significado y su mensaje. México: Diana.
Haskins, Ch. H. (1955). The Renaissance of the Twelfth Century. USA: Harvard University 

Press.
Hildegard of Bingen (1994). The Book of the Rewards of Life (Liber Vitae Meritorum). Trad. por 

Bruce W. Hozeski. USA: Oxford University Press.
Hildegard von Bingen (1994). The Letters of Hildegard von Bingen. Volume I. Trad. por Joseph 

L. Baird & Radd K. Ehrman. USA: Oxford University Press.
Hildegarda de Bingen (2009). Libro de las obras divinas (Liber divinorum operum). Trad. por 

María I. Flisfisch, María E. Góngora y María J. Ortúzar. Barcelona: Herder.
Hildegarda de Bingen (1999). Scivias: Conoce los caminos. Trad. por Antonio Castro y Mónica 

Castro. Madrid: Trotta.
James, W. (1982). The Varieties of Religious Experience. USA: Penguin Classics.
Kerby-Fulton, K. (1998). «Prophet and Reformer. “Smoke in the Vineyard”». En Voice of the 

Living Light. Hildegard of Bingen and Her World, editado por Newman, Barbara.Califor-
nia: University of California Press.

de Lubac, H. (2012). El drama del humanismo ateo. Madrid: Encuentro.
Mews, C. (1998). «Religious Thinker: “A Frail Human Being” on Fiery Life». En Voice of the 

Living Light. Hildegard of Bingen and Her World, editado por Newman, Barbara.Califor-
nia: University of California Press.

Newman, B. (1985). «Hildegard of Bingen: Visions and Validation». En Church History, Vol. 
54, No. 2, pp. 163-175.

Piñero, A. (2007). Los cristianismos derrotados. España: Edaf.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1097-1115

	 F. ALEJANDRO CRISTIÁ, EL DIOS DE HILDEGARD� 1115

Pseudo Dionisio Areopagita (2007). Obras completas. Los nombres de Dios. Jerarquía celeste. 
Jerarquía eclesiástica. Teología mística. Cartas varias. Madrid: Biblioteca de Autores Cris-
tianos.

Ruh, K. (1984). Kleine Schriften. Band II. Berlín: Walter de Gruyter.
Stein, E. (2004). Ser finito y ser eterno. Ensayo de una ascensión al sentido del ser, México: 

Fondo de Cultura Económica.
Teresa de Jesús (2011). Libro de su vida. Versión adaptada al castellano actual por Raúl Alon-

so, España: Editorial Cántico.

Universidad de Costa Rica � Felix Alejandro Cristiá

[Artículo aprobado para publicación en marzo de 2024]




