EL DIOS DE HILDEGARD.
LA EXPERIENCIA MISTICA COMO LEGITIMACION
DE UNA VISION DE MUNDO

FELIX ALEJANDRO CRISTIA

Universidad de Costa Rica

RESUMEN: Este articulo examina la experiencia mistica de Hildegard von Bingen como un recurso
para fundamentar una vision del mundo que trasciende lo teolégico e incluye también lo politico. Des-
de la perspectiva de la filosofia medieval, sustentada en una antropologia filoséfica, se abordan tres
ejes principales: la clarificacion de los conceptos centrales de la experiencia mistica, el andlisis de las
visiones de Hildegard en relacién con la cosmovision de su época, y la valoracién del alcance politico
de sus ensefianzas. En este marco, se plantea el problema de la legitimacion: para sostener la posicién
de la Iglesia Catolica, resultaba esencial subrayar la preeminencia del Hijo dentro del dogma y articular
una vision del mundo coherente con ello, tarea a la que Hildegard consagré gran parte de su vida.
PALABRAS CLAVE: Hildegard von Bingen; Hildegarda de Bingen; misticismo; filosofia medieval; filo-
sofia de la religion.

The God of Hildegard. The Mystical Experience as a Legitimization
Of A Worldview

ABSTRACT: This article analyzes the mystical experience of Hildegard von Bingen to explore how it
can support a worldview that encompasses not only the theological but also the political. From the
perspective of medieval philosophy, which is grounded in a philosophical anthropology, three key
points are addressed: the clarification of essential concepts of mystical experience, the analysis of
Hildegard’s visions and their relationship to the worldview of her time, and the evaluation of the political
role her teachings may play. In this context, the issue of legitimization is discussed: to affirm the
position of the Catholic Church, it is essential to emphasize the preeminence of the Son in dogma and
adopt a specific worldview.

KEY WORDS: Hildegard of Bingen; Mysticism; Medieval philosophy; Philosophy of religion; Pantheism.

INTRODUCCION

Hildegard von Bingen (Hildegarda de Bingen), nacida en el Sacro Imperio Ro-
mano Germadnico en el afio 1098 fue, en muchos sentidos, una visionaria. Fundé
el monasterio de Rupertsberg al oeste del rio Rin, cerca del poblado de Bingen,
tras abandonar su labor de abadesa del monasterio de Disibodenberg. Sus visio-
nes se consideraron proféticas, pero no en el sentido de un mensaje que relata lo
que esta por venir, sino como el esclarecimiento de una verdad hasta entonces
oculta. A pesar de que a menudo se le suele referir como una mistica, medieva-
listas como Kurt Ruh sostienen que Hildegard fue mas bien una visionaria o una
profetal, a diferencia de algunas beguinas del siguiente Siglo, como Hadewijch

' RuH, K., Kleine Schriften. Band II, Walter de Gruyter, Berlin, 1984.

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749 PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316, pp. 1097-1115
doi: 10.14422/pen.v81.i316.y2025.011



1098 F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD

de Amberes, quien se limita a describir lo que presencié durante un «arrebato de
espiritu», donde subyace una experiencia individual que no siempre sigue una
doctrina ortodoxa. Por el contrario, las interpretaciones de las visiones de Hil-
degard, brindadas por una luz viviente o «una voz desde el cielo»? —segun ella
misma relata— no sobrepasan el canon biblico catélico y lo que este consideraba
legitimo.

Pero la abadesa de Bingen no solamente se entregé al estudio de la religion:
«Como joven monja benedictina, la vida de Hildegard habria estado moldeada por
la liturgia y el Stundengebet benedictino (oracién de las horas litirgicas), y tam-
bién por las actividades practicas en el jardin botanico»3. Su labor como monja
de la orden benedictina, el estudio de la naturaleza, su conocimiento de las obras
intelectuales de la época, asi como sus propias creaciones, tratados de medicina,
su Lingua ignota, composiciones musicales y obras teatrales, la convirtieron en
una figura influyente y venerada. A sus dones se le suma una astucia —hay que
decir— politica: comprendia bien las jerarquias celestiales y mundanas, de las que
sacé6 provecho.

La época en la que vivi6 la —también llamada— sibila del Rin jugé a su favor. Si
bien la Alemania de su tiempo no destacaba en gran medida por su propuesta inte-
lectual como lo harfa Francia?, el continente europeo ya albergaba el «Renacimiento
del siglo XII» que posibilitaria distintas manifestaciones culturales mediante cen-
tros intelectuales y que, gracias al desarrollo de los monasterios y de los movimien-
tos eclesiasticos y civiles que iban surgiendo, las grandes obras clasicas de filosofia
comenzaban a ser difundidas y reproducidas.

Estos centros intelectuales, que representan diferentes estratos sociales, con-
sistian principalmente en monasterios, catedrales, cortes, ciudades y universida-
des. Estos varios tipos no tuvieron la misma importancia durante todo el periodo
medieval; de hecho, algunos de ellos son desconocidos a principios de la Edad
Media, y el desarrollo de los nuevos tipos es una fase caracteristica del renaci-
miento del siglo XII°.

Se destaca el caso de las universidades, que pasarian de ser originalmente
escuelas monacales y episcopales para posteriormente, con el apoyo de papas y
emperadores, convertirse en instituciones de ensefianza integrales, sin restarle
importancia a las abadias en cuanto a la formaciéon académica, ademas de que
a algunas mujeres ya se les permitia aprender latin®. Por todo lo anterior no es
de extranar que una mujer instruida como Hildegard lograra recibir el apoyo de
personas influyentes del Siglo, como el emperador Friedrich I «Barbarossa» y el
abad Bernard de Clairvaux, este ultimo figura clave de la Segunda Cruzada y que,

2 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias: Conoce los caminos, Trotta, Madrid, 1999.

3 GossMmANN, E., «Hildegard of Bingen», en A History of Women Philosophers. Volume II. Me-
dieval, Renaissance and Enlightenment, ed. Mary Ellen Waithe, Kluwer Academic Publishers, USA,
1989, p. 28. Traduccién propia. Todas las traducciones de obras publicadas en inglés son propias.

4 Haskins, Ch. H., The Renaissance of the Twelfth Century, Harvard University Press, USA,
1955.

5 Haskins, The Renaissance of the Twelfth Century, p. 32.

¢ GiLson, E., La filosofia en la Edad Media. Desde los origenes patristicos hasta el fin del Siglo
X1V, Gredos, Madrid, 1976.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD 1099

de no haber sido por su respaldo, las visiones de la abadesa no hubieran alcanza-
do su difusion.

El presente articulo se pregunta por la manera en que la experiencia mistica,
particularmente desde la perspectiva de Hildegard von Bingen, puede legitimar una
visién del mundo que traspasa el &mbito teol6gico hasta llegar al politico o terrenal.
Por lo tanto, desde la filosofia medieval de su época, en la que subyace una antro-
pologia filoséfica de caracter soteriolégico, se analizaran las visiones de la abadesa
del Rin, principalmente de las partes Iy II de su obra Scivias (Conoce los caminos),
en concordancia con otros de sus textos visionarios. En la presente investigacién
se trabajara con la traduccién de Scivias efectuada por Antonio Castro y Moénica
Castro; la traducciéon de Maria Flisfisch, Maria Géngora y Maria Orttzar del Liber
divinorum operum; la traduccion del Liber Vitae Meritorum por Bruce Hozeski, asi
como la correspondencia reunida de Hildegard.

Nos enfocaremos en tres puntos principales: en primer lugar, esclareceremos al-
gunos conceptos que caracterizan la experiencia mistica para, a continuacion, anali-
zar la obra visionaria de Hildegard y su relacién con la concepcién del mundo en su
época, donde el oscuro concepto de la trinidad se convierte en una herramienta de
legitimizacién de una ley divina que permitird entender, como tercer punto, el papel
politico de la experiencia mistica en cuanto a legitimacion.

1. MISTICISMO, ¢{UNION O COMUNION?

Con el fin de intentar comprender el misticismo desde la perspectiva de Hilde-
gard von Bingen, se hace necesario preguntarnos primero por el misticismo. Se
podria decir que se encuentra en todas las religiones, o bien, es la manera en que
estas son vividas por sus fieles. La religion cristiana, y hablando particularmente
de la doctrina catélica, ha logrado forjar su perdurabilidad mediante, entre otros
aspectos, la rigurosidad de las normas propias de su institucionalizaciéon de base
romana, ademas de otras formas de cristianismo primitivo que sucumbieron ante
la versién promovida por la influencia de Pablo de Tarso’, que a su vez tuvieron
influencia de otras tradiciones filoséficas y gnoseolégicas.

A pesar de las diversas connotaciones, la experiencia mistica posee ciertos as-
pectos caracteristicos en comun. Sobre estos, William James apuntaba la inefa-
bilidad (las complicaciones para explicar la experiencia mistica), un sentimiento
de intuicién supremo, a los que se le afiade la fugacidad del estado mistico y la
pasividad del agente que lo experimenta®. Tales experiencias estan también rela-
cionadas a la sensacién de éxtasis (salir de la realidad) o la desconexién con el
mundo sensorial, a veces violento, lo cual produce en el sujeto un sentimiento de
convencimiento o certeza que le es al mismo tiempo dificil de explicar debido al
contacto con una realidad «superior» que escapa de nuestro lenguaje comun. De
esta manera, la experiencia mistica también puede implicar la transformacion del

7 PINERO, A., Los cristianismos derrotados, Edaf, Espafia, 2007.
8 JaMES, W., The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature, Penguin Classics,
USA, 1982.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



1100 F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD

individuo mediante la sucesién de fases —ya sea simbdlica o fisica— de iniciacion,
muerte y resurreccién’.

El aspecto fisico, y particularmente el cuerpo, adquiere en este momento mayor
interés. Para establecer algunos elementos que nos permitan entender la experiencia
mistica desde la abadesa de Bingen, resulta conveniente comenzar por el sujeto, es
decir, aquel que aspira a la salvacién. Si bien es cierto que en la religiéon catélica el
cuerpo se ha de vencer o superar, fruto del dualismo entre alma y materia de in-
fluencia grecolatina que invadiria las preocupaciones intelectuales occidentales, el
cuerpo humano y su relaciéon con la salvacién estd muy presente en el culto cristiano.
Cristo es el Verbo encarnado, y a través de este se manifiesta en el mundo. De hecho,
Gossmann sugiere que la obra visionaria de Hildegard es en cierta medida una his-
toria de la salvacion:

La correspondencia entre el macro- y el microcosmos, que también es elabo-
rada por los contemporéaneos de Hildegard, estd, en su obra, claramente integrada
en un punto de vista interesado en la historia de la salvacién. Al principio, la armo-
nia de las fuerzas y elementos césmicos fue, segiin Hildegard, perturbada por la
Caida, y debe ser reconstruida por el efecto, el cual se desborda en la Naturaleza,
del papel de Cristo como salvador!®.

La carne esta dotada de culpabilidad y caducidad. La culpa era crucial de enal-
tecer, pues procuraba que el ser humano no cesara de postrarse ante la humildad,
donde habia que trabajar duro (en cuerpo y alma) para acercarse (o reencontrarse)
con Dios. En el cristianismo se exalta la convivencia, la comunidad cristiana, y se
le da énfasis al «creer». No obstante, el Cristo (o mejor dicho, la imagen de Cristo
que prevaleci6 en las corrientes cristianas) ensefia como se debe vivir con y entre
nuestros semejantes.

En el catolicismo se aspira a acercarse a Dios mediante la comunién con Cristo,
pues este es su representacién maxima en la sagrada eucaristia que se celebra en la
misa. No se llega a dar una unién absoluta entre alma humana y Dios. Creador y
creaciéon se mantienen diferenciados (Dios como entidad trascendental), representa-
do al mismo tiempo como un ser inabarcable que rige el universo a través de un siste-
ma tripartito (Trinidad) que es a su vez su gran misterio. Pero los misterios —que no
se pueden explicar— pueden llegar a ser experimentados, pues «el misticismo arraiga
en el convencimiento de la afinidad de Dios con el hombre, y de una relacién mutuay
reciproca, en que el hombre finito puede experimentar la presencia de lo infinito sin
ser victima de engafios a sf mismo»!!.

Como se ha senalado, Kurt Ruh no considera a Hildegard una mistica en senti-
do estricto. «Por mucho que la visién sea una forma basica de la forma mistica de
ver y experimentar, no es una visiéon mistica»'?, esto porque, segin ella misma con-
fiesa, sus visiones las recibié «despierta», es decir, no experimenté «aniquilacién
en éxtasis» o un rapto total. Otra diferencia, nos dice el medievalista suizo, es que
la abadesa de Bingen relata y comenta lo que observa, mientras que las beguinas

®  ELIADE, M., The Sacred and The Profane. The Nature of Religion, Harcourt, Brace & World,
Inc., USA, 1987.

10 GossmanN, «Hildegard of Bingen», pp. 34-35.

' HARKNESS, G., Misticismo. Su significado y su mensaje, Diana, México,1975, p. 22.

12 RuH, Kleine Schriften, p. 345. Traduccion propia del aleman.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD 1101

misticas, por ejemplo, intervienen y experimentan en la visién'3. A pesar de ello, la
obra de la abadesa da cuenta de una experiencia mistica que la pone en contacto
con distintas manifestaciones de Dios, representadas en las iméagenes iluminadas
—va sean basadas en sus esbozos o las efectuadas por algiin miniaturista en las edi-
ciones posteriores— que acomparian sus obras. Sobre este punto, Nathaniel Cam-
pbell apunta que estas imagenes son parte fundamental de los textos que permiten
comprenderlos, no son adornos o complementos'4.

Son estas maneras de representar a Dios las que toman gran interés cuando
leemos la obra de Hildegard von Bingen. Una mujer débil y constantemente presa
de aflicciones de salud, como ella misma se encarga de describir, se convirtié en el
medio por el cual Dios comparte Su mensaje. Era muy importante para ella dejar
claro que no era una simple mujer quien hablaba, sino Dios. Desde muy temprana
edad —a los tres aflos— comenzé a tener visiones teoldgicas', y las interpreta-
ciones de las mismas —ya sea para garantizar su divulgacién o por la conviccién
acerca de lo experimentado— eran comunicadas por aquella voz «proveniente del
cielo» durante los lapsos misticos. Momentos ltcidos, afirma, sin convulsiones, sin
alteraciones de lengua ni intoxicaciones:

Mas las visiones que contemplé, nunca las percibi ni durante el suefio, ni en el
reposo, ni en el delirio. Ni con los ojos de mi cuerpo, ni con los oidos del hombre
exterior, ni en lugares apartados. Sino que las he recibido despierta, absorta con
la mente pura, con los ojos y oidos del hombre interior, en espacios abiertos, se-
gun quiso la voluntad de Dios. Como sea posible esto, no puede el hombre carnal
captarlo’®.

Las visiones provocadas por raptos espirituales son compartidas por nume-
rosos misticos y misticas dentro y fuera del cristianismo'?” como la ya mencio-
nada Hadewijch de Amberes, por mencionar un caso cercano a la época'®, pero
la escritura también le ayud6 a Hildegard a superar las limitaciones que por
decreto tenian las mujeres. Acerca de esto sugiere Gossmann que, al tener las
mujeres prohibido ostentar autoridad de ensefianza'®, con su obra visionaria la

13 Ibidem. Esta postura es compartida por Barbara Newman para quien Hildegard deberia
caracterizarse como una profetiza mas que como mistica, ya que no escribié primeramente para
revelar su vida espiritual. Barbara Newman, «Hildegard of Bingen: Visions and Validation», en
Church History, Vol. 54, No. 2 (Jun., 1985), pp. 163-175.

4 CampBELL, N. M., «“Imago expandit splendorem suum”. Hildegard of Bingen'’s Visio-Theo-
logical Designs in the Rupertsberg Scivias Manuscript», Eikén / Imago 4 (2), 2013.

15 GossmaNN, «Hildegard of Bingen».

16 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 16.

17 Se destaca lo que Pablo escribe en la Segunda epistola a los corintios, acerca de un hombre
«que fue arrebatado al paraiso, y escuché palabras inefables que no es dado al hombre expresar»,
y sobre las revelaciones del Sefor. Ver: 2 Corintios 12:1-7, Biblia. Contrario a esto, Pablo prefiere
no hacer alardes de esta clase.

8 En efecto, las visiones de esta beguina del Siglo XIII comienzan con un «arrebato en espi-
ritu» que la condujo hacia la unidad de la esencia (Padre, Hijo y Espiritu Santo) de la que obtuvo
la «inteligencia». En su séptima vision deja claro: «Nadie, que yo sepa, puede expresar la languidez
que vivi, y lo que yo pudiera decir seria incomprensible para todos aquellos que no han conocido
al Amor en el deseo y a los que Amor nunca ha conocido». HabEwucH DE AMBERES, Visiones, José J.
de Olafieta, Barcelona, 2005, p. 79.

19 Tal como menciona el versiculo 1 Timoteo 2:11-12, Biblia.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



1102 F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD

abadesa pudo acercar sus mensajes religiosos a los lectores sin llegar a violar
ninguna norma eclesiastica?. Pero las visiones de la abadesa respondian al mis-
mo tiempo a la manera en que ella percibia al mundo natural, lo cual a su vez
contribuy6 a instaurar la legitimidad de la Iglesia en los tiempos convulsos que
se aproximaban.

2. DIOoS EN TRES FORMAS

A lo largo de la obra escrita de la abadesa de Bingen, en la que plasmé tanto
sus visiones como sus significados, se describen las diferentes formas o manifes-
taciones que adopta la divinidad para interactuar con la Creacién. La idea del
dios cristiano se encuentra estrechamente vinculada con la omnipotencia, pero
¢como explicar la omnipotencia en un mundo contingente?, ;cémo entenderla
desde una 6ptica finita, terrenal? En los textos de la abadesa, acompanados de
imagenes iluminadas de gran detalle?', podemos encontrar al menos tres formas
de comprender a Dios, que a su vez representan distintas maneras de ver y sentir
el mundo.

2.1. Dios o el universo

La creencia en que «Dios procedi6 a crear al hombre a su imagen»?? posee una
relevancia significativa en la llamada cultura occidental, y constituye uno de los
principales problemas de la teologia y la antropologia filoséfica (ser humano en
cuanto a ser creado-creador). La creacion del mundo descrita en la Biblia también
ha forjado la cosmovisién en todos los lugares donde el cristianismo germiné. ¢De
qué manera se retratan estos acontecimientos en la obra de Hildegard? En la ter-
cera vision de la primera parte de Liber Scivias (término abreviado de Conoce los
caminos del sefior), su primer libro visionario que comenz6 a escribir en 1141, y que
sali6 a la luz con la aprobacién del papa Eugenio III, la abadesa relata lo que Dios
le permiti6é contemplar.

Ella describe una gran figura semejante a un huevo; a su alrededor ardian lla-
mas que lo envuelven todo. Estaba compuesto por varias capas en las que se ha-
llaban distintos elementos que identific6 como fuego, torbellinos, éter y tinieblas.
En el centro de la imagen se encontraba un monticulo o montana. Si observamos
la imagen que acompanaba al texto més antiguo conservado de esta obra?, nota-

20 GossManN, «Hildegard of Bingen».

21 Haskins menciona que durante el Siglo XII hubo un crecimiento en las técnicas de dibujo
para la creacién de textos iluminados, donde comienzan a reproducirse cédices de gran tamaiio,
adornados con ilustraciones mas detalladas y coloridas, ademés del avance de la quirografia y la
creciente practica de comentar los textos en el mismo documento. Haskins, The Renaissance of the
Twelfth Century.

22 Génesis 1:27.

2 El manuscrito original més antiguo que se preservaba de Scivias se perdié durante la
evacuacion de Dresde en 1945. Un facsimil de este se produjo en la decada de 1920 en la abadia
moderna de Hildegard en Eibingen, el cual es la referencia principal de las ediciones modernas.
Ver: Campbell, «Imago expandit splendorem suum».

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD 1103

mos que el fuego que envuelve a toda la figura representa la divina luz de Dios (al
mismo tiempo fuego de Su venganza y fuego purificador), y en la capa mas baja
se encuentra el ser humano, representada por la montana, la morada de la mate-
ria y los elementos densos. A continuacion, ella explica lo que significa segiin una
voz que escuché desde el cielo: «Este gran instrumento redondo y umbroso que ves,
semejante a un huevo, estrecho por arriba, ancho en su mitad y algo mds ceriido en
la parte inferior, representa al Dios Todopoderoso segun la fe, inabarcable en Su
majestad [...]»?*. De esta manera aseguraba que Dios se manifiesta «a través de
lo visible y temporal»; El es la totalidad que envuelve tolo lo que existe, tanto los
elementos sutiles como los més toscos materiales. Nada escapa de Si mismo. Para
anadir a lo anterior, vale la pena fijarnos en el titulo de esta visién segtin se aprecia
en el manuscrito: «El universo».

Pero después de revelar que la figura representa a Dios, prosigue con la expli-
cacién de cada elemento que compone el «<huevo»? de manera independiente: las
estrellas, el fuego, las antorchas o teas, las tinieblas, el monticulo, entrelazando el
significado de cada uno con distintos proverbios y versiculos de la Biblia que daban
cuenta de estos simbolismos, dejando de lado cualquier explicacién de la imagen
de manera integral, como podria ser la interpretaciéon de Dios como inmanente al
cosmos. En esta visién, Dios es todo pero al mismo tiempo se encuentra oculto.

Ahora bien, se podria alegar que Hildegard intenta transmitir su visién de la
manera mas clara posible, en este caso, para simbolizar el poder de Dios, si bien la
experiencia mistica traspasa los limites del lenguaje y las palabras. Al respecto me-
rece evocarse lo que el pseudo-Dionisio habia escrito en Los nombres de Dios acerca
del simbolo: «da forma y figura a las cosas sin forma y sin figura»?¢. Scivias es en
gran medida una historia de la salvacién, a través de sucesos pasados y futuros de
caracter apocalipticos. Describe la caida del ser humano debido a la artimafia de
la serpiente, donde lo puro, es decir, la Creacién —en un principio— portadora de
luz divina, con un primer pecado (la soberbia del demonio) y con el segundo (la
desobediencia del hombre), se fue impregnando de tinieblas, esto es, la materia (re-
presentada bajo la analogia del lodo como el pecado del hombre) que se concentré
en las capas mas profundas de la Creacién. El fuego y la tierra marcan la distancia
entre cielo y abismo. Siguiendo a la abadesa, todas las cosas estarian en Dios, la luz,
asi como las tinieblas?’, lo ligero, asi como lo denso.

24 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 48.

% La comparacién con un huevo para explicar el mundo era recurrente en el Siglo XII, aun-
que no se concebia como inmanente a Dios. Ver: Mews, C., «Religious Thinker: “A Frail Human
Being” on Fiery Life», en Voice of the Living Light. Hildegard of Bingen and Her World, ed. Barbara
Newman, University of California, California, 1998. A propésito de esto, Gilson cita el De Imagine
mundi, atribuido a Honorius Augustodunensis: el mundo es «una bola cuyo interior esta dividido
como el de un huevo; la gota de grasa que hay en el centro de la yema es la Tierra; la yema es la
region del aire cargada de vapores, la clara es el éter, y la cascara del mundo es el cielo. El origen
del mundo es su creacién por Dios». GiLsoN, La filosofia en la Edad Media, p. 298.

26 Pseupo DioNisio AREOPAGITA, Obras completas. Los nombres de Dios. Jerarquia celeste. Jerar-
quia eclesidstica. Teologia mistica. Cartas varias, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2007, p. 9.

27 Esta consideracion se acerca méas a concepciones anteriores al cristianismo sobre la prove-
niencia del mal, tal como se menciona en Isaias 45:7. Desde el punto de vista judaico, dentro de un
«monoteismo absoluto», tanto el bien como el mal provienen de Dios.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



1104 F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD

Si seguimos esta representacion, ¢se consideraria al dios cristiano inmanente
o equivalente al universo como parte de una creencia aceptada durante algunos
siglos de la Edad Media? Desde la doctrina catélica y su historia, no parece una
opcidn, pues «Cuando se ha subrayado la inmanencia de Dios sin su trascenden-
cia, la fe cristiana se ha polarizado hacia el panteismo, que frecuentemente se ha
convertido en humanismo, o en una especie de naturalismo rodeado de cierta aura
religiosa»?®. El panteismo contradice el principio de un Dios trascendente. Para el
te6logo jesuita de Lubac, en una critica a Auguste Comte, el panteismo vendria a
representar un estado «que no es en el fondo mas que un retroceso doctoral hacia
un fetichismo vago y abstracto de donde pueden renacer, bajo nuevas formas, todas
las fases teol6gicas»®.

Ahora bien, cabe sefialar que con esta concepcién de la totalidad no se pone
en duda la conciencia de Dios como trascendente a la creacién ni como principio
ordenador del mismo, lo que se puede advertir, por ejemplo, cuando nos comenta:
«Yo, el Padre, estoy presente en toda criatura y no Me ausento de ninguna como te
ausentas ti, oh hombre»®. Se trata, en cambio, de Su manifestacion a través de los
objetos sensibles para el ser humano. No intenta exaltar la omnisciencia de Dios, la
cual para ella seria un hecho natural, sino ilustrarnos su cualidad inabarcable y Su
presencia divina en todas las cosas.

Pero todavia estamos lejos de descifrar la cosmovision divina que legé la Si-
bila del Rin. La segunda forma de la manifestacién de Dios con relacién a su
Creacion es la concepcion tradicional (coloquial), que es la que impera a lo largo
de Scivias, tal como se muestra en la imagen iluminada de la primera visién de
la Tercera parte, donde sobre un trono, por encima de una nube que flota sobre
un colosal bloque de piedra, «se sentaba un Ser viviente, inmerso en la luz de una
prodigiosa gloria, y de una claridad tal, que no pude verlo con nitidez»*'. Se trata
de Dios como trascendente a nuestro mundo, mas alld de nuestras limitadas
facultades inteligibles. En efecto, Dios es causa del universo, interactiia con su
obra desde un estado superior donde tiene absoluto control. El vinculo con su
creacion se da alegéricamente en sus visiones por medio del fuego eterno que
todo lo abarca.

2.2.  Una tercera forma

Finalmente tenemos una imagen mas para intentar comprender la manifesta-
cién de la omnipresencia de Dios. En algunas secciones de Scivias, asi como de su
segunda obra visionaria, Libro de los méritos de la vida (Liber Vitae Meritorum), este
altimo de caracter mas ético que teolégico, para hablar de los procesos de la na-
turaleza Hildegard refiere a un modelo que de alguna manera podria considerarse
la conciliacién de las dos representaciones anteriores, y del que podriamos pensar
que era la forma en que veia al mundo, es decir, seria una concepcion intrinseca en

28 HARKNESS, Misticismo, p. 74.

2 pg Lusac, H., El drama del humanismo ateo, Encuentro, Madrid, 2012, p. 130.

30 Sexta vision de la segunda parte de Scivias, «El sacrificio de Cristo y la iglesia». HILDEGARDA
DE BINGEN, Scivias, p. 217.

31 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 267.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD 1105

su obra, posiblemente fruto de un pensamiento nutrido por el estudio, no sélo de la
doctrina eclesiéstica, sino también de los organismos vegetales, la medicina y de la
teoria de los humores. Dios es la mente que domina el cuerpo césmico. En el Vitae
Meritorum la abadesa menciona

Dios es eterno. Y el fuego es eterno. Y Dios est4 aqui. El no es un fuego oculto
ni un fuego silencioso, sino un fuego eficaz. Dios est4 mas all4 de la mente y del
entendimiento de todas las criaturas. En la claridad de sus misterios y secretos,
él dispone todo y gobierna sobre todo, tal como la cabeza gobierna sobre todo el
cuerpo’z.

Una «cabeza» cuyo alcance es inabarcable, ordenadora de un gran cuerpo que
le sucede, cuyas extensiones son parte y manifestaciéon del mundo mismo y de todo
lo que lo compone. De manera similar, en el Libro de las obras divinas (Liber Divi-
norum Operum), que contiene a su vez una revision de las visiones de Scivias y una
historia de la naturaleza desde un punto de vista teolégico y escatolégico, apunta
sobre el origen de la vida:

Yo soy la potencia suprema e ignea, que encendi todas las chispas vivientes
y no exhalé cosa mortal alguna, sino que decido que sean las cosas que son; Yo,
circunvolando el circulo envolvente con mis plumas superiores, esto es, con la
sabiduria, adecuadamente lo dispuse asi. Pero también Yo, vida ignea de la sus-
tancia de la divinidad, arrojo llamas sobre la belleza de los campos y brillo en las
aguas y resplandezco en el sol, en la luna y en las estrellas; y, con un viento de color
broncineo, despierto a la vida todas las cosas desde la vida invisible, que todo lo
sostiene®.

En la segunda visién de la primera parte de esta tercera obra visionaria se des-
taca que, dejando ya de lado los intentos de simbolizar a Dios por medio de figuras
como el huevo, ahora utiliza la rueda, o mejor dicho, seis circulos (posiblemente
con relacién a la forma esférica del mundo)?* y patrones geométricos que retinen
los cuatro elementos y los puntos cardinales. En su interior se encuentra el ser
humano, y alrededor un rostro llameante abraza el cosmos en el circulo externo.
Se trata del «<hombre igneo», 0 macrocosmos, gobernado por Dios sobre su cabeza,
similar a lo visto en el Liber Vitae Meritorum, y como se puede apreciar en la imagen
iluminada de esta segunda visién del Liber Divinorum Operum. A propdsito de esta,
la abadesa de Bingen relata:

Luego, en el pecho de la mencionada imagen que yo habia visto como en me-
dio del aire austral, como ya se ha dicho, aparecié una rueda de admirable visiéon
en sus formas, de similitud casi igual a la de aquel instrumento que yo habia visto

32 HILDEGARD OF BINGEN, The Book of the Rewards of Life (Liber Vitae Meritorum), Oxford Uni-
versity Press, USA, 1994, p. 21.

33 HILDEGARDA DE BINGEN, Libro de las obras divinas (Liber divinorum operum), Herder, Barce-
lona, 2009, pp. 135-136.

3 En efecto, para Hildegard, asi como para otros intelectuales de la época, el mundo posee
forma esférica, «puesto que, siendo ella en todo entera, redonda y variable, un globo, que es entero
y variable, imita mejor la forma de ella misma en cada parte». Hildegarda de Bingen, Libro de las
obras divinas, p. 160.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



1106 F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD

claramente hace veintiocho afos como en una figura de huevo, del modo que se
muestra en la tercera visién del libro Scivias [...]%.

Cabe senalar que la idea del fuego como el elemento mas ligero que abarca e
ilumina a los demas elementos, y que se relaciona con el Espiritu Santo, recuerda
a las concepciones de la tradiciéon hermética y gnéstica®®. El circulo representa
lo inabarcable, afirma la voz desde el cielo: «En efecto, la divinidad en su pres-
ciencia y en su obra, es entera como la rueda y de ningiin modo dividida, puesto
que no tiene ni comienzo ni fin, ni puede ser abarcada por nada, porque no tiene
tiempo»?*7. Por lo tanto, la relacién entre Dios y la Creacién segun las visiones de
la abadesa se pueden sintetizar de la siguiente manera: a) Dios es inabarcable e
inherente a lo creado; b) Dios es la mente que gobierna al cuerpo del mundo; ¢) el
ser humano es el microcosmos, y como tal posee la capacidad de comprender las
obras divinas; esté relacionado a Dios asi como este lo estd con todas las partes?;
se dirige hacia Dios para comprenderse y poder salvarse. En el pensamiento visio-
nario de Hildegard no parece haber contradiccién alguna entre la inmanencia y la
trascendencia de Dios.

Ahora bien, a partir de lo anterior podemos hacernos una idea de c6mo enten-
dia Hildegard la naturaleza divina de Dios, pero ¢c6mo se relaciona esta con el uso
practico que tendria tal concepcion en la vida religiosa de los seres humanos, o
bien, en la legitimacién de la fe verdadera? Quiza el concepto que resulte mas es-
clarecedor de esta relacion sea el de la Trinidad, que alberga desde lo macro hasta
lo perecedero a partir de una misma fuente que es a su vez unidad, pues como dira
Edith Stein, monja carmelita descalza y filésofa del Siglo XX: «El yo divino no esta
vacio, sino que él contiene, abraza y dirige toda la plenitud»*.

2.3.  La trinidad para entender la tercera forma

El concepto de la Trinidad fue adoptado ya avanzado el cristianismo, tras los
consensos suscitados en el Concilio de Nicea del afio 325, ademas que «[...] en el
Concilio de Constantinopla del 381 se hizo ortodoxia la férmula de que la vida
interna divina se caracteriza por ser “una sustancia y tres personas”»*. El misterio
de la hipdstasis se volvié fundamental en la doctrina catélica para relacionar la
divinidad y la humanidad del Salvadory, al ser un misterio, s6lo puede ser entendi-
da por la devocién, y de ser necesario, con alegorias. No es nuestro objetivo tratar
los problemas filoséficos y teolégicos concernientes a la Trinidad; como afirma
Mews, «Hildegard esta mas interesada en la relaciéon de Dios con la creacién que

35 HILDEGARDA DE BINGEN, Libro de las obras divinas, p. 153.

3¢ No resulta extrafia la similitud si tomamos en cuenta que la existencia de los textos her-
méticos era conocida en Europa a partir del Siglo XII, gracias a las traducciones del arabe que se
estaban llevando a cabo en la época.

37 HILDEGARDA DE BINGEN, Libro de las obras divinas, p. 159.

3 Ibidem.

3 StEIN, E., Ser finito y ser eterno. Ensayo de una ascension al sentido del ser, Fondo de Cultura
Econoémica, México, 2004, p. 361.

4 PINERO, Los cristianismos derrotados, pp. 228-229.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD 1107

en la doctrina de la Trinidad como tal»*', por lo que ella no intenta dar cuenta de
su misterio.

Hildegard explica la segunda visién de la segunda parte de Scivias, «La trini-
dad», mediante conocimiento y tradiciones cuyos origenes se remontan a antes
del cristianismo. El concepto de unién y sus partes es analogo al de concepciones
y origenes misticos encontrados en distintas culturas antiguas como la griega y
helenistica*?, donde los elementos de la naturaleza poseen varias connotaciones
segun distintos niveles de conciencia. La analogia del fuego o de la llama ha sido
recurrente en los intentos de explicar la relacién entre el Padre y el Verbo desde
los inicios del cristianismo, tal como se puede observar en Justino Martir (Siglo
II)*. Por ejemplo, para explicar la triple manifestacién, asistiéndose del universal
simbolo del fuego, la visionaria dice: «El brillante fulgurar, el vigor arrebolado y el
aliento igneo componen la llama: brillante fulgurar para que alumbre, vigor arre-
bolado para que medre, aliento igneo para que arda»*, tal es la composicion de lo
vivo. Si retornamos a la segunda visién del Liber Divinorum Operum, los 6 circulos
que conforman la rueda que rodea al hombre estan unidos por disposicion divina,
asi como «las virtudes perfectas unidas entre si en el hombre fiel son reforzadas por
inspiracion del Espiritu Santo»*, simbolizado por el aire.

Una concepcion sobre la Trinidad que tuvo gran influencia durante el Siglo
XII, enmarcada dentro de lo que se conoce como mistica especulativa cistercien-
se, es la de Guillermo de Saint Thierry*, hombre cercano a Bernardo de Clara-
val —del que hablaremos mas adelante— y contemporéneo de Hildegard, quien
creia que el ser humano tendia naturalmente hacia Dios, ya que este dejé una
reminiscencia de lo divino en el don del pensamiento; asi bien, los humanos pue-
den acercarse al entendimiento de la divinidad a través del conocimiento de si
mismos, pues el alma (mens) esta hecha a imagen de Dios*’. Esta reminiscencia,
posiblemente basada en lo que Agustin de Hipona llamaba «Memoria» —el alma
o ser interior que busca a Dios®*—, «engendra a nuestra razén, y que la voluntad
procede de ambas. Esta trinidad creada es, en nosotros, representaciéon de la

4 Mews, «Religious Thinker», p. 58.

4 Laresurreccion de los cuerpos no era una creencia tan extrafia para los judios. Ver: Mircea
ELaDE, M., Historia de las creencias vy las ideas religiosas. Vol. II. De Gautama Buda al triunfo del
cristianismo, Paidos, Barcelona, 2019. Sin embargo, si era extrana para los griegos clasicos, inte-
resados, mas bien, en la inmortalidad del alma, superar la materia. Pablo intenta conciliar ambas
doctrinas, y el vocabulario helenistico que emplea da cuenta de ello. Entre algunas de las concep-
ciones que surgen a partir de esta conciliacion, esta el dualismo Dios-mundo. Ver: 1 Corintios 2,
12-14.

# A propoésito de esto, y siguiendo las Apologias de Justino, Etienne Gilson apunta: «Cuando
intenta expresar la relacion del Verbo al Padre, Justino emplea comparaciones necesariamente
deficientes, como la de un fuego que enciende a otro sin disminuir él, o aquella —a todas luces es-
toica— del pensamiento (verbo interior) que se expresa en palabras (verbo hablado) sin separarse
por eso de si mismo». GILSON, La filosofia en la Edad Media, p. 21.

4 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 114.

4 HILDEGARDA DE BINGEN, Libro de las obras divinas, p. 164.

4 Fue abad del monasterio benedictino de Saint Thierry desde 1121, hasta su renuncia para
ingresar a la orden cisterciense en Signy (hoy en dia regién de Francia).

47 GILSON, La filosofia en la Edad Media.

4 Agustin b Hipona, Confesiones, Gredos, Madrid, 2010.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



1108 F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD

Trinidad creadora: la memoria corresponde al Padre, la razén al Verbo y la volun-
tad al Espiritu Santo»*.

Seguin argumenta Campbell, la historia de la salvacién presentada en Scivias
describe «el orden de la creacién bajo el Padre, el tiempo de la Iglesia bajo el Hijo
y el orden de las virtudes como obra del Espiritu»>°, similar a la efectuada por Joa-
quin de Fiore en la siguiente mitad de siglo. Las tres diferentes fuerzas representan
tres manifestaciones diferentes del fuego eterno, remembrando el vinculo entre el
simbolo de la llama y la «memoria» que ha sido recurrente en las distintas religio-
nes, asi como «tres fuerzas hay en una piedra» (es decir, cuerpo fisico), «tres en
una llama» (energia), «y tres en una palabra»>!, que podriamos comprender como
el verbo manifestado en «hecho», pues no en vano la abadesa considera a Dios una
«luz viviente»>2. Una vez mas, en el Libro de los méritos de la vida podemos encon-
trar esta nocién (de manera controversial) en contraposicién con la tradicién judia:
«El hizo esto cuando unié a si mismo la antigua ley que era como el sonido de la
Palabra pero no era la Palabra»33.

La concepcioén de la divinidad en Hildegard tiende hacia la unién, donde lo mul-
tiple refiere a lo uno, pero que en el limitado lenguaje humano y en las practicas
religiosas tradicionales se muestran heterogéneas, es decir, como propiedades de
distintos niveles de experiencia, podria considerarse una sintesis entre la antigua
fe, oscura®, y la nueva comunion representada por la luz o la llama eternamente
ardiente. Asi como «resuena la palabra desde la boca de un hombre, mas la boca no
resonara sin la palabra, ni resonara la palabra si no hay vida»*, de modo similar,
tres clases diferentes de energia que emanan de una misma fuente dan forma a un
universo vivo que a su vez es consciente desde un plano que, no obstante, es tras-
cendental al ser humano.

Asi como las rodillas sostienen a una persona y las pantorrillas dan fuerza
a sus pies, asi también Dios sostiene y fortalece todas las cosas y da fuerza a la
tierra, ya que sostiene y da fuerza a sus criaturas. Porque la tierra es como las
rodillas y las pantorrillas de sus criaturas®.

La analogia entre ser divino como mente y ser material (mundo) como cuerpo,
mediante la nocién tripartita se vuelve clave, no sélo para entender la inmanencia-
trascendencia de Dios que parece ser intrinseca a la vision de mundo que tenia
la abadesa, sino también para aceptar al Hijo y a su legitima esposa, que para

¥ Ibidem., p. 281.

50 CAMPBELL, «[mago expandit splendorem suum», p. 9.

51 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 115.

2. Tal como afirma al principio de la segunda visién de la segunda parte de Scivias: «La tri-
nidad».

3 HILDEGARD OF BINGEN, The Book of the Rewards of Life, p. 22.

5 En alusioén a los antecesores del cristianismo. El uso de colores para contrastar la luz
verdadera y el conocimiento que se encuentra en la penumbra es empleado frecuentemente en las
imégenes iluminadas. Como veremos mas adelante, el color negro se usara también para simboli-
zar la degradacion de la fe.

55 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 115.

¢ HILDEGARD OF BINGEN, The Book of the Rewards of Life, p. 23.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD 1109

nuestra autora no es mas que la Iglesia Catdlica®’. La «antigua ley» se trata de la
revelacién de una ley moral proveniente de lo alto para ser adoptada por el pueblo
escogido de este dios, en efecto, un dios nacional. Las palabras de Cristo, por otra
parte, enaltecen creer en él e instan a vivir una vida en comunién espiritual ajena
a nacionalidades particulares: una religién que se pretende universal. Con esto en
mente nos disponemos ahora a abordar el tltimo tema que nos hemos propuesto.
La religion cristiana institucionalizada debia garantizar su supremacia sobre otros
tipos de culto, y esto se logra en el ambito terrenal, que no iba a estar exento de
intrigas y conflictos.

3. LA EXPERIENCIA MISTICA COMO DISCURSO LEGITIMADOR

Hildegard von Bingen posiblemente fue tan buena religiosa como politica®. De
hecho, Kerby-Fulton se pregunta de qué manera se relaciona la Hildegard politica
con la Hildegard profética y afirma que, aunque su teologia fue ortodoxa, su pensa-
miento reformista (apocaliptico) fue radical®. Incluso Barbara Newman considera
que los aspectos morales, doctrinales y politicos de su mensaje superan por mu-
cho su expresion religiosa personal®. Las visiones de la abadesa poseen distintas
particularidades, algunas veces alegéricas y en otras mas oscuras, sin embargo,
todas poseen un elemento en comun: sus interpretaciones no sobrepasan el canon
biblico de la tradicién catdlica. Ella hablaba de manera diferente segtin la persona
a quien se dirigia, y escribi6 contra los cataros®'. No quedandose aqui, la revelacién
que trae consigo llega en un momento oportuno: un contexto marcado por guerras
enaltecidas por la religién: la Segunda Cruzada.

Recordemos que el Siglo en el que vivié la abadesa permitié el auge de las ins-
tituciones que incentivarian la protecciéon de obras del intelecto humano, en par-
te gracias a los monasterios. La orden benedictina habia contribuido durante los
afos anteriores a la copia y resguardo de distintos libros, sin embargo, «Para los
monasterios benedictinos, el siglo XII fue un periodo de marcada decadencia, si es

57 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias. Merece ser resaltado que esta concepcion de la Iglesia como
esposa del Salvador, que contrasta con las concepciones de los inicios del cristianismo donde la
Ekklésia formaba el cuerpo de Jesus, alcanza mayor popularidad desde los Siglos XI y XII junto
al arte romanico, ademas de que en esta época se exalta la figura de la Virgen como simbolo de
la piedad. Ver: GiLsoN, La filosofia en la Edad Media & Eliade, Historia de las creencias vy las ideas
religiosas. Vol. I1.

3 A diferencia de paises como Francia o Inglaterra, la Alemania del siglo XII no iba a desta-
car intelectualmente; debido a la inestabilidad politica muchas personas del clero estaban vincula-
das a las luchas por el poder en la region. «Los grandes prelados estuvieron en politica, la mayoria
de ellos muy metidos en politica, como en el caso de los arzobispos renanos». Haskins, The Renais-
sance of the Twelfth Century, p. 53.

3 KEersy-Furron, K., «Prophet and Reformer. “Smoke in the Vineyard”», en Voice of the Liv-
ing Light. Hildegard of Bingen and Her World, ed. Newman, Barbara, University of California Press,
California, 1998.

0 NeEwwMaN, «Hildegard of Bingen: Visions and Validation».

¢ HILDEGARD VON BINGEN, The Letters of Hildegard von Bingen. Volume I, Oxford University
Press, USA, 1994.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



1110 F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD

que la decadencia no se habia producido antes [...]»%?; perdieron su importancia
intelectual ante nuevos 6rdenes que clamaban regresar a las Reglas eclesiasticas
fundacionales. Sumando a lo anterior, el caso de los estados germéanicos no fue
muy distinto; los monjes perdian reputaciéon y comienzan a establecerse nuevos
movimientos reformistas provenientes de paises latinos®® como el cisterciense o los
agustinos, por lo que no es de extranar que Hildegard haya acudido a una orden
con mayor influencia.

Seguramente muy consciente de que pocas personas escucharian o aceptarian
sus mensajes, pide respaldo —bajo la forma de una imploracién por consejo— al
ya mencionado Bernard de Clairvaux, abad del monasterio cisterciense de Clara-
val, donde por medio de una carta, que inicia con una adulacién a este importante
personaje de la iglesia, le confiesa la duda que tenia acerca de hacer publicas sus
visiones, ya que las mismas provienen de una mujer débil y de limitada capacidad
intelectual, como ella misma se describe. La abadesa de Bingen recurrira a enalte-
cer su condicién mortal, finita y enfermiza, no absteniéndose en hacerla recalcar
todas las veces que fuera necesario para recordarles a los fieles que no era tinica-
mente una mujer quien les hablaba, sino una mujer débil, lo cual se puede entender
desde la Regla de san Benito de profesar la humildad.

Padre, estoy muy preocupada por esta visién que se me ha aparecido a tra-
vés de la revelacion divina, una visiéon no vista con los ojos de la carne sino solo
en mi espiritu. Miserable, y de hecho mas que miserable en mi condicién fe-
menina, he visto desde mi temprana infancia grandes maravillas que mi lengua
no tiene poder de expresar, pero que el Espiritu de Dios me ha ensefiado que
puedo creer [...].

Ahora, padre, por el amor a Dios, busco consuelo en usted, para estar segura.
Hace mas de dos anos, de hecho, lo vi a usted en una visién, como un hombre mi-
rando directamente al sol, valiente y sin miedo. Y lloré, porque yo soy tan timida y
temerosa. Buen y gentil padre, he sido puesta bajo su cuidado para que me revele
a través de nuestra correspondencia si yo deberia hablar estas cosas abiertamente
o guardar silencio [...]%.

Su prudencia también es notable a lo largo de sus obras, aunque seguramen-
te el convencimiento en la experiencia mistica la dot6 de tenacidad, pues «[...]
el resultado es que la creencia no parece exigir argumento. No se trata de una
“fe ciega”, porque la experiencia corrobora el convencimiento»®. Como hemos
visto, primero ella narra las visiones. Las imagenes y el lenguaje criptico han
sido histéricamente una herramienta para representar lo que las palabras son
incapaces de abarcar; desde este punto de vista es la mejor manera de comunicar
una experiencia mistica, sin embargo, ella no se queda aqui, siempre se pregunta
«¢qué quiere decir esto?», y a continuacién describe el significado recibido del
mismo Dios.

Aqui se hace preciso destacar que las ideas reformistas de Hildegard no iban
en contra de una jerarquizaciéon fuertemente marcada de la vida monaéstica,

92 Haskins, The Renaissance of the Twelfth Century, p. 36.

o Ibidem.

% HILDEGARD VON BINGEN, The Letters of Hildegard von Bingen, pp. 27-28.
% HARKNESS, Misticismo, p. 68.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD 1111

estando los monjes por encima de los clérigos, y estos a su vez de otras deno-
minaciones. Esta divisién, que no deja de ser social, trataria acaso de emular la
jerarquia celeste que habia sido descrita por Agustin en el Siglo IV, influenciada
por el neoplatonismo, y que seria desarrollada con mayor detalle por la obra
del autor al que la historia ha llamado Pseudo Dionisio Areopagita (Siglo VI), el
cual produjo una fuerte influencia en la «metafisica de la luz» abordada por los
tedlogos del Siglo XII, y probablemente en la concepcién de Hildegarda acerca
de la «luz viviente»®.

En efecto, por causa de esta nuestra divinizacién a semejanza suya, la fuente
de perfeccién, por amor a los hombres, nos ha revelado las jerarquias celestes, y
ha instituido nuestra propia jerarquia a imitacién de la celeste para que participe
en su mismo divino sacerdocio, con la semejanza posible, para elevarnos valién-
donos de las cosas sensibles a las espirituales y desde los simbolos sagrados a la
cima simple de las jerarquias celestes®’.

Esta jerarquia celeste, que el Pseudo Dionisio comparara con «las purificacio-
nes propias de los angeles, las iluminaciones supramundanas»® que ayudan al
ser humano a lograr la unién con Dios, permite construir un orden social a partir
de la correspondencia con el orden celestial, como se puede advertir en la sexta
visién de la primera parte de Scivias, «Los coros de los dngeles»®®, que con sus
voces glorifican la obra del Sefior y dan la bienvenida a la salvacién. Merece ser
recordada la influencia que el pseudo-Areopagita ejercié en la mistica especulati-
va’, incluyendo a Bernardo, asi como en la obra de Tomas de Aquino en el siglo
siguiente.

Veamos un par de ejemplos pertinentes. Comenzaremos con la quinta visién de
la primera parte de Scivias: «La sinagoga». Una mujer sin ojos (en la ilustracién
que acompana al texto aparece con los ojos cerrados); de la cintura para abajo es
de color negro, los pies llenos de sangre, Abraham esta en su corazén y Moisés en
su pecho, «Y el resto de los profetas, en su vientre; cada uno mostraba sus signos y
admiraban la belleza de la Iglesia»’!. Esta es, en resumen, la Sinagoga, una mujer
que se ha oscurecido en sus bases, que no puede ver la luz verdadera porque des-
preci6 al hijo de Dios y perdié el rumbo, no obstante, no deja de ser «la madre de la
Encarnacién del Hijo de Dios»".

Pero la Sinagoga, es decir, la contenedora de la ley abrahamica, la representan-
te del Estado de Israel y del legitimo pueblo de Dios, «se extravié, relegando los
preceptos divinos, y fue en pos del deleite carnal»™. Elisabeth Géssmann hace una
interpretacién de esta visién con cierta intencién conciliadora con el judaismo.
Apunta que la sangre a los pies de «la Sinagoga» representa el asesinato de los

% NeEwwMaN, «Hildegard of Bingen: Visions and Validation».

7 Pseupo DIoNISIo AREOPAGITA, Obras completas, p. 105.

8 Ibidem., p. 32.

®  HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 115.

0 Entre las notables influencias que pudo tener el pseudo-Areopagita se encuentra Origenes
(Siglo III), quien estudi6 el neoplatonismo en Alejandria bajo la tutela de Amonio Saccas.

I HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 93.

2 Ibidem.

3 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 88.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



1112 F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD

profetas™, mientras que en el texto —si seguimos la traduccién de Antonio y M6-
nica Castro— dice: «llegado su ocaso, dio muerte al Profeta de profetas, entonces,
abatida ella misma, se derrumb6 [...]»”. En efecto, Israel o el pueblo judio, segtin
la tradicién cristiana fue una de las causas de la decadencia espiritual monoteista,
rematando el hecho con la condena hacia el hijo de Dios, el Salvador. Y sobre la fe
judia que fallg, se estaba preparando la llegada de la legitima esposa del Hijo: la
Iglesia (la fe catdlica), la que Hildegard abordara de manera mas detallada en una
siguiente vision de Scivias denominada «La iglesia», donde describe a otra mujer,
«inmensa como una gran ciudad»®.

Mews recuerda que «La busqueda de analogias racionales para describir la
doctrina cristiana es un rasgo caracteristico de la teologia del siglo XII»7". Si bien
la experiencia mistica puede ser inefable pero que, bajo mandato divino tiene que
ser revelada a los pueblos, se hace necesario «traducir» el mensaje al lenguaje co-
nocido, lo cual se logra a través de un contenido informativo previo que comple-
mentaria las falencias del mensaje, y esto es la fe catélica que ya posee su propia
terminologia. En otras palabras, entre el mensaje divino y su uso practico media
la religién, o mejor dicho, el corpus religioso. Hildegard, una vez més en su obra
Libro de los méritos de la vida, tras haber descrito cémo Dios contiene su creacién
«asi como las rodillas sostienen a una persona y las pantorrillas dan fuerza a sus
pies», que vimos anteriormente, nos explica que:

Porque cuando la Divinidad se unié a la Virgen por el soplo del Espiritu Santo,
la Palabra se hizo conocida a la humanidad. Por medio de la Palabra la Divinidad
revel6 a la humanidad la nueva ley cuando el sonido y la Palabra se convirtieron
en una sola cosa, haciendo que la ley antigua y la nueva se armonizaran en una’.

A continuacién, la abadesa no duda en recordarnos que la ley antigua vio imper-
fectamente, casi en sombras, pero la nueva ve abiertamente”, similar a como vimos
en Scivias (la Sinagoga, la Trinidad y la Iglesia). Es dificil saber hasta qué punto su
obra influy6 en los movimientos politicos de la época, pero sus visiones contribuyen
en conjunto hacia un objetivo afin a las necesidades de la jerarquia eclesiastica: la
legitimidad de la Iglesia como heredera oficial de la «ley antigua», pues se puede
apreciar en la ya mencionada visién sobre la Trinidad: «El ensefara tres alas que
representan a la Santa Trinidad: entonces tu, oh Sinagoga, Me negaras, y otro pueblo
me acogerd; entonces tii, oh Abraham, seras glorificado»®.

EPiLOGO: MUJER DEVOTA

Las mujeres no siempre celebraron la veneracién entre los letrados, aunque
se podria decir que en muchas ocasiones si compartieron la condena junto a los

7 GossMaNN, «Hildegard of Bingen».

s Ibidem., p. 89.

7 Ibidem., p. 118.

7 MEws, «Religious Thinker», p. 28.

8 HILDEGARD OF BINGEN, The Book of the Rewards of Life, p. 23.
™  Ibidem. Primera parte, XXX.

80 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 126.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD 1113

herejes. ¢Cémo logré nuestra abadesa ser tan escuchada, respetada y difundida
en su época? Ciertamente poseia un privilegio con el que no contaban otras mis-
ticas del siguiente siglo como Hadewijch de Amberes, quien tuvo que escapar de
la persecucion, o Marguerite Porete, quien fue quemada viva, y esto es la aproba-
cion, el respaldo de la Iglesia. En efecto, era abadesa y de linaje noble, pero ¢es
suficiente?

La humildad profesada a partir de la exaltacién de una existencia doliente pasa
a ser, después de haber recibido la revelacién, un menosprecio a si misma presente
a lo largo de sus textos, evitando de esta manera cualquier acusacién de atentar
contra la moral de la mujer ideal (por ejemplo, sumisién o prohibicién de leer e
interpretar ciertos textos), lo cual guarda similitud con otras misticas que también
se presentaban como mujeres débiles y de poca capacidad intelectual®'. De esta
manera la abadesa de Bingen se anticipa a posibles acusaciones apelando a que una
fuerza divina es la que le da la fortaleza. Asi bien, no sé6lo pretende Hildegard hacer
parecer que no es nadie relevante, sino que, y por si quedaba alguna duda, aclara
que es el mismo Dios —al revelarle Su voluntad— quien la elige en su insignificante
humanidad. Ahi radica el milagro de la revelacion.

Oh frégil ser humano, ceniza de cenizas y podredumbre de podredumbre: ha-
bla y escribe lo que ves y escuchas. Pero al ser timida para hablar, ingenua para
exponer e ignorante para escribir, anuncia y escribe estas visiones, no segan las
palabras de los hombres, ni segiin el entendimiento de su fantasia®.

Una vez instaurada su reputacién y autoridad, la abadesa pudo entregarse a
la preservaciéon de sus visiones por vias escrita y pictorica, ademas de sus poste-
riores peregrinaciones de predicacién. Sus ensefianzas revelan una sintesis entre
lo divino y lo material, que ella articula mediante su concepcién de un Dios unifi-
cador, lo cual no sélo expresa una cosmologia mistica, sino que también legitima
el papel de la Iglesia como heredera de la ley divina. Hildegard utiliza analogias
entre el cuerpo y la mente para explicar cémo lo multiple remite a lo uno, lo que
refuerza la visiéon de una divinidad que sostiene y fortalece toda la creacion, al
tiempo que establece a la Iglesia Catdlica como el vehiculo legitimo de esa unién
sagrada.

Por otro lado, la humildad que Hildegard enfatiza en sus escritos le permite di-
fundir con mayor facilidad sus visiones ante una sociedad altamente jerarquizada.
La interconexién entre su concepcién de lo divino y su rol como profetisa legitima
tanto su autoridad como la de la Iglesia, que se erige como la sucesora de la ley
antigua y defensora de la verdad revelada. Esta integracién entre su «misticismo»
y su lugar dentro de las estructuras eclesiasticas refuerza su objetivo de consolidar
el poder de la religién cristiana catélica institucionalizada, justificando su supre-
macia en un mundo donde las tensiones politicas y espirituales exigian una clara
autoridad divina.

81 Teresa de Jesus, casi 400 anos después, recuerda su condicion doliente a lo largo de El libro
de la vida: «<Porque Dios me dio tan poco talento para razonar ni para aprovecharme de la imagina-
cién —que la tengo tan torpe—, que ain procurdandolo no conseguia del todo pensar y representar
en mi la Humanidad del Sefior». Santa TERESA DE JESUS, Libro de su vida, Editorial Cantico, Espana,
2011, p. 33.

82 HILDEGARDA DE BINGEN, Scivias, p. 15.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



1114 F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD

No mucho tiempo después de la muerte de la abadesa de Bingen, Europa seria
sede de distintas controversias. Con la reforma de las instituciones politicas y reli-
giosas, la mujer continuaria siendo relegada. Lamentablemente, el «renacimiento»
que tuvo lugar durante el Siglo XII encontraria su ocaso en los siguientes afios. Los
siglos por venir darian lugar a un escenario inestable y turbulento: peleas por tierra
y poder, disputas politicas por el control de los obispados a raiz del Concordato
de Worms, una naciente inquisiciéon para contrarrestar la herejia, plagas y, por su-
puesto, numerosas reformas institucionales y religiosas, contribuirian a mermar la
poca libertad a la que podian aspirar las mujeres. Varios siglos pasarian para que el
mundo volviera a hablar de la sibila del Rin.

BIBLIOGRAFIA

Agustin de Hipona (2010). Confesiones. Madrid: Gredos.

Campbell, N. M. (2013). «lmago expandit splendorem suum». Hildegard of Bingen’s Visio-
Theological Designs in the Rupertsberg Scivias Manuscript”, Eikon / Imago 2 (2).

Eliade, M. (2019). Historia de las creencias y las ideas religiosas. Vol. II. De Gautama Buda al
triunfo del cristianismo. Barcelona: Paidés.

Eliade, M. (1987). The Sacred and The Profane. The Nature of Religion. USA: Harcourt, Brace
& World, Inc.

Gilson, E. (1976). La filosofia en la Edad Media. Desde los origenes patristicos hasta el fin del
Siglo XIV. Madrid: Gredos.

Gossmann, E. (1989). «Hildegard of Bingen». En A History of Women Philosophers. Volume I1.
Medieval, Renaissance and Enlightenment, editado por Mary Ellen Waithe. USA: Kluwer
Academic Publishers.

Hadewijch de Amberes (2005). Visiones. Ed. & trad. por Maria Tabuyo Ortega. Barcelona:
José J. de Olarieta.

Harkness, G. (1975). Misticismo. Su significado y su mensaje. México: Diana.

Haskins, Ch. H. (1955). The Renaissance of the Twelfth Century. USA: Harvard University
Press.

Hildegard of Bingen (1994). The Book of the Rewards of Life (Liber Vitae Meritorum). Trad. por
Bruce W. Hozeski. USA: Oxford University Press.

Hildegard von Bingen (1994). The Letters of Hildegard von Bingen. Volume I. Trad. por Joseph
L. Baird & Radd K. Ehrman. USA: Oxford University Press.

Hildegarda de Bingen (2009). Libro de las obras divinas (Liber divinorum operum). Trad. por
Maria I. Flisfisch, Maria E. Géngora y Maria J. Orttizar. Barcelona: Herder.

Hildegarda de Bingen (1999). Scivias: Conoce los caminos. Trad. por Antonio Castro y Ménica
Castro. Madrid: Trotta.

James, W. (1982). The Varieties of Religious Experience. USA: Penguin Classics.

Kerby-Fulton, K. (1998). «Prophet and Reformer. “Smoke in the Vineyard”». En Voice of the
Living Light. Hildegard of Bingen and Her World, editado por Newman, Barbara.Califor-
nia: University of California Press.

de Lubac, H. (2012). El drama del humanismo ateo. Madrid: Encuentro.

Mews, C. (1998). «Religious Thinker: “A Frail Human Being” on Fiery Life». En Voice of the
Living Light. Hildegard of Bingen and Her World, editado por Newman, Barbara.Califor-
nia: University of California Press.

Newman, B. (1985). «Hildegard of Bingen: Visions and Validation». En Church History, Vol.
54, No. 2, pp. 163-175.

Pifiero, A. (2007). Los cristianismos derrotados. Espana: Edaf.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115



F. ALEJANDRO CRISTIA, EL DIOS DE HILDEGARD 1115

Pseudo Dionisio Areopagita (2007). Obras completas. Los nombres de Dios. Jerarquia celeste.
Jerarquia eclesidstica. Teologia mistica. Cartas varias. Madrid: Biblioteca de Autores Cris-
tianos.

Ruh, K. (1984). Kleine Schriften. Band II. Berlin: Walter de Gruyter.

Stein, E. (2004). Ser finito y ser eterno. Ensayo de una ascension al sentido del ser, México:
Fondo de Cultura Econémica.

Teresa de Jesus (2011). Libro de su vida. Versién adaptada al castellano actual por Raul Alon-
so, Espafia: Editorial Cantico.

Universidad de Costa Rica FELIX ALEJANDRO CRISTIA

[Articulo aprobado para publicaciéon en marzo de 2024]

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1097-1115





