LA INTERPRETACION DE DESCARTES EN KEIJI NISHITANI:
TRANSCURSO Y DESTINO DEL SUJETO MODERNO!

CARLOS BARBOSA CEPEDA

Universidad Pedagogica Nacional, Colombia

RESUMEN: ¢ Se justifica tomar a Descartes como ejemplo paradigmatico de la subjetividad moderna?
¢Hasta qué punto? En la presente contribucion indagaremos esta cuestion en el caso de la interpre-
tacion articulada por Keiji Nishitani (1900-1990), filésofo japonés contemporaneo. Esta aproximacion
permitira clarificar qué es particularmente moderno en el sujeto cartesiano, incluso después de conce-
der que la forma tradicional de interpretar a Descartes debe ser reconsiderada.

PALABRAS CLAVE: Descartes; sujeto; subjetividad; modernidad; Nishitani.

The interpretation of Descartes in Keiji Nishitani: course and destiny
of the modern subject

ABSTRACT: Is it justified to take Descartes as a paradigmatic example of modern subjectivity? To what
extent is it? In this paper | will inquire into this issue in the case of the interpretation articulated by the
contemporary Japanese philosopher Keiji Nishitani (1900-1990). This approach will make it possible
to clarify what is particularly modern in the Cartesian subject, even after conceding that the traditional
way of interpreting Descartes must be reconsidered.

KEY WORDS: Descartes; Subject; Subjectivity; Modernity; Nishitani.

Tanto se ha dicho sobre la relacién entre Descartes y la subjetividad moderna
que pareceria imposible afiadir nada mas. No obstante, es indispensable pensar
profundamente la subjetividad moderna para entender la evolucién y el presente de
la modernidad: es una cuestién que atraviesa los principales problemas sociopoliti-
cos y ambientales de nuestro tiempo. No deja de ser, pues, significativo preguntarse
hasta qué punto puede tomarse a Descartes como ejemplo paradigmatico de la
subjetividad moderna y sus problemas.

El presente texto esta guiado por la expectativa de que es posible contribuir a
esta cuestién a partir de una contribucién japonesa contemporanea, a saber, la de
Keiji Nishitani (1900-1990), uno de los pensadores nipones que con mayor denuedo
se dedico precisamente a la cuestion de repensar la subjetividad en nuestros tiem-
pos. Asi pues, el interrogante que orienta este articulo es el siguiente: ¢hasta qué
punto se justifica que Nishitani tome el sujeto cartesiano como ejemplo paradigma-
tico de la subjetividad moderna? Esta cuestiéon debe pensarse con cuidado, incluso
cabria decir que cautela, toda vez que en décadas recientes se ha estado mostrando
como la interpretacién tradicional de Descartes ha estado movida por nociones y
presupuestos que no pertenecen realmente a su obra.

! Este trabajo es un resultado del proyecto de investigacién Trascender el liberalismo (Codigo:
PF22-001) de la Corporacién Universitaria Minuto de Dios — Uniminuto (Bogot4, Colombia).

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749 PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316, pp. 1117-1124
doi: 10.14422/pen.v81.i316.y2025.012



1118 C. BARBOSA CEPEDA, LA INTERPRETACION DE DESCARTES EN KEIJI NISHITANI

Asi las cosas, el texto procedera en tres pasos. Primeramente hallaremos la pre-
sentacion de la lectura nishitaniana de Descartes en términos de por qué el pen-
sador japonés lo considera ejemplo paradigmatico de la subjetividad moderna. En
segundo lugar, hara falta un anélisis de qué tan justa es dicha atribucién y qué tan
justo es Nishitani en su lectura de este capital filésofo moderno. Los dos primeros
pasos habilitaran un tercero: subrayar la perspectiva existencial de la lectura de
Nishitani. Todo esto permitira clarificar su diagnéstico de la subjetividad moderna
y el lugar del sujeto cartesiano en el mismo.

1. EL DIAGNOSTICO DE NISHITANI

Es ampliamente conocido que, tras la aplicaciéon del método de la duda, la pri-
mera certeza que Descartes detecta es «yo pienso» (lat. cogito, fr. je pense). El «yo
pienso» resulta ser, pues, la mas evidente de todas las verdades. Nishitani no lo
niega. El problema es desde dénde se piensa tal evidencia.

Segun Nishitani, el yo moderno es un ego de tipo cartesiano: un ego irrem-
plazable que se instaura en oposicién al mundo y al cual se atribuyen ciertas
cualidades: voluntad, intelecto, emociones, entre otras. Esto se expresa en la frase
«cogito, ergo sum» («pienso, luego existo»): una autoevidencia. Nishitani concede
que esta es la mas evidente de las verdades. El problema es que no es suficiente
pensar la evidencia del cogito desde el punto de vista del cogito mismo (Nishitani,
2017, p. 53). Lo dicho no significa, empero, explicar el cogito en funcién de algo
mas, como la materia o como Dios. Se trata mas bien de «volver al fundamento
de la subjetividad del cogito y considerar su origen desde un punto en el cual la
orientacion del sujeto hacia su fundamento sea mas radical y vaya mas al fondo
que el cogito» (Ibid.).

El punto de vista del cogito es, contintia Nishitani, el campo de la conciencia, es
decir, el mundo abierto al sujeto en tanto concebido en términos de conceptos y re-
presentaciones. Asi, este no es el punto de vista adecuado para pensar el cogito. En
él, el yo se refleja a si mismo por medio de la autoconciencia. De esta manera, acaba
recluido en si mismo, atrapado en la ilusién de su autosubstancialidad. Valga expli-
car un poco mejor el origen de este autoconfinamiento. Para Nishitani, el problema
con entender en términos de conceptos y representaciones radica en que siempre
estan a distancia de la concrecion de las cosas mismas, es decir, de las cosas mis-
mas tal cual son en el presente. He aqui el problema del yo cartesiano (el ego): se
asienta en la evidencia del cogito, pero como no puede pensar esta evidencia sino
en términos de conceptos y representaciones, inevitablemente se pone a distancia
de la evidencia tanto de las cosas como de si mismo.

Asi pues, el punto de vista adecuado es un campo mas alla del hecho del cogito
sin ser externo a él, sino mas bien presente en su fundamento. Se trata, pues, de
pensar el yo desde un punto de vista mas elemental —originario—. Pensar el yo
desde un campo originario significa que el yo abre subjetivamente un campo origi-
nario de existencia dentro de si mismo. Esta manera de pensar el yo —y el cogito—
puede ser denominada pensamiento existencial: un pensar mas originario sefala
un modo de ser més originario del yo.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1117-1124



C. BARBOSA CEPEDA, LA INTERPRETACION DE DESCARTES EN KEIJI NISHITANT 1119

Ahora bien, este punto de vista mas originario solo puede alcanzarse quebran-
do el campo de la conciencia desde dentro. En suma, que el yo se entienda a si
mismo es cuestion de quebrar la pared de la autoconciencia. Y si la salida a este
autoconfinamiento no puede ser sino a través de un quiebre en el campo de la
conciencia, ¢como se hace posible? ¢Y hacia dénde nos proyecta ese quiebre? No
se puede negar que estas preguntas son relevantes, pero antes de abordarlas es
necesario examinar hasta qué punto es acertado Nishitani en su interpretacién de
Descartes y, mas atn, en elegirlo como ejemplo paradigmatico de la subjetividad
moderna.

2. DE VUELTA A DESCARTES

James Heisig encuentra un problema en la forma como generalmente se ha
interpretado a Descartes, y no deja de detectarlo en la lectura de Nishitani?. El
problema consiste en la reificaciéon del «ego»: una suerte de entidad distinguible
de la conciencia o de la vida mental misma, entidad que entonces se mantiene
distinta de todo el resto de las cosas. Sin embargo, Descartes nunca postulé tal
cosa. En latin él raramente usa el vocablo ego cuando escribe «cogito, ergo sum»;
y en francés, si bien utiliza su equivalente je (je pense, donc je sui), esto se debe a
motivos estrictamente gramaticales: la lengua francesa exige colocar el pronom-
bre (cosa que el latin no). En suma, Descartes escasamente utiliza la palabra ego
y solamente con funcién gramatical, no para acufiar ningin concepto.

La cuestion, insiste Heisig, no es meramente gramatical. El asunto es que Des-
cartes no postula, para dar cuenta de la identidad del individuo, ninguna identidad
«egoica» que sea diferente de la vida mental o de conciencia. El no se distingue a si
mismo de su actividad de pensar. Para explicar con mas detalle el punto:

Descartes nos dice claramente en la Meditacién sexta que no distingue entre
si mismo y su mente o alma, pero no se refiere —como sus traductores a menudo
lo hacen— a nada de esto como «el ego». El habla de si mismo en el fondo como
«un algo pensante» (res cogitans) o un «fondo interior» y nada mas. La idea de un
ego cartesiano es una invencién posterior utilizada para interpretar y criticar a
Descartes?.

Lo que si hace Descartes es aseverar que la tnica funcién que no puede ser
apartada de la conciencia misma es el pensar: «Uno no puede no pensar y saber
que uno no esta pensando. Por lo tanto el pensar es la funcién de la conciencia por
excelencia»*. Todas las otras (corporales, emocionales o mentales) no tienen esta
propiedad’. Eso no requiere postular una entidad (llamada «ego») diferenciable de

Heisig, 1997, pp. 257-259.

Heisic, 1997, p. 258; itélicas en el original.

Heisig, 1997, p. 258.

Heisig afirma que para Descartes estas otras funciones de la conciencia son «dispensables».
No es muy claro qué quiere decir con que sean dispensables. Descartes no afirma que pueda haber
conciencia sin ellas, pero si que en todo caso se reducen a ser modos del pensar. Con todo, no deja
de ser acertado afirmar que el pensar es la funcién de la conciencia por excelencia. Baste con ello
para la presente reflexién.

[T I RN

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1117-1124



1120 C. BARBOSA CEPEDA, LA INTERPRETACION DE DESCARTES EN KEIJI NISHITANI

la conciencia o el pensar; es mas, resultaria incluso contradictorio con la intencién
cartesiana.

A pesar de todo, Heisig concepttia que la malinterpretacion nishitaniana de Des-
cartes no es esencial a la postura del mismo Nishitani, pues esta se encuentra bien
anclada en la tradicion filoséfica budista®. Es mas, a partir de esta tradicién es po-
sible criticar hoy en dia el modelo «egoico» de la subjetividad.

En mi concepto, lo interesante es que tal critica es posible desde Nishitani. El
tiende a afirmar que la subjetividad moderna es «egoica»: el sujeto moderno se
identifica con un ego al que atribuye determinadas propiedades o facultades. Si
seguimos la lectura de Heisig, esta no fue la idea de Descartes. Lo que Descartes si
hace es identificarse con el pensar (cogito).

Ahora bien, esto mismo demuestra la fuerza de la interpretaciéon de Nishi-
tani. Su critica consiste en sefialar que el sujeto moderno se entiende a si mis-
mo discursivamente, y eso es lo que considera problematico en Descartes: que
el cogito se piense a si mismo desde si mismo, es decir, autoconscientemen-
te, es nada menos que pensarse en términos de conceptos y representaciones
—en suma, discursiva o narrativamente—. Y tal proceder no es simplemente el
actuar de un «yo substancial» nitidamente distinguible de tal actividad, sino, méas
basicamente, un modo de ser. Es este modo de ser el que lo conmina al autoconfi-
namiento.

Asi, es posible argiiir que, incluso si Nishitani ha malinterpretado a Descartes
atribuyéndole la nocién de ego (que no estd presente, es verdad, en el pensador
francés), aun asi identifica acertadamente la médula de la dificultad cartesiana: la
caida en el autoconfinamiento discursivo. No es otro el problema de la subjetividad
moderna. Es mas, es posible sembrar dudas sobre el concepto de que Nishitani
realmente esté cayendo en el error interpretativo que le atribuye Heisig. Amanda
Fernandes, por ejemplo, concepttia que Nishitani lee el ego cartesiano no como una
entidad distinguible de la conciencia (cosa que si haria, notablemente, Freud), sino
como la manera autocentrada de concebirse el individuo a si mismo en relacién
con las demas cosas. En otras palabras, con «ego» Nishitani se refiere al modo de
ser del yo en tanto autocentrado y apegado a si mismo’.

Hay que reconocer que con tan breves consideraciones atin no esta saldado el
debate acerca de qué tan justo ha sido Nishitani con Descartes. Pero si es posible,
al menos, aseverar que lo es lo suficiente como para rescatar la relevancia de su in-
terpretacion para la empresa de articular una critica a la subjetividad moderna. Es
mas, puede ser enriquecida mediante su aplicacién al cuestionamiento del modo
como Descartes aborda la evidencia que, en su propio seno, encuentra de su propia
finitud.

¢ Heisig, 1997, p. 258.
7 FERNANDES, 2016, pp. 195-196, 198, 199.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1117-1124



C. BARBOSA CEPEDA, LA INTERPRETACION DE DESCARTES EN KEIJI NISHITANT 1121

3. PERSPECTIVA EXISTENCIAL

En la Meditacion tercera, Descartes examina los motivos por los cuales usual-
mente pensaba que algunas de sus ideas debian provenir de objetos exteriores
a los cuales serian semejantes®. Fundamentalmente son dos razones: (i) parece
obvio que las ideas de tales cosas exteriores son semejantes a las mismas; (ii) los
estimulos sensoriales presuntamente correspondientes a cosas exteriores se im-
ponen a la voluntad, se presentan a la percepcién quiéralo uno o no. La primera
razén parece facil de controvertir (especialmente tras las dudas sobre la percep-
cién, ya expuestas en la Meditacién primera): a veces, por ejemplo, el sol parece a
la percepciéon mucho mas pequerio de lo que realmente es. En multiples ocasiones
las cosas aparecen de un modo que luego —especialmente tras un examen cuida-
doso— se revela ilusorio. Sin embargo, Descartes también siembra duda sobre la
segunda razon.

Las ideas que parecen imponerse a mi voluntad, observa el francés, bien po-
drian ser causadas por una facultad de la que atin no tengo noticia. De hecho, du-
rante el sueno percibo ideas que igualmente se imponen a mi voluntad, pero luego
de despertar no tengo problema en reconocer que emergian de alguna facultad en
mi en lugar de provenir de cualquier cosa exterior. ¢No podria ser también el caso
de las ideas que durante la vigilia me parecen tan nitidas y tan evidentemente pro-
venientes de cosas externas?

Como es sabido, para salvar la existencia de las cosas externas Descartes necesi-
ta primero asegurar la certeza de las ideas claras y distintas, y para esto tltimo ne-
cesita confirmar que Dios existe y es sumamente bueno (por tanto, no lo enganaria
sobre la certeza de sus ideas claras y distintas). No viene al caso recorrer todo ese
camino argumentativo aqui. Baste con notar que en la Meditacién tercera el autor
francés encuentra una manera de indagar si hay cosas exteriores y, por tanto, él
no esté solo en el mundo®. Este camino depende de dos supuestos: (i) En tanto re-
presentan sendas cosas, las ideas divergen en su cantidad de realidad objetiva. Por
ejemplo, las ideas de sustancias contienen mas realidad objetiva que las de meros
modos o accidentes. Asimismo, la idea de Dios debe contener mas realidad objeti-
va que las ideas de sustancias finitas. (ii) Cuanta realidad contenga el efecto, debe
haberle venido de su causa. Por tanto, la causa no puede contener menos realidad
que el efecto.

Dicho muy escuetamente, de estas premisas concluye Descartes que algunas de
sus ideas no pueden explicarse como surgidas de si mismo porque contienen maés
realidad objetiva que la que puede proceder de él mismo; por tanto, tienen que ha-
llar su origen en cosas exteriores a él mismo.

Mas que entrar en los detalles o la solidez argumentativa de esta reflexién —por
no hablar de como conduce a la primera demostracién de la existencia de Dios
encontrada en las Meditaciones—, interesa aqui una lectura existencial de la mis-
ma, como querria Nishitani. Concretamente, ¢de qué evidencia concreta y directa
proviene la reflexién cartesiana conducente a su primer intento de demostrar la

& (AT VII 38-40; 2009, pp. 105-107).
° (AT VII 40-42; 2009, pp. 109-111).

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1117-1124



1122 C. BARBOSA CEPEDA, LA INTERPRETACION DE DESCARTES EN KEIJI NISHITANI

existencia de las cosas exteriores? Segtin parece, Descartes tuvo que apercibirse de
que uno no se hace a si mismo, o dicho con otras palabras, uno no es causa de si.
En una palabra, se tuvo que apercibir de su propia finitud.

Nishitani dirfa que esta apercepcién de la propia finitud es especialmente ni-
tida cuando la nihilidad se presenta a la conciencia. La nihilidad, que es absoluta
negatividad respecto del ser de todas las cosas'?, yace en el fondo del ser de todas
las cosas. No es usual, claro esta, advertirlo en uno mismo en la vida cotidiana. Sin
embargo, ella se mostrara ineludiblemente en situaciones de seria crisis, como ante
una enfermedad que lo pone a uno al borde de la muerte, la pérdida de la persona
maés querida, o el fracaso de una empresa a la cual uno le habia apostado todo!!.
La abrasadora angustia que se desata en ese tipo de situaciones no es simplemente
una cuestién psicolégica: sefiala un profundo grado de apercepcion de la realidad.
Es nada menos que la apercepcion de la negatividad presente en el trasfondo del ser
de uno mismo y de todas las cosas.

La seria dificultad para el pensamiento, especialmente la tradicién metafisica
occidental, es que esta nihilidad no se puede pensar, si por pensar entendemos
aprehender en términos de conceptos y representaciones. Estrictamente hablando,
es un contrasentido intentar pensar la nada conceptualmente. Determinada como
concepto, ya esta siendo concebida por el pensamiento como un algo, por tanto ya
no se trata realmente de la nada. Por eso no puede ser (conceptualmente) pensada:
solamente puede ser vivida. He aqui la gran dificultad para Descartes: incluso si es
el caso que se percaté de la nihilidad en tanto apercepcién de su propia finitud, él
mismo cierra la puerta a la captacién nitida de su finitud. Para explicar mas de-
talladamente por qué, conviene detenerse en sus motivaciones para demostrar la
existencia de Dios.

Descartes razona que para transferir la certeza del cogito al mundo exterior
necesita afirmar la certeza de las ideas claras y distintas, y a su vez esto requiere la
existencia de Dios en tanto ser sumamente bueno (que, por tanto, no permitiria que
el ser humano se engaiie en lo que conciba con claridad y distincién). Esto delata
que €l esta intentando pensar la evidencia del cogito y de la finitud narrativamente.
El problema es que tal cosa es imposible: estas evidencias, tan directas como son,
no se dejan pensar narrativamente (discursivamente). El resultado: inadvertida-
mente, la subjetividad cartesiana termina siendo la del individuo que se cierra so-
bre s mismo a través de una narracién de si mismo. Pero con ello tanto la evidencia
de si mismo como del mundo acaban obscurecidas.

Prueba de tal oscurecimiento de las evidencias que Descartes habia llegado a
atisbar podria ser el irresoluble problema mente-cuerpo en el que termina su filoso-
fia. Para Nishitani, el obscurecimiento de la evidencia del cogito y su finitud radica
en pensarlo desde el campo de la conciencia, es decir, en términos de conceptos y
representaciones. Siempre que se proceda asi, estas evidencias no se manifestaran
directamente, sino por mediacién de conceptos y representaciones. Y la cuestién es
que los conceptos y representaciones siempre estan ya a distancia de la concrecién
de la realidad misma.

10 NisHitang, 2017, p. 45.
' NisHitang, 2017, p. 40.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1117-1124



C. BARBOSA CEPEDA, LA INTERPRETACION DE DESCARTES EN KEIJI NISHITANT 1123

CONCLUSION

Si el anélisis ha procedido correctamente hasta aqui, el resultado es que el yo
efectivamente se confina sobre si mismo. Construye una pared que le separa de la
evidencia de las demas cosas, e incluso de la evidencia de si mismo. Es entonces
que pueden formularse dudas escépticas como las de Hume, o antinomias como
las que explicita sistematicamente Kant con el nombre de paralogismos de la razén
pura. Es razonable pensar que por motivos como estos Nishitani sostiene que la
conciencia inevitablemente acaba en una visién fragmentada y contradictoria de
la realidad: una serie de discursos que la conciencia se narra a si misma acaban
inevitablemente chocando unos con otros, situacién que podria ser llamada con-
tradiccién de la realidad!2.

Curiosamente, la salida del autoconfinamiento esté ahi, en la raiz del yo mismo.
La certeza del cogito y la certeza de la finitud no son separadas. Es mas, la primera
aparece mas nitidamente cuanto mas nitida es la segunda. Esto es lo que ocurre
ante la evidencia de la nihilidad. Pero quedarnos en ese nivel seria demasiado po-
co. Hace falta que la nada puramente negativa que es la nihilidad se muestre como
nada creativa que hace posibles todas las cosas. Es lo que sucede cuando las cosas
mismas se presentan en su mismidad y revelan el yo. Entonces la finitud en el fondo
del yo se descubre como la conexién intima entre este y todas las cosas. Es aqui
donde la autoevidencia de la finitud, pero leida ya existencialmente, tiene relevan-
cia para la superacion del autoconfinamiento autoconsciente del yo moderno. Esta
autoevidencia de la finitud delata que en realidad el yo nunca ha estado separado
de las cosas: siempre ha estado intima e indesligablemente conectado con ellas.

Lo anterior apunta a que problemas como la crisis ambiental y la atomizacién
de las sociedades tienen una misma raiz: el autoconfinamiento del yo moderno. Si
esto es asi, entonces la fuente de la cura también es la misma: la reconexién con
todas las cosas. En términos de la constitucion de la subjetividad, esto se traduce
en la constitucién de una subjetividad conectada: justo lo contrario del sujeto auto-
centrado autoconfinado y apegado a si mismo. Y si queda alguna duda de que esta
altima es la forma de constitucion de la subjetividad que propone Descartes, valga
recordar que —dicho en sus propios términos— cuando €l intenta hacerse «poco a
poco mas conocido y familiar» consigo mismo, lo hace tratando de hacerse ajeno
a todo lo demas!3.

REFERENCIAS

[AT VII] Descartes, R. (2009). Meditaciones acerca de la Filosofia Primera, tr. Jorge Aurelio
Diaz, Bogota: Universidad Nacional de Colombia.

Fernandes, A. (2016). «A experiéncia religiosa e a superacdo da modernidade em Nishitani
Keiji», en: Morisato, Takeshi ed., Critical Perspectives in Japanese Philosophy, Chisokudso,
193-218.

12 NisHrrant, 2017, p. 44.
13 (AT VII 34; 2009, p. 99).

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1117-1124



1124 C. BARBOSA CEPEDA, LA INTERPRETACION DE DESCARTES EN KEIJI NISHITANI

Heisig, J. (1997). «The Quest of the True Self: Jung’s Rediscovery of a Modern Invention», en:
The Journal of Religion, vol.77, n.° 2, 252-267.
Nishitani, K. (2017). La religién y la nada, Tr. Raquel Bouso Garcia, Chisokuds.

Universidad Pedagégica Nacional, Colombia Carros BArRBosA CEPEDA

cabarbosac@pedagogica.edu.co

[Articulo aprobado para publicacién en marzo de 2024]

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316 pp. 1117-1124





