
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, pp. 993-1016
doi: 10.14422/pen.v81.i316.y2025.006

CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA 
DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

TRINIDAD AVARIA DECOMBE
Universidad Finis Terrae, Chile

RESUMEN: Este trabajo examina los problemas contextual y terminológico del Pasaje aristotélico de 
Metafísica IX 6 1048b18-35, mediante el debate entre los principales interlocutores de la recepción 
analítica anglosajona. La dificultad contextual del Pasaje gira en torno a (1) la división hecha por Ross 
de Theta 6 en dos ámbitos diferentes: los capítulos 1 a 5 de carácter cinético vs los capítulos 6 a 10 de 
carácter ontológico; y (2) la existencia o no de pasajes paralelos a la distinción entre κίνησις y ἐνέργεια. 
La dificultad terminológica, por su parte, evalúa la diferencia y/o semejanza entre los actos ejecutivos 
(doings) y los estados de potencialidad y actualidad (beings) explorando la posibilidad de que algunos 
actos ejecutivos no sean cinéticos, aunque evitando confundirlos con el estado de actualidad ontoló-
gica propio de la οὐσία.

PALABRAS CLAVE: potencialidad; actualidad; poder; actividad; sustancia; movimiento; Aristóteles; 
distinción κίνησις - ἐνέργεια.

Controversies in the analitic reception of Metaphysics IX 6 1048B18-35

ABSTRACT: This paper examines the contextual and terminological problems of the Aristotelian 
Passage of Metaphysics IX 6 1048b18-35, through the debate between the main interlocutors of the 
Anglo-Saxon analytic reception. The contextual difficulty of the Passage revolves around (1) the division 
made by Ross of Theta 6 into two different domains: chapters 1 to 5 of a kinetic character vs chapters 
6 to 10 of an ontological character; and (2) the existence or not of parallel passages to the distinction 
between κίνησις and ἐνέργεια. The terminological difficulty, for its part, evaluates the difference and/or 
similarity between executive acts (doings) and states of potentiality and actuality (beings) by exploring 
the possibility that some executive acts are not kinetic, while avoiding confusing them with the state of 
«ontological actuality» proper of the οὐσία.

KEY WORDS: Potentiality; Actuality; Power; Activity; Substance; Motion; Aristotle; κίνησις - ἐνέργεια 
distinction.

Introducción

El capítulo 6 del libro IX (Theta) de Metafísica contiene un punto de in-
flexión: la polémica y ampliamente estudiada distinción entre ἐνέργεια y κίνησις, 
actividad y movimiento, contenida entre las líneas 1048b18-35, que llamamos 
«el Pasaje». El interés por este texto surge de un breve artículo de J. Ackrill 
(1965), quien somete a examen una serie de tópicos, suscitando a su vez otros 
más, tales como: la validez filológica1 del Pasaje y su transmisión; el rol del 
Pasaje en el proyecto ontológico de Metafísica; la posibilidad de establecer 
una lectura continua del libro Theta como un todo; la presencia en el Corpus 

1   El aspecto filológico no se ha resuelto hasta el día de hoy y diferentes filólogos están 
trabajando en la revisión del texto e interpretación de Met descrita en el stemma codicum de 
Dietreich Harlfinger (1979: 7-33). Véase también Silvia Fazzo (2014, 2015, 2022).



994	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

Aristotelicum de potenciales paralelos a la distinción ἐνέργεια-κίνησις; el uso de la 
fórmula de presente y perfecto para discriminar cuáles verbos son movimien-
tos (acciones imperfectas) y cuáles acciones perfectas; y las conexiones de esta 
distinción con el libro Lambda de Met. La literatura trabajada es una rigurosa 
selección entre los principales académicos de la tradición anglosajona que han 
mostrado interés especial por este Pasaje. 

En este artículo no abordaremos todos los tópicos recién mencionados, sino 
que nos limitaremos a discutir dos grandes temas: el lingüístico y contextual, 
por una parte; y el terminológico conceptual, por otra. En el primero, se explo-
ran los problemas concernientes a la continuidad de Theta, la postura de los 
autores en cuanto a la existencia de paralelos al Pasaje y los límites y alcances 
del «tense-test»2. En el segundo, se analiza la constitución ontológica de las di-
ferentes acciones en virtud de su completud y finalidad. Esto con la intención 
de dilucidar por qué podría ser valioso comprender la clasificación de unas ac-
ciones en movimientos vs otras acciones en actividades stricto sensu; dicho de 
otra manera: qué nos aportaría esta diferenciación en un proyecto metafísico 
orientado a tematizar una ciencia del ente en cuanto ente.

Los principales interlocutores escogidos para esta discusión son: John Ac-
krill (1965), Sir David Ross (1924; reimpreso en 1997), Myles Burnyeat (2008), 
Jonathan Beere (2009), Aryeh Kosman (2013) y Francisco González (2019), 
aunque aparecen intercalados otros interlocutores igualmente valiosos que se 
entraman en las discusiones. 

1.  Problema lingüístico y contextual

1.1.  John Ackrill (1965): el «tense-test»

La historia de esta discusión tuvo su origen en Ryle3 y marcó un debate don-
de primó el aspecto lingüístico. Quien trajo a la luz la complejidad del Pasaje 
protagonista de este artículo fue John Ackrill (1965) suscitando una fecunda 
reflexión y profundización hasta el día de hoy en torno a los alcances de la 
distinción de IX 6 y la ontología aristotélica. Ackrill critica la lectura que Ryle 
hace del Pasaje, pero mantiene el foco en el eje de la continuidad versus el 
límite desde un punto de vista netamente temporal, lo que le lleva al mismo 
tipo de lectura de Ryle, centrada en el valor lingüístico de los verbos. Para Ac-
krill el quid del Pasaje radica en la compatibilidad o incompatibilidad entre el 
presente y el perfecto de la acción que se lleva cabo4: «¿Puedo aprender algo y 
haberlo aprendido a la vez? Imposible, pues si ya aprendí algo no puedo seguir 
aprendiendo lo mismo; si puedo seguir aprendiendo lo mismo, eso sólo indica 

2   (en palabras de Ackrill, 1965).
3   (1949: 149 y 1954: 102-103).
4   (1965: 122-123).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 995

que no lo aprendí bien. Son incompatibles presente y perfecto en ese caso, 
mientras que ver [algo] y haberlo visto son compatibles al mismo tiempo»5, lo 
que permite discriminar entre dos tipos excluyentes de ejecución. 

Otras opiniones plantean que el presente simplemente presupone el perfec-
to: «he visto tan pronto como veo» o puedo decir «lo he visto» tan pronto como 
puedo decir «lo veo», sería la propuesta de Ryle y Ross (1997) según Ackrill. 
Pero Ackrill va más allá y rechaza esa lectura, postulando que la fuerza del 
tense test hace imposible hacer y no hacer al mismo tiempo. El error de Ryle y 
Ross (según Ackrill) recae en una clasificación incorrecta, ya que Ryle6 enmar-
ca el verbo «ver» como un verbo de logro (got it verb) que, como tal, no puede 
continuar en el tiempo: si logro «ver» algo, ya lo logré y «he visto» poniendo 
un punto final a la acción lograda. Esas actividades traen consigo un terminus 
autoimpuesto de modo semejante a verbos como «la acción de zarpar de un 
barco», «ganar una carrera», etc.7 Por esto, lo que ocurra después de «ver» 
será «observar con detenimiento» o «examinar con la vista», pero no «ver» en 
sentido estricto ya que es instantáneo. En cambio, para Ryle es tan obvio que 
los movimientos sí se despliegan en el tiempo que es evidente la necesidad de 
ponerles un límite, por ejemplo: no puedo seguir construyendo una casa si ya 
la construí; mientras que las actividades no incluyen temporalidad, de ahí que 
no haya necesidad de asignarles un límite que las haga detenerse (entendiendo 
«ver» en el sentido de «descubrir» o «encontrar con la vista», equivalente a 
«spot» en inglés). Está claro que la posibilidad del presente-perfecto, tiene una 
consecuencia directa en la continuidad de la acción, pero Ackrill clasifica de 
modo diferente la visión y los ejemplos de actividades, que son diferentes de 
los verbos de «logro» de Ryle, aunque ambos grupos se oponen a verbos como 
«construir» o «sanarse», no obstante, por razones distintas.

En resumen, las dos tesis en pugna en el artículo de Ackrill son la de «incom-
patibilidad» (defendida por él) versus la de «implicancia» (defendida por Ryle 
y Ross) y lo que está en juego entre ellas es la posibilidad intrínseca de conti-
nuar o no realizando la acción. Ryle se equivoca, según Ackrill, en identificar la 
distinción ἐνέργεια-κίνησις con la de (i) verbos que ponen un término e incluyen 
temporalidad (serían los movimientos) y (ii) acciones que no ponen término 
porque no continúan en el tiempo (las actividades). Con esto Ryle sitúa las 
acciones perfectas fuera del tiempo, como si fuesen instantáneas o careciesen 
de duración; a la vez, le atribuye un término (fin, límite) a la ἐνέργεια y esto es 
erróneo para Ackrill ya que Aristóteles pone el acento no en la continuabilidad 
de las acciones, sino en si las ἐνέργειαι tienen o no un carácter tal que establece 
un límite a su posibilidad de continuar8.

5   (Ackrill, 1965: 123).
6   (1954: 102-103).
7   (1965: 125).
8   Para la discusión lingüística del Pasaje véase también D. Graham (1980), A. Kosman 

(1984), C. Hagen (1984) y C. Natali (1991).



996	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

Por último, Ackrill revisa posibles paralelos del Pasaje concluyendo que, 
mientras Ética a Nicómaco X 4 sí constituye un locus textual paralelo, ni De 
Sensu 446b2, ni De Anima II 5, ni DA III 7, ni Física III 1 tematizan la misma 
distinción que aborda el Pasaje.

1.2.  David Ross (1924; 1997): poder vs potencialidad

A pesar de que Ross es cronológicamente el primer autor que traemos a 
la discusión, me parece un interlocutor más activo haciendo de bisagra entre 
Ackrill y las posturas que expondré más adelante. Esto ocurre en virtud de su 
edición crítica de Met: allí afirma que «poder» refiere a un poder interno que 
algo detenta para producir un cambio en otro (o en sí mismo, en tanto otro), 
mientras que «potencialidad» lo usa Aristóteles para nombrar una capacidad 
de algo para pasar a un estado nuevo o para desarrollar una nueva actividad. 
En esta segunda acepción, lo potencial designa la aptitud abstracta de un even-
to o propiedad concebible para ocurrir sin que ninguna imposibilidad lógica 
resulte de esa ocurrencia. Lo peculiar de esta segunda acepción de potencia 
propuesta en la lectura de Ross es que la noción de un paciente sobre el cual 
ese algo actúa no está implicada en la potencialidad misma, como lo está en 
la acepción de poder: «Los dos sentidos de δύναμις que Aristóteles quiere dis-
tinguir pueden indicarse mediante las palabras “poder” y “potencialidad” res-
pectivamente. Él propone tratar primero [en Theta 1-5] “poder” y después, al 
discutir la “actualidad”, tratar también la “potencialidad” (1046a2-4) [en Theta 
6-10]»9. Desde esta perspectiva, «poder» es principalmente un poder en A para 
producir un cambio en B, o incluso en A, pero en cuanto otro; mientras que 
«potencialidad» es la potencialidad en A de pasar a otro estado o verse involu-
crado en otra actividad10. Esta actividad, explica Ross, puede ser la producción 
de un cambio en B, pero la noción de la capacidad de B para ser afectado no 
está necesariamente implicada en la noción de potencialidad, sino en la noción 
de «poder» como la capacidad de ser afectado por A11.

Esta separación de Ross de dos «acepciones» de δύναμις —por una parte, 
como «poder», y por otra, como «potencialidad»— marca una interpretación 
deflacionaria del libro Theta que separa taxativamente un uso físico de poten-
cia, y un uso lógico (modal) de potencia, que a veces se traduce por «ser poten-
cialmente X». Esta interpretación fue influyente en esta etapa de la discusión, 
aunque a partir de un artículo de Frede12, que remarcó la necesidad de remitir 
los distintos sentidos de δύναμις al primero y más básico13 como principio del 
cambio en otro, se abrió la puerta para buscar otros modos de lectura alterna-
tivos al de Ross. Esto hizo posible recomponer hasta cierto punto el libro Theta 

  9   (Ross, 1997: 240, tomo II).
10   (1048a32).
11   (Ross, 1997: 240-241, tomo II).
12   (1994: 178-182).
13   (Frede, 1994: 178).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 997

como un libro más unificado gracias a la continuidad conceptual entre el uso 
más físico y el uso más modal de «potencia». Este es el marco conceptual para 
comprender el rol de Ross en la discusión contemporánea del Pasaje de Theta 6.

En un horizonte más general, Ross explica que la estructura de Met presenta 
muchas dificultades. Es evidente que este no es un libro acabado, un trabajo 
único, que se pueda leer asumiendo una continuidad de principio a fin. Los li-
bros α, Δ, Κ son claramente intrusiones, pero otros textos también carecen de la 
continuidad de pensamiento que uno esperaría en un trabajo unitario. De este 
modo, los académicos han llegado a considerar a Met como un texto produci-
do a partir de la combinación de tratados separados. Teniendo esta dificultad 
como horizonte, Ross nos invita a considerar estos dos factores a la hora de 
investigar la relación entre diferentes libros al interior de Met: (i) por una parte, 
la conexión de pensamiento (coherencia interna), y (ii) por otra, las referencias 
explícitas que hace un libro sobre otro (una de estas referencias puede verse en 
torno al libro Theta sobre el tratado de Fís, por ejemplo)14. Entre los libros que 
parecen ser claramente continuos destacan Ζ, Η y Θ15. 

Las expresiones «potencialidad» y «actualidad» juegan un rol considerable 
en Η y Θ, según Ross. En Θ propiamente tal, Aristóteles se dedica a explicar 
estas nociones. Primero, se diferencian dos sentidos de δύναμις: (i) uno como 
poder, (ii) otro como potencialidad. Se enfocará primero en «poder» como 
«principio de cambio en otro en cuanto otro». Ésta puede ser llamada una 
δύναμις transeúnte, en cuanto que hay un poder en A de producir un cambio en 
B. Mientras que «potencialidad» es la capacidad de A de pasar a otro estado de 
sí mismo. 

Este marco teórico de comprensión en el tratamiento de δύναμις según Ross 
influenciará poderosamente la lectura de la literatura académica posterior a 
él16. Según esta lectura disyuntiva propuesta por Ross, δύναμις puede ser o bien 
«poder» o bien «potencialidad» y su contraparte ἐνέργεια puede ser «actividad» 
o bien «actualidad».

La visión de Ross divide el libro Theta en dos: Theta 1-5 trata acerca de (i) 
δύναμις κατὰ κίνησιν, o la potencia transeúnte, en el sentido de «poder», mientras 
que los libros 6-10 tratan acerca de (ii) la potencia inmanente «como la sustan-
cia en relación a la materia». Dice Ross: 

Un poder en A para producir un cambio en B es al mismo tiempo una 
δύναμις inmanente en A. Al producir un cambio en B, A está pasando ella 
misma desde la potencialidad a la actualidad. El segundo tipo [de δύναμις] 
es aquél en que no se da la fórmula de «A actúa sobre B», sino que A mera-
mente pasa de una condición relativamente «no-informada» a una condición 

14   (1997: xiii, tomo I).
15   (1997: xxiii, tomo I).
16   Como es el caso de Stephen Menn (1994), Stephen Makin (2006) y Beere (2009). En 

contra de esta lectura véase Natali (2013) y Kosman (2013). 



998	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

relativamente «formada» como cuando la madera que es potencialmente una 
estatua llega a ser actualmente una estatua17. 

Aristóteles ha identificado, explica Ross, un tipo de actualidad con el mo-
vimiento, pero procede a especificar (en Theta 6) un sentido más acotado de 
ambos términos donde estos se oponen entre sí. Un movimiento siempre apun-
ta a un sentido fuera del agente que lo realiza y es, por tanto, incompleto: uno 
puede aprender en orden a saber, uno puede sanarse en orden a estar saluda-
ble. Una actividad o actualidad18 en sentido específico tiene su fin en sí misma: 
ver, pensar, saber, vivir, ser feliz, no apuntan a nada más allá de sí mismas. 
El movimiento, dice Ross, no puede ser catalogado ni como δύναμις ni como 
ἐνέργεια proper. De esta manera, «el cambio es la actualización de algo que es 
esencialmente potencial y que, al ser actualizado, no pierde este carácter. Por 
eso es ἐνέργεια ἀτελής»19. Por ejemplo: el bronce (no qua bronce, sino en cuanto 
que es capaz de sufrir un cambio) deviene estatua; el cambio cualitativo es la 
actualización de aquello que es susceptible de sufrir un cambio cualitativo, 
justamente en cuanto que es susceptible de ese modo.

Un movimiento, argumenta Ross, toma tiempo: cuando estás aprendiendo 
todavía no has aprendido, cuando estás siendo sanado todavía no te has sana-
do. Una actividad está completa en cada momento que la constituye: al mismo 
tiempo ves y has visto, conoces y has conocido20.

Cuando Ross comenta directamente el texto de Theta 6, explica la siguiente 
distribución entre los conceptos relevantes: en una ocasión Aristóteles incluye 
ἐνέργεια en κίνησις21; en otras incluye κίνησις en ἐνέργεια22; y en otra ocasión habla 
de aquellos términos como mutuamente excluyentes23: 

Κίνησις se dice que es una ἐνέργεια pero ἀτελής (Fís 201b31), o que difiere de 
ἐνέργεια por ser ἀτελής (Met 1048b29). Las variaciones del lenguaje no deben 
perturbarnos. Κίνησις y ἐνέργεια son especies de algo más amplio para lo cual 
Aristóteles no tiene un nombre, y para lo cual él usa, a veces, el nombre de 
una especie, otras veces, el de la otra. La diferencia es desarrollada también 
en las líneas 18-35 como en ningún lugar en Aristóteles. Para la prueba de una 
ἐνέργεια como opuesta a κίνησις que allí ofrece, es decir, que de una actividad 

17   (1997: cxxvii, tomo I).
18   Nótese el uso indiscriminado para referirse a ἐνέργεια: actividad o actualidad. En 

Menn (1994) se ve un énfasis en las diferencias de cada palabra elegida para traducir ἐνέργεια 
en cada caso: actividad es utilizada para designar procesos o ejecuciones y su contraparte es 
un poder, mientras que actualidad es utilizada para designar a las sustancias por su modo de 
«ser actualmente algo», o aquellas cosas que cambian de modo de ser y pasan de «ser poten-
cialmente algo» a «ser actualmente algo» (como el geómetra que está dormido teoriza sólo 
potencialmente y luego pasa a estar actualmente teorizando sobre un teorema, por ejemplo). 
Sobre el uso de actividad vs actualidad véase (González, 2019, 154).

19   (1997: cxxvii, tomo I).
20   (1997: cxxviii, tomo I).
21   (Retórica 1412a9).
22   (Fís 201b31, DA 431a6, EN 1154b27).
23   (Met 1048b28).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 999

podemos decir que la estamos realizando y la hemos realizado al mismo tiem-
po, añade en Ética otra: que no se puede decir de nosotros que ἐνεργεῖν rápido 
o lento, aunque podemos ser rápidos o lentos en pasar al estado de ἐνέργεια 
(1173b224)25.

El comentario de Ross acerca de la relación entre κίνησις y ἐνέργεια llama 
la atención, en primer lugar, por establecer estos términos como especies de 
un género innombrado, pues Aristóteles ha dicho unas líneas más arriba, que 
ἐνέργεια es un término análogo, por lo cual se ve que no es una relación de gé-
nero-especie; y, en segundo lugar, por establecer como textos paralelos de esta 
distinción los pasajes que nombra de Met y EN.

Luego, acerca del Pasaje en particular, Ross escribe: 
Este pasaje ocurre en la mayoría de los escritos, y un parafraseo del mis-

mo ocurre en un buen manuscrito de Alejandro. Es omitido por EJTG y Bes-
sarion, y está muy corrupto en los demás manuscritos. Pero contiene el estilo 
de la doctrina y terminología aristotélica, y es bastante apropiado al contexto, 
y no hay ningún motivo aparente para su introducción si fuera falso, por lo 
cual en el todo parece prudente tratarlo como genuino26. 

También comenta sobre las líneas 18 a 21 que: «πρᾶξις es usado primero en 
un sentido general, como κίνησις, y luego en un sentido restringido como κίνησις 
τελεία»27. Por asombroso que parezca, Ross trae la fórmula κίνησις τελεία para 
aludir al sentido restringido de πρᾶξις, en vez de llamar πρᾶξις ἀτελής a la κίνησις 
y πρᾶξις τελεία a la ἐνέργεια. En consecuencia, no es ἐνέργεια el término que se usa 
de un modo laxo al principio y más adelante de un modo restringido; sino, más 
bien, es πρᾶξις la que sufre esta modificación especial. A pesar de esta lectura 
sui generis de Ross, podemos tomar como dato cierto su disposición a aceptar 
como genuinamente aristotélico el Pasaje.

1.3.  Myles Burnyeat (2008): freak performance

Myles Burnyeat (2008) discute directa y extensamente el Pasaje de Met IX 6, 
1048b18-35. Su principal inquietud es dilucidar cómo encaja este pasaje den-
tro del programa global del libro IX de Met y explicar por qué no debiera ser 
impreso en el lugar en que lo leemos hoy. Específicamente, la distinción entre 
ἐνέργεια y κίνησις le parece a Burnyeat única en todo el Corpus y difícilmente 
comparable con textos como EN X o DA II 5.

Comienza por el problema filológico28: el Pasaje se encuentra en Ab, no en 
EJ (lugar donde constituye la mayor laguna). Una laguna tan larga, dice 

24   Cfr. Además Met K 1065b14-1066a7, 1066a17-26.
25   (Ross, 1924, tomo II: 251).
26   (1997: 253, tomo II).
27   (Ross, 1997: 253, tomo II).
28   Myles Burnyeat dedica varias páginas al aspecto filológico (2008: 224-241). Véase 

también J. F. González (2019: 132-136). En este artículo no profundizaremos más allá de lo 
expuesto en el cuerpo del trabajo, pues su tratamiento escapa a los parámetros netamente 
conceptuales acordes a nuestro objetivo principal.



1000	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

Burnyeat, es difícil de explicar por errores mecánicos o errores de algún escri-
ba. Aparentemente, Ab preserva un «additamentum» (según la expresión utiliza-
da por Jaeger) considerablemente extenso29. Probablemente, según Burnyeat, 
el Pasaje corresponde a otro contexto, uno ético. Además de esto, la última 
frase de Theta 6, ignora la pregunta del Pasaje: a saber, qué es ἐνέργεια en nomi-
nativo («actualidad» para Burnyeat) en contraposición a una mera κίνησις; y co-
necta, mediante el uso del dativo ἐνεργείᾳ (en los manuscritos EJ), con el tópico 
propuesto al principio del capítulo 6: qué significa que algo esté en actualidad 
(ἐνεργείᾳ) y qué significa su contraparte, estar en potencia (δυνάμει)30. De esta 
manera, Burnyeat concuerda con Jaeger en que el Pasaje es una adición que 
interrumpe el argumento central de Theta 6, aunque sí le parece que este es un 
texto genuinamente aristotélico (2008: 227). En suma, Theta 6 estaría enfocado 
en los dativos, en cambio el Pasaje, estaría enfocado en otro tópico diferen-
te: los nominativos. González31 replica a esto diciendo que Burnyeat pasa por 
alto la lectura de Ab donde se ve el nominativo en vez del dativo en 1048b632, 
tal como ha sido utilizado el nominativo en la línea precedente, de modo que 
podemos adherir a la lectura del manuscrito donde aparece el Pasaje sin pro-
blema, ya que no hay sustento para afirmar —con Burnyeat— que Theta 6 se 
ocupe mayormente de «estar-en-actualidad» ἐνεργείᾳ en dativo vs el Pasaje que 
se ocuparía de la «actualidad» ἐνέργεια en nominativo: 

Incluso si descartamos completamente el Pasaje, o bien el tópico del ca-
pítulo ha cambiado respecto del comienzo hacia el final, y la pregunta que 
Aristóteles pensaba abordar no es la misma que termina tratando (i.e. que es 
ἐνέργεια en nominativo), o bien Aristóteles no ve una diferencia significativa 
—al menos para su presente objetivo— entre la pregunta «qué es ἐνέργεια» y la 
pregunta qué es estar-en-actualidad (ἐνεργείᾳ). Aristóteles, en el curso de dos 
líneas pasa de hablar de los diferentes sentidos del nominativo ἐνέργεια a ha-
blar de los diferentes sentidos del dativo ἐνεργείᾳ sin indicación alguna de que 
ha habido un cambio de tópico importante (González 2019: 155).

En conclusión, respecto a la cuestión filológica del Pasaje dice Burnyeat: 
«el Pasaje está bien atestiguado en la rama β [de los manuscritos], y para na-
da en α. Las investigaciones de Harlfinger, posterior a las ediciones de Ross 
y Jaeger, subrayan las dificultades que ambos confrontaron. El Pasaje está 
mejor confirmado que antes en β, y eliminado enteramente de α» (Burnyeat, 
2008: 236).

Respecto al contenido del Pasaje y en referencia al problema de los ejem-
plos con el tense-test, después de hacer una revisión de la literatura ad hoc a 
la discusión, Burnyeat parece bastante convencido de que Aristóteles no está 
interesado en los verbos en cuanto tales, sino en lo que establecen: «si [Aristó-
teles] estuviera interesado en los verbos mismos, difícilmente trataría vivir bien 

29   (2008: 225).
30   (2008: 226).
31   (2019: 153-160).
32   Jaeger «corrige» el nominativo y lo cambia por dativo (1957: 184).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 1001

y vivir como ejemplos distintos (1048b25-27)»33. El contraste entre los ejemplos 
de movimientos y actividades parece ser un contraste entre verbos cuyo tiempo 
presente tiene un significado imperfectivo —p.ej., «adelgazar» o «construir»— 
y verbos cuyo tiempo presente tiene un significado perfectivo, p. ej. «ver»: «las 
cosas vivientes para Aristóteles son sistemas auto-subsistentes. Es gracias al al-
ma tréptica, cuya función es la nutrición y la reproducción, que durante la vida, 
sea larga o corta, logran mantenerse vivas. Un ejemplo perfecto del significado 
perfectivo. El presente y el perfecto son, ciertamente, iguales»34.

¿Existen textos paralelos al Pasaje? Es ésta una cuestión que ya preocupó a 
Ackrill. Burnyeat titula «Uniqueness» al último capítulo de su extenso artículo. 
Allí revisa potenciales textos que podrían ser paralelos a la distinción ἐνέργεια- 
κίνησις35:

• �Sophistici Elenchi 22, 178a9-28: «“¿Es posible obrar y haber obrado en 
la misma cosa al mismo tiempo?” “No”. “Sin embargo sí es posible, cier-
tamente, ver y haber visto la misma cosa al mismo tiempo y en el mis-
mo sentido/en el mismo ángulo”»36. Este extracto, según Burnyeat, versa 
acerca de la posibilidad de ver y haber visto, no sobre la necesaria verdad 
conjunta de presente y perfecto. Aquí se trata más bien la simultaneidad 
de ver y haber visto como un lugar común del debate dialéctico, pero no 
parece corresponder a un evento perceptivo, sino más bien a una ocurren-
cia semántica. Burnyeat descarta el paralelismo por tratarse de un contex-
to dialéctico-verbal, más que de un examen del carácter «energético» (y no 
«cinético») de la operación visual37.

• �De Sensu 6, 446b2-6: «Ahora bien, a pesar de que siempre es el caso que 
cuando uno escucha una cosa y la ha escuchado —y en general percibe y 
ha percibido—, y ellas [las percepciones] no envuelven un llegar a ser, sino 
que existen [sc. cuando ocurren] sin experimentar un proceso de llegar a 
ser, sin embargo, en el momento en que el golpe ha sido dado, el sonido 
no está aún en el oído»38. El antecedente, explica Burnyeat, presenta una 
verdad «lógica» difícil de conciliar con verdad física de que el sonido y 
el olor toman tiempo en viajar al sujeto percipiente. También Ackrill cita 
el cuantificador «siempre» como evidencia de que en este texto (y tam-
bién en el Pasaje) «la forma “al mismo tiempo p y q” pretende indicar una 

33   (Burnyeat, 2008: 250).
34   (Burnyeat, 2008: 250-251).
35   Se enumeran más textos, pero seleccionamos los que más se repiten entre los acadé-

micos y que podrían parecer más cercanos al Pasaje.
36   Para incorporar esta lista de textos traducidos al inglés e interpretados por Burnyeat 

(2008: 260-264) al castellano se ha respetado su prisma hermenéutico. A su vez se han con-
sultado las fuentes griegas pertinentes, señaladas en la lista de referencias, para asegurar su 
correcta concordancia en la cadena de traducción.

37   (2008: 259).
38   Burnyeat (2008: 260-261).



1002	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

inferencia de p a q, no sólo una conjunción»39. El cuantificador operaría 
mejor como un bicondicional, de manera que la inferencia va en los dos 
sentidos al mismo tiempo. También descarta este texto como paralelo del 
Pasaje, porque discute una aporía física contrastando la propagación aé-
rea del aroma y del sonido por medio del carácter perfectivo y posesivo de 
los verbos «oír’ y «oler».

• �Fís III 2, 201b31-3: «El cambio se piensa que es un tipo de actualidad, 
pero incompleta; la explicación es que la cosa potencial de la cual es 
actualidad es incompleta»40. La tesis de que el cambio es una actualidad 
incompleta reaparece en DA II 5, 417a16-17, texto comparable a DA III 
7, 431a6-7: «pues el cambio es la actualidad de lo incompleto; actua-
lidad en sentido absoluto, i.e., la actualidad de lo que es completo, es 
diferente»41. Aquí Aristóteles hace explícito lo que los otros dos textos 
insinúan, que la actualidad incompleta contrasta con otra clase de actua-
lidad: actualidad en sentido absoluto o actualidad completa. Pero según 
Burnyeat esta no es la doctrina del libro IX de Met (donde Aristóteles 
contrasta ἐνέργεια con potencialidad), ni tampoco del Pasaje (donde con-
trasta ἐνέργεια con κίνησις). Todo lo contrario, dice que κίνησις es ἐνέργεια 
(aunque incompleta). Burnyeat descarta este pasaje como paralelo de 
la distinción ἐνέργεια-κίνησις, mutuamente excluyentes allí, porque atenta 
contra la tesis fundacional de Fís. También se descarta como paralelo del 
Pasaje.

• �EN X 4, 1174a14-b1442: los movimientos toman tiempo en alcanzar su 
forma y término, mientras el placer, tal como «ver», está completo en 
cualquier momento de su duración. Los movimientos, por tanto, son in-
completos. No dice el texto que el movimiento es ἐνέργεια ἀτελής, sino sólo 
que es incompleto, pero Burnyeat piensa que el término κίνησις mantiene 
aquí su sentido estándar de Fís III 1-3. Por su parte, el término ἐνέργεια no 
ocurre en estas líneas, por lo que este texto no puede ser considerado un 
paralelo del Pasaje.

Agrega Burnyeat: ni Ackrill ni Miguel de Éfeso encontraron la equivalencia 
de presente y perfecto en el pasaje de EN que estaban comentando. La equi-
valencia es notada en SE y De Sensu tanto como en Theta 6, pero sólo Theta 6 
la emplea como el criterio decisivo para ser una ἐνέργεια, en el sentido especial 
acotado que Miguel está considerando aquí. Burnyeat sugiere que hay pocas 
dudas de que Miguel conozca el Pasaje. «Él es, ciertamente, el único escritor 
antiguo o medieval que he podido encontrar que claramente revela que lo co-
noce. Pero también vimos que Miguel, alias Pseudo-Alejandro, no leyó el Pasaje 

39   (Burnyeat, 2008: 261).
40   Burnyeat (2008: 261).
41   Burnyeat (2008: 262).
42   También EN VII 12 y Fís VII 3, 246a12-b3, 247a2-3 van en esta misma línea Burnyeat 

(2008: 267).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 1003

en Met al componer su comentario sobre esa obra. La conoce, pero no de Met; o 
al menos, no del manuscrito que usó al escribir su comentario de Met. Lo debe 
haber leído en otro lugar»43, 44.

Un importante alcance doctrinal sobre el Pasaje surge en la crítica que Bur-
nyeat dirige contra Ross. En ese contexto Burnyeat afirma:

Es correcto que ambos, κίνησις y ἐνέργεια, tienen lo que uno podría llamar 
un uso genérico; al principio, en la primera parte de Theta 6 notamos una 
κίνησις genérica45, y una ἐνέργεια genérica en Theta 8. Es correcto también que 
κίνησις tiene un uso específico para procesos dirigidos a un estado-fin exter-
no a ellos mismos, como ha sido establecido en Fís III 1-3. Esa variedad no 
debiera sorprendernos. Κίνησις y su verbo pariente han tenido ya una larga 
historia en el griego ordinario. Pero ἐνέργεια y el verbo asociado ἐνεργεῖν son 
nombradas por primera vez por Aristóteles mismo. Probablemente de su in-
vención, comienzan como verbos de sentido técnico. Además, mientras es co-
rrecto afirmar que en Theta 6, 1048b8-9, κίνησις es genérico por cuanto cubre 
tanto construir como ver, en ninguna parte divide Aristóteles expresamente 
las κινήσεις entre aquellas que son su propio fin y aquellas que apuntan a un 
producto ulterior. Sí divide ἐνέργεια, como en EN I 1, 1094a16-17, y en Theta 8 
[…], pero lo más cerca que llega a una división de κίνησις es EN X 3, 1174b4: 
«La mayoría de los movimientos son incompletos». Además, nunca reconoce 
la idea de κίνησις en sentido amplio, o κίνησις completa46 47. 

Los usos genéricos de κίνησις y ἐνέργεια no van a la par, según Burnyeat y no 
debieran ser considerados como extensiones alternativas a un nivel genérico 
de la terminología para dos especies paralelas. Ross se equivoca, según él, ha-
ciendo del Pasaje su punto de partida para la tematización de estos conceptos. 
El Pasaje es el único texto al que Ross remite para avalar su interpretación de 
κίνησις y ἐνέργεια como especies paralelas de un género más amplio, pero sin 
nombre. Incluso aquí ignora dos factores importantes. Primero, en el Pasaje el 
género sí tiene un nombre: πρᾶξις. Segundo, su subdivisión en κίνησις y ἐνέργεια 

43   (Burnyeat, 2008: 278).
44   González (2019: 182, nota 114) contra Burnyeat piensa que la acción del escriba del 

manuscrito de omitir el Pasaje al ver la línea trazada sobre él no implica necesariamente su 
necesaria anulación; puede eludir simplemente al hecho de que el Pasaje no está presente en 
todos los códices.

45    Esto ya había sido advertido por Menn (1994: 106-107), quien atribuye la presencia 
del Pasaje en su ubicación actual al intento de reparar el empleo genérico de κίνησις durante 
la primera mitad de Met IX 6. Era necesario introducir precisiones al interior de la polaridad 
κίνησις-δύναμις (contrapuesta a la proporción οὐσία-ὕλη), para así evitar que κίνησις recibiese 
una interpretación demasiado estrecha, que excluyese de su alcance operaciones como «ver» 
o «vivir». 

46   (2008: 264).
47   Explica Burnyeat (2008: 264) que «κίνησιν τελείαν en EN X 3, 1174a28, denota una co-

sa que no puedes encontrar en ningún momento anterior a la llegada a la meta (externa): un 
cambio completado más que uno que es intrínsecamente completo». Dicho de otra manera: 
no es posible encontrar en cualquier intervalo de tiempo un movimiento perfecto en cuanto 
a la forma, a no ser en la totalidad del tiempo.



1004	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

es presentada como una innovación terminológica. El procedimiento clasifi-
catorio de Ross (concluye Burnyeat) invierte el orden metodológico al que se 
atuvo Aristóteles en su elaboración de ambos conceptos48.

En conclusión para Burnyeat el Pasaje es una «freak performance»49 y que 
debiéramos dejar de citarlo como una fuente estándar de doctrina aristotélica.

2.  Problema terminológico conceptual

2.1.  Jonathan Beere, 2009: actividades vs estados

Jonathan Beere (2009) revisa cada capítulo de Met IX pormenorizadamente 
(excepto el capítulo 10). Antes de llegar al capítulo 6 nos encontramos con al-
gunas consideraciones sobre ἐνέργεια. Estas consideraciones se enmarcan en un 
rechazo a la visión tradicional de ἐνέργεια y δύναμις donde:

1. �'Ενέργεια es actividad completa, se vincula con δύναμις como poder y se 
diferencia del cambio (κίνησις, actividad incompleta). La actividad es el 
ejercicio de una capacidad; la praxis, por ejemplo, es una actividad, como 
pensar, teorizar, el ejercicio de la sabiduría práctica.

2. �'Ενέργεια es actualidad y se vincula con δύναμις como potencialidad. El 
infinito, por ejemplo, tiene ser sólo en potencialidad, no en actualidad; 
también la forma es actualidad (y la materia es potencialidad)50.

3. �Se equipara la «ἐνέργεια como actualidad» (sustantivo abstracto) con la 
ἐνέργεια adverbial escrita en dativo y que modifica al verbo «ser»: «ser en 
ἐνέργεια» (en inglés: actually). 

Respecto al tercer punto Beere postula que no es correcto considerar la ac-
tualidad como idéntica a «ser en ἐνέργεια» como lo hace la visión tradicional 
porque 

la materia, parece ser que no es por sí misma «actualmente» la cosa que po-
tencialmente constituye, y la constituye justamente una vez que tiene la for-
ma relevante. La forma, en cambio, es la actualidad del compuesto, en virtud 
de lo cual el compuesto es actualmente, y no tan solo potencialmente, lo que 
es. Es extremadamente difícil ver cómo se pueden construir dichas afirmacio-
nes si ἐνέργεια es tomada como actividad contrapuesta al cambio51. 

Beere considera que la visión recién expuesta convertiría al cambio en una 
«actividad contrapuesta al cambio», lo cual es absurdo, ya que no acepta que 
el cambio se piense en términos de «actualidad». Para él ἐνέργεια nunca se 

48   (2008: 264).
49   (Burnyeat, 2008: 276).
50   Como la diferenciación power vs potentiality de Ross (1997: 240-241, tomo II).
51   (2009: 158).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 1005

opone al cambio52 —tácitamente la distinción del Pasaje no tendría sentido. 
'Ενέργεια se transforma, de acuerdo a la clásica interpretación, en un término 
sumamente ambiguo, donde tenemos múltiples traducciones desvinculadas 
unas de las otras, con estructuras sintácticas y conceptos complementarios 
diferentes, etc.53, 54.

En coherencia con ello, Beere enfatiza la radicalidad del carácter analógico 
de ἐνέργεια55: las variadas instancias de ἐνέργεια son análogas sin necesariamen-
te tener algo en común. Así, el «ser en ἐνέργεια» incluye casos de actividad. El 
uso primario de ἐνέργεια es, para Beere, el de ejercicio de una capacidad, es de-
cir, como actividad. El uso posterior de ἐνέργεια en dativo modificando el verbo 
«ser» es una innovación que Aristóteles está tratando de hacer inteligible en 
Theta (2009: 161). En tal sentido, lo que Beere declara a propósito de ἐνέργεια 
empalma (mutatis mutandis) con lo enunciado antes por Frede56 a propósito 
de δύναμις. Allí Frede acentúa el carácter derivado de la construcción «ser en 
potencia», la cual encontraría su origen en la previa aplicación del término 
«potencia» a las capacidades para producir cambio en otro, o para sufrirlo en 
uno mismo. Encontrarse «en potencia» no es un sentido adicional de la pala-
bra δύναμις, desconectado de las potencias de sufrir y producir cambio; más 
bien, esa expresión describe una cosa desde el punto de vista de las transfor-
maciones que puede padecer en virtud de sus capacidades de ser afectada por 
otro. Un trozo de mármol es «una estatua en potencia» precisamente en virtud 
de una δύναμις pasiva que lo habilita para sufrir cambio a manos del escultor. 
En este sentido, Beere presenta una versión continuista de Theta, al contrario 
de Ross (1997).

Beere explica que ἐνέργεια, etimológicamente, es un sustantivo que proviene 
del adjetivo griego ἐνεργός, que significa «activo, ocupado, trabajando, efecti-
vo, vigoroso». También las tierras y el capital pueden ser «productivos», en 
este sentido. ἐνεργός, a su vez, proviene de ἐν más ἔργον, que significa «traba-
jo, tarea, función, obra». El antónimo de ἐνεργός no es δυνατός, sino más bien 
ἀργός: «ocioso, perezoso, desocupado, cesante»57. Ahora bien, ἐνέργεια está co-
nectado, a través de la palabra ἔργον, con ἐντελέχεια, que significa, principal-
mente «realización»58. De este modo, dice Beere, «los campos, el dinero y los 
profesionales, así como los navegantes y los jurados, tienen una función que 
cumplir y ellos están ἐνεργός en la medida en que están desarrollando su tarea 
específica»59. Estas precisiones aristotélicas deberían ayudarnos a ver cómo es 

52   (2009: 158).
53   (2009: 159).
54   Para ver las dificultades y, a veces, incoherencias en las que caen los estudiosos al 

traducir ἐνέργεια, véase J. Beere (2009: 159, nota 5).
55   Para una revisión exhaustiva de la analogía en Aristóteles véase Beere (2009: 178-219).
56   (1994: 191-192).
57   (2009: 161).
58   Cfr. Met IX 1, 1046a1-3, IX 3, 1047a30-32 y IX 8, 1050a21-23.
59   (Beere, 2009: 162).



1006	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

posible que existan casos de ἐνέργεια que no sean cambios, ya que en varios 
casos la función de algo no es una acción (la función de una casa de cobijar y 
resguardar los bienes, por ejemplo). Otro caso interesante traído por Beere es 
aquél según el cual «Dios siempre disfruta un placer simple, porque no hay sólo 
ἐνέργεια del cambio, sino también una inmutable»60, 61. 

Sobre el Pasaje en cuestión, Beere comenta que allí se distinguen dos tipos 
de acciones (πράξεις): unas son cambios (κινήσεις), otras son ἐνέργειαι. Junto con 
las dificultades en relación con los manuscritos, el Pasaje presenta serios pro-
blemas de interpretación. Al abordarlos, Beere reconoce a Burnyeat como su 
principal influencia. La distinción entre los dos tipos de acciones recién men-
cionados se puede interpretar como la diferencia entre eventos que son idénti-
cos con su fin y eventos que no lo son. Los cambios son incompletos porque no 
son su propio fin, mientras que las ἐνέργειαι son, por contraste, completas por 
contener su propio fin62. De esta manera, al parecer, las ἐνέργειαι no necesitan 
cesar, mientras que los cambios necesariamente se detienen. La idea subya-
cente aquí es que los cambios, que son para alcanzar un fin, necesariamente se 
terminan cuando lo alcanzan. Las ἐνέργειαι no traen consigo este requerimiento 
interno ya que son ellas mismas su propio fin.

Beere propone un caso que podría ser problemático para la explicación 
anterior sobre la relación de estos dos tipos de acciones con su fin. ¿Qué ocu-
rre en el caso de «ganar la carrera» (winning)? Esta acción parece ser idén-
tica a su fin; sin embargo, no puede continuar indefinidamente en el tiempo, 
como lo hace, por ejemplo «vivir» (caso paradigmático de ἐνέργεια en el Pa-
saje). Este caso quizá calificaría como «evento» en nuestro uso ordinario del 
lenguaje, pero dentro del marco teórico aristotélico parece ser más bien una 
instancia en que se satisfacen ciertas condiciones para terminar un proceso 
tal como una carrera: «ganar la carrera no es una acción más allá de correr la 
carrera, sino que es lo que ocurre cuando alguien que está participando en la 
carrera llega en primer lugar»63. Este verbo se puede entender, según Beere, 
como una expresión de logro64 (achievement) al final de un proceso, y es por 
esa razón que no significa nada diferente de su propio fin, pues significa jus-
tamente el haber alcanzado ese fin. Así, «ganar» la carrera, no es una ἐνέργεια 
porque el fin propiamente tal no es idéntico a los cambios que son en vistas 
de ese fin65. 

60   EN VII 14, 1154b26-27. Este texto podría perfectamente ser un paralelo del Pasaje.
61   (Beere, 2009: 163).
62   (2009: 223).
63   (Beere, 2009: 223).
64   Como los got it verbs de Ryle (1949 y 1954) y los achievements de Vendler (1957).
65   Acerca de transiciones que no son cambios véase Bowin (2011: 159). También Beere 

(2009: 223, nota 6), quien diferencia la transición de usar nuestro propio conocimiento (Fís 
VII 3, 247b1-13), la percepción (DA II 5), la forma que comienza a ser y cesa de ser sin sufrir 
un proceso de generación (Met VII 8, 1033b5-8).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 1007

Según él, para Aristóteles el fin es una parte esencial en la identidad de los 
cambios: aunque el corredor pueda seguir corriendo, la carrera ya se terminó. 
El fin del corredor no es sólo correr, sino ganar la carrera, lo cual requiere que 
éste no solamente corra, sino que lo haga a toda velocidad hasta la línea de la 
meta. De este modo, los cambios necesariamente terminan cuando alcanzan 
su fin, mientras que las ἐνέργειαι no tienen esa necesidad; de ahí que Aristóteles 
utilice el tense-test de presente y perfecto para ilustrar la diferencia respecti-
va de los verbos. Apoyándose en Burnyeat, Beere afirma que el presente y el 
perfecto son mutuamente incluyentes en el caso de las ἐνέργειαι. Para Ackrill 
esto era inaceptable, dice Beere, porque le parecía imposible que el presente 
se siguiera del perfecto. El problema de Ackrill consistía en tomar el perfecto 
griego como pasado, de manera que, si el «haber visto» o el «haber vivido» 
implicasen lógicamente la realización presente de ambos actos, sería posible 
afirmar que «alguien ve» o que «alguien vive» por el mero hecho de haber 
realizado ambos actos en un instante anterior al presente. Sin embargo, como 
es sabido, el aspecto del perfecto griego expresa, en realidad, la realización 
del fin en o durante la acción relevante: la ejecución de cualquier ἐνέργεια es 
ella misma el fin intentado. Así, cuando quiera que el presente de un verbo es 
verdadero y la ἐνέργεια está ocurriendo, el perfecto de ese verbo debe ser ver-
dadero también. Los cambios, por el contrario, no son su propio fin y deben 
cesar cuando alcanzan el fin, de modo que, cuando el perfecto de un verbo de 
cambio aplica a algo, el cambio en cuestión debe haber llegado a su término 
en el pasado66.

Contra Ryle, Beere explica que él estaba interesado en una visión de la per-
cepción conectada con el correcto uso de los verbos de percepción, lo que lo 
llevó a buscar una manera de determinar qué acciones pertenecen a qué clase 
sobre una base puramente lingüística, otorgándole excesiva importancia al test 
lingüístico. Varios comentadores pensaron que el tense-test determinaba qué 
eventos correspondían a movimientos y cuáles a ἐνέργειαι, olvidando la motiva-
ción original del proyecto de Met Theta67. En el Pasaje, según Beere, el tense-test 
no pretende mostrar cómo clasificar las acciones, sino simplemente expresar 
de otra manera la idea de que las ἐνέργειαι son simultáneas e idénticas con su 
propio fin.

Respecto a la coherencia del Pasaje con respecto al libro Theta en su con-
junto, Beere hace notar la ausencia de la palabra πρᾶξις en Theta, donde apa-
rece únicamente en el Pasaje, y en el resto de Met muy pocas veces (diez veces 
fuera del Pasaje). A Beere el Pasaje le resulta extraño en el contexto de una 
investigación acerca del «ser» o el «ente» que no guarda obvia conexión con 
una búsqueda del sentido de las acciones. Él piensa que la diferencia entre 
«ser-en-potencia» y «ser-en-actividad» (el objetivo de Theta) no es tratada en 
el Pasaje —tal como Burnyeat exhibió mediante su oposición entre dativos y 

66   (2009: 224-225).
67   (2009: 225).



1008	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

nominativos— y la diferencia entre ἐνέργεια y movimiento no aparece en la pri-
mera sección de Theta 6. Todo lo contrario: la palabra «movimiento» (κίνησις) 
aplica a actividades tan disímiles como «contemplar»68, «construir una casa»69, 
«estar despierto»70 y «ver»71. Resulta difícil conciliar, según Beere, que «ver» 
sea un movimiento antes del Pasaje y una ἐνέργεια opuesta al movimiento en el 
Pasaje. Respecto a la «contemplación», ésta no se menciona en el Pasaje. Reca-
pitulando lo ya indicado: Beere no piensa que 

«ser-en-actividad» siempre involucre una ἐνέργεια, pero en los casos en que sí 
lo hace, ἐνέργεια perfectamente puede ser un movimiento, como construir. Si 
nos limitamos a casos de «ser substancial», quizá en ese caso podría ser que 
todas las substancias tengan formas que son ἐνέργειαι’ y no movimientos, pero 
esto no es lo que se dice en Theta 6. Más bien, parece ser que las sustancias 
allí son cosas del tipo de un hermes72 o una casa. La sustancialidad de estos 
dos artefactos no consiste en activarse en una ἐνέργεια. Además, la distinción 
entre cambio y ἐνέργεια no parece tener conexión con el concepto análogo de 
ἐνέργεια usado para modificar el verbo «ser»73.

Por último, respecto a los posibles paralelos del Pasaje, Beere señala que 
los textos Theta 8, 1050a34b2, EN I 1, 1049a16-17, EN X 4, 1174b17, Fís III 2, 
201b31-3, DA II 5, 417a16-17, DA III 7, 431a6-7 sugieren que ἐνέργεια es el géne-
ro del cual el cambio sería una especie, pero los cambios nunca van a la par de 
alguna ἐνέργεια y nunca se habla de cambios perfectos o completos, ni de cam-
bios que sean idénticos a su propio fin. Así, contra Ross, afirma que ἐνέργεια es 
claramente el término genérico «innombrado» al que alude en su comentario, 
y «movimiento» es más restringido que éste —y eso pese a la notoria presencia 
de una κίνησις más inclusiva en la primera mitad de IX 6, que contrasta nítida-
mente con la acepción estricta y excluyente de ese mismo término (expuesta 
en el Pasaje). Beere subraya el hecho que Aristóteles ocasionalmente aplica el 
término más amplio, i.e. ἐνέργεια, especialmente para aquellos casos que no 
caben dentro del término más restringido: de esta manera, es el propio movi-
miento el que a veces califica como una ἐνέργεία τις74. Este uso remite al hecho 
de que los cambios son casos de ἐνέργεια sólo cualificadamente, puesto que son 
incompletos. En conclusión, no hay otros textos que contengan el contraste en-
tre κίνησις y ἐνέργεια como está planteada en el Pasaje. Así, Beere afirma (junto a 
Burnyeat) que el Pasaje es el único lugar en el corpus donde Aristóteles exhibe 
dicha distinción75.

68   (1048a34-5).
69   (1048a37-b1).
70   (1048b1-2).
71   (1048b2).
72   Para entender por qué Beere utiliza «hermes» con minúscula y no con mayúscula 

(Hermes) véase (2009: 171, nota 7).
73   (2009: 228).
74   (2009: 229).
75   (2009: 230).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 1009

2.2. Aryeh Kosman 2013: la acepción primaria vs la más útil

Kosman (2013) dedica un capítulo a Met IX 676. Allí explica que en Theta 6, 
Aristóteles distingue entre dos tipos de ἐνέργεια: una es (i) «κίνησις» y la otra (ii) 
«ἐνέργεια proper». El antecedente de esta distinción, según él, sería la distinción 
entre dos tipos de δύναμις expuesta en Theta 1: (i) δύναμις en relación a κίνησις y 
(ii) la otra δύναμις en relación a «ἐνέργεια proper». La habilidad o —comúnmen-
te llamada— potencialidad relativa al movimiento es la principal, pero no la 
más útil: esto da lugar a la oposición μάλιστα κυρίως vs χρησιμωτάτη. La más útil 
resulta ser, para Kosman, aquella potencialidad relacionada con la praxis. En 
consecuencia, el objetivo primordial del libro IX de Met será investigar cuál es 
la actividad en sentido estricto y la habilidad relativa a ella77.

Según Kosman, el proyecto de Met Theta está enmarcado en la explicación 
sobre la sustancia, aquella que deberemos dilucidar para llegar a entender qué 
es «ser» o «ente» en general (objeto de la filosofía primera en Met IV 1-2). Los 
libros VII y VIII de Met se concentran tanto en exponer los principios de la sus-
tancia, es decir, la materia y la forma, como en dar cuenta de su unidad, lo que 
se alcanza con la visión de materia como potencia y la forma como actualidad. 
El libro IX (Theta) está enfocado en lograr que la explicación de aquella uni-
dad sea exitosa, y lo será sólo en la medida en que logre reconocer un sentido 
de δύναμις y ἐνέργεια independiente de las nociones de movimiento y genera-
ción. Esta compleja tarea se lleva a cabo en Met IX 6, donde aparecen casos de 
δύναμις y ἐνέργεια en relación al movimiento y, analógicamente, en relación a la 
sustancia. Según Kosman, el clímax de esta explicación radica en la distinción 
ἐνέργεια-κίνησις78.

La distinción entre movimientos y actividades se expresa en el Pasaje me-
diante las diferencias en la relación que en ambos tipos de acciones sostienen 
la forma del presente y la forma del perfecto del verbo en cuestión: construir 
no implica haber construido, sino que justamente implica no haber construido. 
Algunos, como ya hemos ido revisando en la presente discusión bibliográfica, 
suponen que Aristóteles está haciendo alusión al «tense», es decir, al tiempo 
del verbo: «aquella característica de los verbos que representa a las acciones 
distribuidas diferenciadamente a lo largo de una línea temporal relativa a la 
expresión verbal» (Kosman, 2013: 40). 

Según esta visión, explica Kosman, el perfecto sería un tiempo pasado, pero 
en griego antiguo —como ya hemos visto— el perfecto es presente y tiene un 
valor aspectual, no temporal (contra Ackrill, 1965). El perfecto es la marca de 
que una acción está completa. Para muchas acciones su completud requiere 
de un tiempo pasado en que se hayan desarrollado y perfeccionado: se debe 
haber estado construyendo, por ejemplo. Pero este requerimiento tiene que 
ver con la naturaleza de la acción de «construir», no con las características 

76   (2013: 37-68).
77   (2013: 37).
78   (2013: 39).



1010	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

formales del «perfecto» gramatical. Las actividades, por su parte, no pueden 
comprenderse con el «tense test» si pensamos que el perfecto significa pasado. 
La principal característica de las actividades en el Pasaje es que no necesitan de 
un tiempo pretérito para haber llegado a su perfección: la actividad es esa clase 
de cosas que es perfecta en cada momento. Ahora bien, esto no implica que 
no puedan ocupar tiempo ni que transcurran fuera de él; por supuesto que de 
hecho lo ocupan, dice Kosman, pero no necesitan desplegarse sucesivamente 
en el tiempo para lograr su perfección, como sí lo requieren necesariamente los 
movimientos. En este sentido Ryle se equivoca al decir que las actividades «no 
pueden ocurrir en el tiempo»79; las actividades, piensa Kosman contra Ryle, sí 
pueden desplegarse en el tiempo, pero lo importante es que sean consideradas 
como un todo completo en cada momento80. 

Kosman recurre a EN X 4 para apoyar su punto, destacando que el argu-
mento allí contenido es esencialmente el mismo que el de la distinción ἐνέργεια-
κίνησις, proporcionándonos así un paralelo del Pasaje donde 

La visión parece ser perfecta en cualquier intervalo de tiempo; no tiene 
necesidad de nada que, produciéndose luego, perfeccione su forma (εἶδος). 
[...] Por eso, el placer no es movimiento (κίνησις), ya que todo movimiento 
transcurre en el tiempo y es por causa de un fin, por ejemplo, la edificación 
(οἰκοδομική), y es completo cuando ha realizado lo que pretendía, ya sea en la 
totalidad del tiempo o en un momento determinado. Pero en sus partes y en 
el tiempo, todos son imperfectos (ἀτελεῖς), y los movimientos parciales son 
diferentes unos de otros y del total. [...] Por eso, difieren en general, y no es 
posible encontrar en cualquier intervalo de tiempo un movimiento perfecto 
en cuanto a la forma, a no ser en la totalidad del tiempo (EN X 4, 1174a14-29).

En este sentido, Kosman alude a los problemas que Ackrill había manifes-
tado con el verbo «ver»: «el presente y el perfecto de un verbo que representa 
una actividad son verdaderos simultáneamente: la actividad en cuestión está 
ocurriendo y ha logrado en esa ocurrencia la perfección que expresamos al 
decir que “ha ocurrido”»81. El objeto de la acción de ver efectivamente es un 
movimiento, pero ¿acaso este hecho convierte al «ver» mismo en un movimien-
to? Por ejemplo, «si estoy viendo a Stein caer, sólo es verdadero decir que lo he 
visto caer cuando ya ha caído y, mientras lo estoy viendo caer, todavía no lo he 
visto caer»82. Esta frase, aclara Kosman, confunde el «ver» con la caída que yo 
veo. La caída del hombre se despliega en el tiempo de modo tal que Stein se en-
cuentra en un momento t1 en el segundo piso de la casa, se resbala y comienza 
su descenso por las escaleras hasta llegar al piso inferior en un instante t2. La 
caída misma ha transcurrido en tiempos diferentes, pero mi acto de «ver», dice 
Kosman, es uno y el mismo en cada uno de los tiempos que tomó la caída. La 

79   (Ryle, 1954: 103).
80   (2013: 260).
81   (Kosman, 2013: 42).
82   (Kosman, 2013: 42).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 1011

caída en t1 y t2 es diferente, mientras que en la actividad de ver «yo he visto» en 
t1 y t2 perfectamente. «Ver», por lo tanto, es una ἐνέργεια.

¿Qué ocurre si voy al teatro a disfrutar una sinfonía? El placer, según EN 
X 4, se comporta de la misma manera que una ἐνέργεια: «he disfrutado com-
pletamente la sinfonía sin haber disfrutado una sinfonía completa»83. No es 
necesario que acabe la sinfonía para decir que ya la he disfrutado, porque el 
placer está completo en cualquier intervalo de tiempo. Sin embargo, no puedo 
construir completamente un edificio sin haber construido el edificio completo. 
«Construir» claramente es una κίνησις. «Caminar» parece ser más complejo de 
analizar, pero (como indica Aristóteles en X 4, 1174b5), en este caso el trayecto 
queda definido por sus puntos de principio y término: τὸ πόθεν ποῖ εἰδοποιόν. Re-
curriendo a EN X 4, Kosman explica que, en los movimientos, el desde dónde 
y el hasta dónde deben ser incluidos en la explicación de la acción: caminar de 
Anaheim a Azusa, de manera que el fin de ese «caminar» consiste en encontrar-
se un lugar preciso; con ello, la estructura de esa acción resulta paralela a la de 
construir la casa de un cliente en California. Las referencias contextuales en los 
movimientos son indispensables para dar cuenta de ellos. Es esta caminata la 
que tiene en mente Aristóteles, según Kosman, no la mera actividad de pasear 
o deambular sin rumbo fijo (walking vs strolling, 2013: 43-44). Y es esto lo que 
explica que esa traslación quede incluida entre los movimientos.

El análisis precedente tiene importantes consecuencias para lo que podría-
mos denominar la «lectura disyuntiva» del Pasaje propuesta por Burnyeat84, 
de acuerdo con la cual la «anfibología» que afecta a la clasificación del edificar 
muestra que (a) el Pasaje ha sido interpolado y su locus textual es la ética y no 
la ontología y (b) el Pasaje no es consistente con el contexto inmediato de IX 
6, que hace de la edificación una ἐνέργεια. Como se recordará, Burnyeat insiste 
en que la polaridad conceptual del Pasaje (ἐνέργεια-κίνησις) no se solapa con el 
binomio δύναμις-ἐνέργεια que abre IX 6, lo que explica las inconsistencias clasi-
ficatorias a que da lugar la cohabitación entre las dos secciones del capítulo. 
Kosman replica que 

Burnyeat categoriza erróneamente los ejemplos de Aristóteles: los ejem-
plos que claramente deben leerse como instancias de actividad Burnyeat los 
lee como instancias de movimiento y viceversa […] Lo que lo lleva a esta con-
fusión es el hecho de que Aristóteles cataloga «construir» como un ejemplo de 
ἐνέργεια, cuando obviamente es una instancia de κίνησις. Pero el ejemplo que 
Aristóteles cita ilustra lo que está llevando a cabo: «edificar» es introducido 
en relación a la habilidad de construir y no, por tanto, como una instancia de 
κίνησις, a no ser accidentalmente. Consecuentemente, Burnyeat lee cada men-
ción de «construir» como ejemplo de movimiento y eso lo conduce a revertir 
el orden introducido en este pasaje. Gran parte de su argumento depende de 
esta inversión, que se disuelve una vez que se ha aclarado este punto85. 

83   (Kosman, 2013: 43).
84   (2008: 242).
85   (2013: 264).



1012	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

Parece evidente que la lectura de Burnyeat se basa en una clasificación exten-
sional de los ejemplos de Aristóteles presentando al Pasaje como irreconciliable 
con el resto del capítulo 6, ya que lo induce suponer que si la construcción está 
de un lado antes del Pasaje (qua actividad), no puede estar también del otro la-
do en el Pasaje (qua movimiento). Ante esta ambivalencia, resultará inevitable 
concluir que el texto es confuso, o la distinción, ilícita. La lectura de Kosman 
(respaldada por González, 2019), por el contrario, es más bien intensional, ya 
que bajo un cierto aspecto la construcción se sitúa de un lado de la demarca-
ción (como actividad y ejercicio de una capacidad antes del Pasaje), y bajo otro 
aspecto cae del otro lado de la distinción (como movimiento, o acción imper-
fecta). Mutatis mutandis, cabe decir lo mismo de la segregación prima facie 
excluyente que Aristóteles entabla (en EN VI 4) entre acciones y producciones: 
o bien es imposible que el mismo evento ejemplifique ambas categorías, o bien 
uno y el mismo evento productivo (por ejemplo, reparar un artefacto) consti-
tuirá también una acción moral (por ejemplo, saldar una deuda mediante esa 
reparación).

Retomando el tense-test del Pasaje: en el caso del movimiento «mover» y 
«haber movido» son ἕτερον (diferentes), en contraste con la actividad de «ver» 
y «haber visto» que son ἅμα (simultáneas). En la ἐνέργεια la acción y la perfec-
ción son una y la misma cosa y deben ocurrir al mismo tiempo. En la κίνησις 
es imposible que la acción y la perfección se den al mismo tiempo, pues en el 
instante en que completo la acción de «construir» (la casa de un cliente en Ca-
lifornia, por ejemplo), y puedo decir al fin «la he construido», entonces, ya no la 
estoy construyendo: los movimientos son, según Kosman, acciones suicidas86.

Resumiendo la postura de Kosman: la diferencia entre el movimiento y la 
actividad propiamente tal es la diferencia entre dos tipos de procesos, (1) un 
proceso o acción (en sentido amplio) cuyo fin y perfección repercuten fuera 
de ella misma, en algún otro ente que el movimiento pretende afectar; y (2) 
un proceso o acción cuyo fin y perfección no es otra cosa que ella misma, un 
proceso que constituye y contiene su propio fin y completud87.

Consideraciones finales

La distinción del Pasaje88 diferencia dos tipos de acciones, a saber, κίνησις y 
ἐνέργεια, y consideramos que funda dicha distinción en la relación que cada una 
de ellas tiene con su télos: éste último es el que las distingue. En los movimien-
tos μὴ ὑπάρχοντα ὧν ἕνεκα (no se da el proceso en conjunto con su fin), mientras 
que en las actividades ἐνυπάρχει τὸ τέλος (el fin está presente en la acción). La si-
multaneidad del fin y la acción es la característica definitoria de las actividades 

86   (2013: 44).
87   (2013: 44).
88   (Met Theta 6, 1048b18-35).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 1013

aquí suscritas como «acciones perfectas». Por tanto, la palabra πρᾶξις adquiere 
a partir de esta parte del capítulo 6 un carácter más restringido, para enunciar 
específicamente ese tipo de actividades que están completas desde su inicio y 
pasa a distinguirse de κίνησις, vocablo que agrupa en adelante a los movimien-
tos que tienen límite.

Respecto al problema lingüístico, donde se enmarcan «tense-test» de Ackrill, 
la discontinuidad de Theta de Ross y la «freak performance» de Burnyeat (tra-
tados en el primer apartado), consideramos que aparentemente para acciones 
como el «edificar» o el «hacer adelgazar» (i.e. los movimientos) su completud 
sólo puede constatarse retrospectivamente: se requiere de un tiempo pasado en 
el que se hayan desarrollado y perfeccionado: mientras existen, permanecen 
incompletas. No obstante, este requerimiento tiene que ver con la naturaleza 
de la acción de «construir», «adelgazar», etc., no con las características forma-
les del «perfecto» gramatical. En tal medida, el tense-test propuesto por Ackrill 
proporciona (en el mejor de los casos) un instrumento auxiliar para la detec-
ción de acciones perfectas e imperfectas, pero no proporciona un criterio uní-
voco de clasificación, ni queda al abrigo de eventuales contra-ejemplos (nótese 
en 1048b33: allí se invierten perfecto y presente en la edición de Jaeger). Es por 
ello que la discrepancia entre las acciones y su resultado (o su simultaneidad 
«energética») no se superpone sin más con los resultados del tense-test.

En cuanto a la tajante división de Ross del libro Theta en dos grupos, capítu-
los 1-5 por un lado, y capítulos 6-10 por otro lado, podemos afirmar que el pri-
mer sentido de potencia y actividad referidos al movimiento (δύναμις y ἐνέργεια 
κατὰ κίνησιν), equivalentes a «tener un poder y hacer uso de él», no queda olvi-
dado cuando Aristóteles emplea ambos conceptos en referencia a la acción hu-
mana, a partir del capítulo 6. Esta familia de usos, en los que δύναμις y ἐνέργεια 
se aplican al ámbito del cambio físico, a menudo se enuncia abreviadamente 
como el binomio «poder-actividad»89. Más bien, se observa cómo Aristóteles 
extiende tales términos, a partir de su significado básico vinculado a la κίνησις, 
para referirse también a la activación de potencias que ya no se enmarcan en 
la relación usual agente-paciente, tal como ésta aparece esbozada en Fís. De 
este modo, podemos leer de manera continua el libro Theta como un análisis 
progresivo del binomio δύναμις-ἐνέργεια.

En el contexto del libro Theta hay discrepancias frente a la existencia de 
paralelos a la distinción entre cambios y acciones: algunos autores descartan 
esta posibilidad por completo90, mientras que otros aportan algunos textos con-
ceptualmente más que similares a la distinción de Theta 691. Lo que nos lleva 
al problema terminológico. Admitimos que el análisis de ciertos procesos pro-
ductivos por parte de Aristóteles podría parecer inconsistente con lo afirmado 
en el Pasaje. Sin embargo, esa inconsistencia puede ser superficial y deberse 

89   (Ross, 1997 y Menn, 1994).
90   (Burnyeat y Beere).
91   (Vendler, Ross, Ackrill, Makin, Kosman, González).



1014	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

más bien a la doble valencia que esos procesos presentan, según se atienda a la 
gradualidad temporal de su despliegue (κίνησις) o a la impasibilidad del agente 
comprometido (ἐνέργεια). No deja de ser cierto que el albañil, en sí mismo con-
siderado, realiza una praxis en el sentido de que «actualiza lo que ya tiene» y no 
le ocurre «nada» al conocimiento técnico del albañil (no es alterado qua alba-
ñil), en virtud de lo cual Aristóteles puede decir que «el constructor no es altera-
do (no cambia) cuando construye, tal como tampoco el geómetra [es alterado] 
cuando se pone a teorizar»92. De este modo, la construcción se revela como una 
moneda de dos caras, porque tampoco deja de ser cierto que ella involucra un 
movimiento (κίνησις) de los ladrillos e instrumentos, que sólo alcanza su fin por 
etapas sucesivas y heterogéneas entre sí. 

Efectivamente en el caso de la construcción (como otros movimientos), hay 
dos «actualizaciones» subyacentes a él: una corresponde a la actualización de 
la capacidad de edificar residente en el albañil, y otra corresponde a la actuali-
zación de la capacidad de ser-casa residente en los materiales de construcción. 
Dos actualizaciones, una más parecida a una πρᾶξις que a una ποίησις, pero 
emergentes de una única raíz, a saber, la κίνησις de la construcción. Es justa-
mente la diferenciación entre agente y paciente (con sus respectivas ἐνέργειαι) 
lo que le permite a Aristóteles clasificar del lado de la ἐνέργεια a «lo que está edi-
ficando» y del lado de la δύναμις a «lo que es capaz de ser edificado»: uno y otro 
quedan recluidos en el ámbito del «movimiento en relación a una potencia». 
Esta doble faceta de la albañilería revela la diferencia entre las actualizaciones 
provenientes de capacidades técnicas como la del albañil, a las de potencias na-
turales como la de la vista, aunque hay un aspecto de la albañilería que puede 
ser asemejado a la vista en cuanto a la impasibilidad del agente al momento de 
actualizar su capacidad técnica. Pero esto no resta relevancia al hecho de que 
la albañilería no construye sobre el albañil mismo sino sobre otro paciente (i.e., 
los materiales de edificación), mientras que la vista es exactamente la visión del 
vidente.

Para terminar, podríamos decir que el problema terminológico ayuda a re-
leer el problema contextual, ya que la segmentación que diferencia los actos 
ejecutivos (doings) de los estados de potencialidad y actualidad (beings) de Bee-
re replica (sin querer) la lectura de Ross. De modo que, si admitimos contra 
Beere que existen dos ἐνέργειαι ejecutivas, una cinética (la κίνησις) y otra no 
cinética (la πρᾶξις); y, que, además, existe una ἐνέργεια en el sentido de being 
(οὐσία) podemos unificar la noción de ἐνέργεια a lo largo de Theta y mantener, 
a la vez, la sana diferenciación entre acciones que recaen fuera del sujeto que 
las realiza (κινήσεις) y acciones que recaen en el mismo sujeto que la ejecuta 
(πράξεις τελείαι). En el presente artículo, por lo tanto, se propone una lectura 
donde «doing» (i.e. la actividad) es a la vez «doings» y «beings» actividad y ser 
actualmente algo (respectivamente).

92   (DA II 5, 417b8-9).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35� 1015

Referencias

Ackrill, J. L. (1965). «Aristotle’s distinction between energeia and kinesis». En New Es-
says on Plato and Aristotle, ed. R. Bambrough. Londres: Routledge & Kegan Paul, 
pp. 121-141.

Aristóteles (1959). Ars Rhetorica, ed. W. D. Ross. Oxford: Clarendon Press.
Aristóteles (1961). De Anima, ed. con introducción y comentario de D. Ross. Clarendon 

Press, Oxford (repr. 1999).
Aristóteles (1984). Ethica Nicomachea, ed. I. Bywater. Oxford: Clarendon Press.
Aristóteles (1997). Metaphysics, ed. y comentario revisado. Oxford: Clarendon Press, 

Oxford,  2 vols, edición especial para Sandpiper Books Ltd.
Aristóteles (1957). Metaphysica, ed. W. Jaeger. Londres: Oxford University Press.
Aristóteles (1955). Parva Naturalia ,ed. revisada con introducción y comentario por W. 

D. Ross. Oxford: Clarendon Press.
Aristóteles (1998). Physica ,ed. W. D. Ross. Oxford: Clarendon Press, Oxford.
Aristóteles (2010). De Anima, trad. Marcelo Boeri. Buenos Aires: Colihue, Buenos Aires.
Aristóteles (2003). Ética Nicomáquea – Ética Eudemia, trad. Julio Pallí Bonet. Madrid: 

Gredos.
Aristóteles (2008). Física, trad. G. R. de Echandía. Madrid: Gredos.
Aristóteles (2008). Metafísica, trad. Tomás Calvo Martínez. Madrid: Gredos.
Aristóteles (1982). Tratados de lógica (Órganon) II (Sobre la interpretación, Analíticos 

primeros, Analíticos segundos), trad. M. Candel. Madrid: Gredos.
Aristotle (1926). Art of Rhetoric, trad. J. H. Freese. Loeb Classical Library, vol. 193. Cam-

bridge: Harvard University Press.
Beere, J. (2009). Doing and Being. An Interpretation of Aristotle’s Metaphysics Theta. Nue-

va York: Oxford University Press.
Bowin, J. (2011). «Aristotle on Various Types of Alteration in De Anima II 5». Phronesis 

56 (2), pp. 138-161.
Burnyeat, M. F. (2008). «Kinesis vs. Energeia: A much-read passage in (but not of) 

Aristotle’s Metaphysics». Oxford Studies in Ancient Philosophy 34, pp. 219-291.
Fazzo, S. (2014). «Editing Aristotle’s Metaphysics: why should Harlfinger’s stemma be 

verified?» Journal of Ancient Philosophy 8 (2), pp. 133-159.
Fazzo, S. (2015) «Verso una nuova editio minor della Metafisica di Aristotele». Chôra 

13, pp. 253-294.
Fazzo, S. (2016). «Aristotle’s Metaphysics – Current Research to Reconcile Two Bran-

ches of the Tradition». Archiv für Geschichte der Philosophie 98 (4), pp. 433-457.
Fazzo, S. (2017-2018). «Le manuscrit Laurentianus 87.12 comme le témoin le plus an-

cien du Commentaire d’Alexandre d’Aphrodise à la Métaphysique d’Aristote». Chôra 
15-16, pp. 675-704.

Fazzo, S. y Ghione, M. (2022). «“Il testo della Metafisica nell” “Aristotele di Vienna”». 
Chôra 20, pp. 349-365.

Frede, M. (1994). «Aristotle’s Notion of Potentiality in Metaphysics Θ». En Unity, Identity 
and Explanation in Aristotle’s Metaphysics, eds. D. Charles, M. L. Gill y T. Scaltsas. 
Oxford: Clarendon Press, pp. 173-193.

González, F. (2019). «Being as Activity. A Defense of the Importance of Metaphysics 
1048b18-35 for Aristotle’s Ontology». Oxford Studies in Ancient Philosophy 56, pp. 
123-191.

Graham, D. (1980). «States and Performances: Aristotle’s Test». Philosophical Quarterly 
30 (119), pp. 117-130.



1016	 T. AVARIA DECOMBE, CONTROVERSIAS EN LA RECEPCIÓN ANALÍTICA DE METAFÍSICA IX 6 1048B18-35

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 993-1016

Hagen, C. (1984). «The “Energeia-Kinesis” Distinction and Aristotle’s Conception of Pra
xis». Journal of the History of Philosophy 22 (3), pp. 263-280.

Harlfinger, D. (1979). «Zur Überlieferungsgeschichte der Metaphysik», en P. Aubenque 
(ed.), Études sur la Métaphysique d’Aristote. Actes du VIe Symposium Aristotelicum. 
Paris: Vrin, pp. 7-33.

Kosman, A. (2013). The Activity of Being. An Essay on Aristotle’s Ontology. Cambridge/
Londres: Harvard University Press.

Kosman, A. (1984). «Substance, Being, and Energeia». Oxford Studies in Ancient Philoso
phy 2, pp. 121-149.

Makin, S. (2006). Aristotle Metaphysics Book Θ, trad. Stephen Makin. Oxford: Clarendon 
Press.

Menn, S. (1994). «The Origins of Aristotle’s Concept of “Energeia”: “Energeia” and “Dy
namis”». Ancient Philosophy 14, pp. 73-113.

Natali, C. (1991). «Movimenti ed attività. L’interpretazione di Aristotele, Metaph. Θ 6». 
Elenchos XII (1), pp. 67-90.

Natali, C. (2013). «A note on Metaphysics Θ.6, 1048b18-36». Rhizomata 1 (1), pp. 104- 
114.

Ryle, G. (1954). Dilemmas. Cambridge: Cambridge University Press.
Ryle, G. (1949). The Concept of Mind. Nueva York: Barnes & Noble.
Vendler, Z. (1957). «Verbs and Times». The Philosophical Review 66 (2), pp. 143-160.

Universidad Finis Terrae, Chile � Trinidad Avaria Decombe
Facultad de Educación, Psicología y Familia
Escuela de Psicología
tavariad@uft.edu

[Artículo aprobado para publicación en octubre de 2025]




