
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315, pp. 581-612
doi: 10.14422/pen.v81.i315.y2025.001

REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL 
SUJETO: MARTIN HEIDEGGER*

JOSÉ A. ZAMORA
Instituto de Filosofía – CSIC

RESUMEN: La hipótesis de partida es la existencia de una afinidad electiva entre la «liquidación fascis-
ta del sujeto» o el tipo de rebelión conformista que caracteriza la «subjetivación autoritaria» y la figura 
de sujeto desubjetivado como «libertad para la muerte» con la que Heidegger pretende responder a la 
crisis de la subjetividad burguesa moderna. El vínculo filosófico con el autoritarismo y nacionalsocia-
lismo se examina aquí fundamentalmente en relación con la analítica existenciaria del ser ahí y, más 
específicamente, con la forma como dicha analítica registra la crisis del sujeto y responde a ella. La 
figura de sujeto desubjetivado representa la paradoja de anular al sujeto para salvarlo como sujeto, 
de sacrificarlo para impedir su hundimiento como sujeto. El vuelco de rebelión en sometimiento o la 
identificación de ambos revela la verdadera naturaleza del autoritarismo moderno postradicional.

PALABRAS CLAVE: Heidegger; rebelión conformista; liquidación del sujeto; ser para la muerte; auto-
ritarismo.

Conformist rebellion and the liquidation of the subject: Martin Heidegger.

ABSTRACT: The starting hypothesis is the existence of an elective affinity between the «fascist 
liquidation of the subject» or the kind of conformist rebellion that characterizes «authoritarian 
subjectivation» and the figure of the de-subjectivized subject as «freedom towards death» with which 
Heidegger pretends to respond to the crisis of modern bourgeois subjectivity. The philosophical link 
with authoritarianism and National Socialism is examined here primarily in relation to the existential 
analytic of Dasein and, more specifically, to the way in which this analytic registers and responds to 
the crisis of the subject. The figure of the de-subjectivized subject represents the paradox of annulling 
the subject in order to save it as a subject, of sacrificing it in order to prevent its collapse as a subject. 
The turning of rebellion into submission or the identification of both reveals the true nature of post-
traditional modern authoritarianism.

KEY WORDS: Heidegger; Conformist rebellion; Liquidation of the subject; Being towards death; 
Authoritarianism.

Aunque en cierto sentido afecte al núcleo mismo de la cuestión que aborda 
esta contribución, la relación política de Heidegger con el nacionalsocialismo 
no constituye el objeto principal de la misma. Dicha relación solo adquiere re-
levancia aquí en la medida en que se puede vincular con su forma de abordar y 
responder a la crisis del sujeto (burgués/moderno) y al mismo tiempo muestra 
una afinidad electiva con lo que llamaré provisionalmente «liquidación fascista 
del sujeto» o permite reconocer el tipo de rebelión conformista que caracteriza 
la «subjetivación autoritaria». Heidegger no es el único que ha sometido la fi-
gura moderna de subjetividad a una crítica radical, pero su crítica sí es una de 

* Este trabajo ha sido realizado en el marco del Proyecto de Investigación «Constelacio-
nes del autoritarismo: memoria y actualidad de una amenaza a la democracia en perspectiva 
filosófica e interdisciplinar» (PID2019-104617GB-I00), financiado por el Ministerio de Cien-
cia e Innovación del Gobierno de España.



582	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

las más relevantes. Su propuesta filosófica irrumpe en un contexto de profunda 
crisis de la sociedad burguesa moderna en el período de entreguerras. Frente 
a los intentos de «salvar» el mundo burgués y su cultura, Heidegger representa 
una figura de ruptura, de aparente rebeldía, de borrón y cuenta nueva. La crisis 
de la filosofía y especialmente la filosofía del sujeto es interpretada como una 
crisis más profunda que afecta a la existencia y posee, por tanto, una dimen-
sión práctica y política. Describe su tiempo como una época de «sinsentido», 
«ensombrecimiento» y «olvido del ser». Pero su respuesta a una crisis tan pro-
funda que se manifiesta como liquidación de la subjetividad autónoma moder-
na no es restablecerla sobre nuevos fundamentos, sino afirmarla de manera 
radical en la figura de un sujeto desubjetivado como «libertad para la muerte». 
Esta figura representa la paradoja de anular al sujeto para salvarlo como suje-
to, de sacrificarlo para impedir su hundimiento como sujeto.

Esta figura, esta es la tesis, presenta afinidades electivas con las formas de 
subjetivación autoritaria y fascista. En estas formas se registra la crisis del 
sujeto burgués que tiene un origen objetivo en la crisis sistémica que pone 
en peligro  precario equilibrio entre la independencia personal (responsabili-
dad en la propia autoconservación) y la dependencia objetiva del proceso de 
acumulación del capital sustraído a su responsabilidad individual. El conflicto 
entre la necesaria ocupación libidinal del propio yo para resistir en la cada vez 
más enconada lucha por la supervivencia y la experiencia de impotencia frente 
a cambios estructurales incomprensibles y escasamente influenciables se «re-
suelve» gracias a la ambivalencia entre sometimiento y rebelión coagulada en 
el psiquismo de los que se aferran al orden existente. El resultado es una para-
dójica «rebelión conformista»: una especie de combinación entre el placer de 
obedecer y la agresión contra los diferentes e indefensos. Las condiciones so-
ciales para asegurar la autoconservación son percibidas como ajenas, extrañas 
o destinales y, al mismo tiempo, como precarias, cuando no asociadas a insufi-
ciencias de los propios sujetos amenazados, pero raramente identificadas como 
resultado de coacciones sistémicas. Si las exigencias de autoconservación re-
claman una autoafirmación sin miramientos de la propia persona, la incapaci-
dad de controlar las condiciones de existencia provoca un agravio permanente 
que abre y reabre la herida narcisista, cuya base objetiva es la impotencia real. 
La solución a este conflicto se produce a través de la colectivización del yo. Pe-
ro dicha colectivización aparece como un acto de máxima libertad individual 
al mismo tiempo que promueve la autoliquidación. El carácter ideológico de la 
«rebelión conformista» o la «liquidación fascista del sujeto» consiste en contri-
buir a que los sujetos interpreten su debilidad como fuerza (del colectivo), lo 
que no hace más que aumentar su debilidad. 

Aunque la cuestión de si existe una afinidad electiva entre estas figuras 
y la figura heideggeriana de sujeto desubjetivado no puede dilucidarse solo 
sobre la base de las manifestaciones explícitamente políticas, sino que exige 
entrar en el núcleo mismo de su ontología fundamental, creo que es preci-
so delimitar el alcance efectivo de la vinculación política de Heidegger con el 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 583

nacionalsocialismo. En cierto sentido, constituye un paso previo ineludible que 
permite aquilatar la relevancia política de su reflexión filosófica.

1.  Heidegger y el nacionalsocialismo

Ya antes de la publicación de los epistolarios1 y los Cuadernos negros2, gra-
cias a las investigaciones de V. Farías o Hugo Ott3, entre otros, existía un co-
nocimiento suficientemente detallado de la colaboración de Heidegger con la 
reconfiguración nacionalsocialista de la universidad alemana (Gleichschaltung4) 
y de su identificación con el movimiento nazi. Ciertamente esa identificación no 
excluye la voluntad de dar a ese movimiento una significación específica y, en 
algún sentido, diferente de las que defendían quienes realmente lo lideraban u 
otros implicados5, ni tampoco el hecho de que se viera desatendido, ignorado o 
incluso derrotado en las luchas internas por el poder académico, lo que pudo 
convertirse en una fuente de resentimiento en quien aspiraba a un liderazgo 
intelectual del movimiento; un liderazgo que ciertamente pronto se evidenció 
como quimérico. Pero estilizar esa voluntad y esos conflictos hasta convertirlos 
en un distanciamiento y una desvinculación política no se compadece ni con los 
hechos ni con los numerosos testimonios propios y de otros6. Si bien su forma 
de referirse públicamente al nacionalsocialismo está envuelta en una narrati-
va y una conceptualidad a veces crípticas que combinan de manera peculiar el 

1   Ver las referencias bibliográficas al final de esta contribución.
2   Ver las referencias bibliográficas. Por lo que respecta a su contenido filosófico, los 

Cuadernos negros no contienen nada que no se hubiera dicho repetidamente en otros escritos 
de la época ya publicados, bien sean las clases, los textos publicados por el propio Heidegger 
y los textos publicados póstumamente. Sin embargo, dado que los Cuadernos negros pre-
tenden ser el «testamento filosófico» de Heidegger, son un punto de partida adecuado para 
una crítica fundamental, sobre todo porque en estas notas muchas cosas, en particular las 
afirmaciones de Heidegger sobre sí mismo, se expresan en términos mucho más precisos 
(Givsan, H., «Seyn und Macht. Seyn als Machenschaft, Seyn, die mythische Gewalt», en Mar-
tin Heideggers «Schwarze Hefte». Eine philosophisch-politische Debatte. ed. por M. Heinz y S. 
Kellerer. Berlin: Suhrkamp, 2016, 255).

3   Farías, V., Heidegger y el nazismo. 2ª ed., México/Santiago de Chile: FCE/Akal 1998 
(orig. fr. 1987); Hugo Ott, H., Martin Heidegger. En camino hacia su biografía. Madrid: Alian-
za, 1992 (org. alem. 1988).

4   Ver el telegrama de Heidegger al Canciller Alemán A. Hitler de 20 de mayo de 1933 
(Gesamtausgabe, vol. 16, ed. por H. Heidegger, Fráncfort: V. Klostermann, 2000, 105).

5   A partir de 1934 Heidegger empieza a diferenciar entre un «nacionalsocialismo vul-
gar» y un «nacionalsocialismo intelectual» (Heidegger, M., Cuadernos Negros 1931-1938: Re-
flexiones II-VI, Madrid: Trotta, 2015, 119; 113. Ver Di Blasi, L., «Vom nationalmessianischen 
Enthusiasmus zur antisemitischen Paranoia. Heideggers politisches Denken zwischen 1933 
und 1945», en Heidegger und der Antisemitismus, op. cit., 192.

6   Quesada Martín, J., Heidegger de camino al holocausto. Madrid: Biblioteca Nueva, 
2008, 223.



584	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

esoterismo, la ampulosidad y la ambigüedad7, algo que despertaba recelos entre 
los jefes del partido, pero que Heidegger aprovechó a posteriori para desplegar 
estrategias autoexculpatorias8, su apoyo decidido y explícito se inscribe en una 
interpretación filosófica del devenir histórico extremadamente problemática y 
mistificadora, que constituye la condición teórica necesaria de dicho apoyo y sus 

7   Después de leer el discurso de toma de posesión como rector de la universidad de Fri-
burgo, Karl Löwith recuerda en sus memorias con amarga ironía que uno no sabía si «[…] 
ponerse a leer Los presocráticos […] o desfilar con las SA». (Löwith, K., Mi vida en Alemania 
antes y después de 1933. Madrid: La balsa de la Medusa, 1993, 54). Quizás en el planteamien-
to de Heidegger ambas cosas formaban parte en ese momento de un todo, por más que los 
miembros de las SA mostraran escaso interés por los presocráticos. Los Cuadernos negros 
avalan la tesis de una imbricación. En una nota de finales de febrero de 1934 Heidegger se 
refiere retrospectivamente a una «transformación de todo el ser» que habría empezado a ges-
tarse hacia 1919 y en la que, según él, debía arraigar el movimiento nacionalsocialista para 
imponer en todo el planeta un mundo originariamente propio y creativamente intelectual 
(Cuadernos Negros 1931-1938, op. cit., 130). Heidegger hace coincidir retrospectivamente 
ese cambio de la totalidad del ser al que responde su proyecto filosófico con el momento 
en que aparece el movimiento nacionalsocialista. Hassan Givsan ha llamado la atención so-
bre otra coincidencia temporal y temática con una carta dirigida a K. Löwith en 1920, en la 
que Heidegger vincula su voluntad de protagonizar un giro intelectual radical con la «situa-
ción revolucionaria» (Umsturzsituation) de facto en la que vive (Löwith, K., Op. cit., 49; ver  
Givsan, H., «Geschichtsgründung als Heideggers Grundwille und Heideggers Hermeneutik als 
Gewalt», en Sein und Zeit neu verhandelt. Untersuchungen zu Heideggers Hauptwerk, ed. por M. 
Heinz y T. Bender. Hamburgo: F. Meiner, 2019, 299-334, aquí 308 y ss.). No se puede pasar por 
alto, según Givsan, el hecho de que en 1934 Heidegger vinculara su proyecto filosófico a partir 
de 1919 con la gestación de un cambio de todo el ser en el que, como hemos visto, debería 
arraigarse el movimiento nacionalsocialista para cumplir su misión, que es la «la misión etno-
nacional (völkisch) más secreta de lo alemán» (Cuardernos negros 1931-1938, op. cit., 93, trad. 
modificada). Tampoco se puede ignorar que dicho cambio será identificado repetidamente a 
partir de 1919 con un retorno al comienzo (Anfang) de la pregunta por el ser, que es al mismo 
tiempo un nuevo comienzo que funda la historia (Ibíd.). Heidegger no dudaba que si el nacio-
nalsocialismo era «capaz de hacer surgir y preparar una verdad original» podría contribuir 
a «una nueva postura fundamental frente al ser» (Ibíd.., 155, tard. modi.), que es tanto como 
atribuirle una especie de estatus esencial en su planteamiento filosófico. En las lecciones del 
verano de 1933 lo identifica con la misión del pueblo alemán: «Ese preguntar en el que nuestro 
pueblo aguanta su existencia histórica, la mantiene a través del peligro y la sostiene hacia la 
grandeza de su misión, ese cuestionamiento es su filosofar, su filosofía».

8   Ver la carta a Marcuse, H., de 20 de enero de 1948, en Gesamtausgabe, vol. 16, op. cit., 
430s. Ver también la «Solicitud de reincorporación como profesor» del 11-4-1945: «[…] en 
aquel momento también estaba convencido de que, mediante la cooperación independiente 
de los intelectuales, muchos planteamientos esenciales del “Movimiento Nacionalsocialista” 
podían profundizarse y transformarse para poner al movimiento en condiciones de ayudar, 
a su manera, a superar la confusa situación de Europa y la crisis del espíritu occidental» 
(Gesamtausgabe, vol. 16, op. cit., 398; las citas de textos en otros idiomas son traducción pro-
pia; las citas de traducciones publicadas han sido cotejadas con el original y en algún caso 
ligeramente modificadas). No es posible pasar por alto que esta misión «intelectual» de pro-
fundización y trasformación, base de una supuesta distancia crítica tras mostrarse inviable, 
no solo presuponía una injustificable identificación con los «planteamientos esenciales» del 
movimiento nacionalsocialista, sino también la aceptación tácita de lo que se banaliza como 
la «manera» en que este «ayudaba» de hecho a la misión de salvar Occidente.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 585

modulaciones en el tiempo9. No es exagerado afirmar que, para Heidegger, en la 
pregunta filosófica por antonomasia, la «pregunta por el sentido del ser», con-
fluían el destino de la historia, el de la filosofía, el del pueblo alemán y su propio 
destino10. Y que esa confluencia se derivaban del núcleo mismo de su filosofía.

El intercambio epistolar de los hermanos Martin y Fritz Heidegger, accesible 
desde 2014 en el Deutsches Literaturarchiv de Marbach y del que se publicaron 
importantes extractos en 2016, desmiente de manera clara y contundente el 
intento de M. Heidegger tras la II Guerra de reescribir su biografía y convertir 
sus vínculos con el nacionalsocialismo en un error pasajero y una prolongada 

  9   Karl Löwith refiere la respuesta de Heidegger en una conversación en Roma en 1936 
a su reproche de que «su toma de partido por el nacionalsocialismo» estaba enraizada en 
«la esencia de su filosofía»: «Heidegger asintió sin recelo, y me explicó que su concepto de la 
“historicidad” era la base de su “entrada en acción”. También me confirmó, sin lugar a dudas, 
su confianza en Hitler». (Löwith, K., Op cit., 57). Heidegger fue modulando su interpretación 
del movimiento nazi, pero en ningún momento cuestionó su propio concepto de «histori-
cidad» en el que estaba basada la adhesión al régimen nacionalsocialista. Esta poseía una 
razón estrictamente filosófica: «Conforme a su ensambladura más íntima, la metafísica del 
ser-ahí tiene que ahondarse y ampliarse en una metapolítica “del” pueblo histórico». (Heide-
gger, M., Cuadernos Negros 1931-1938, op. cit., 104).

10   Heidegger quería estar a la vanguardia de la «revolución» nacionalsocialista, mos-
trarle el camino, pero su autopercepción como «guía intelectual» es realmente muy tem-
prana (ver Heidegger, M., Briefwechsel mit seinen Eltern und Briefe an seine Schwester, J. 
Heidegger y A. Denker (eds.), Friburgo/Múnich: Karl Alber, 2013, 70). Por otro lado, en el 
texto manuscrito de 1945 que Heidegger confió a su hijo Hermann años después y titulado 
«El rectorado 1933/1934. Hechos y pensamientos» confiesa haber visto en el nacionalsocia-
lismo «[…] la posibilidad de una unificación interior (innere Sammlung) y una renovación 
del pueblo [alemán], y un camino para que este encuentre su destino dentro de la historia 
de Occidente […]». (Heidegger, M., «Das Rektorat 1933/1934. Tatsachen und Gedanken», 
en Gesamtausgabe, vol. 16, op. cit., 374). No cabe duda que vio en Hitler la posibilidad de 
establecer las condiciones para llevar a cabo su misión intelectual y la de pueblo alemán, 
esto es, volver a plantear en toda su radicalidad la pregunta fundamental por el ser. A sus 
ojos, eran los instrumentos de un cambio epocal de hondo calado, en el que su pensamiento 
estaba llamado a jugar un papel decisivo, como refleja una nota de los Cuadernos negros del 
tiempo del rectorado: «La gran experiencia y el gran motivo de dicha es que el Führer ha 
despertado una nueva realidad que da a nuestro pensamiento el cauce y la fuerza de choque 
correctos. De lo contrario, a pesar de toda su hondura y minuciosidad, nuestro pensamiento 
se habría quedado por sí mismo extraviado y solo a duras penas hubiera hallado el camino 
para repercutir». Cuardernos negros 1931-1938, op. cit., 94; ver Fischer, A. M. «Späte Göt-
terdämmerung oder: Zerstören die Schwarze Hefte die letzten Illusionen über Heidegger? 
Eine Momentaufname», en Martin Heideggers »Schwarze Hefte«, op. cit, 419). Con todo, no 
conviene ignorar que Heidegger no atribuye a Hitler, al nacioalsocialismo y al pueblo alemán 
una supuesta misión «intelectual» con independencia o al margen de lo que estaba en juego 
desde el punto de vista político en las transformaciones históricas que estaban protagonizan-
do, sino con plena conciencia de sus efectos, eso sí, banalizándolos: «Qué lamentable es este 
arrastrarse impotente bajo la sombra del terror planetario de una opinión pública mundial, 
en comparación con la cual la brutalidad masiva del “nacionalsocialismo” histórico es algo 
puramente inofensivo, a pesar de la inconfundible violencia de la devastación que ha contri-
buido a producir». (Heidegger, M., Anmerkungen I-V (1942-1948), en Gesamtausgabe, vol. 97, 
P. Trawny (ed.), Fráncfort: V. Klostermann, 2015, 87).



586	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

resistencia interior, cuando no en una disidencia, buscando limitar su participa-
ción a la misión de «purificar y moderar» el «movimiento» que había llegado al 
poder11. Lo que testimonian las cartas es otra cosa. Ya en 1931, antes de asumir 
el cargo de rector y de entrar en el partido nazi, expresan una alta valoración de 
Hitler, el guía carismático provisto de la autoridad para salvar a Occidente de 
la profunda crisis del presente12. En ellas no solo recomienda a su hermano la 
lectura de Mi lucha, sino otras obras de referencia del populismo étnico como 
Alemania en cadenas (1931) de Werner Beumelburg o Pueblo sin espacio (1926) 
de Hans Grimm, que menciona con aprobación o anima a leer13. Heidegger 
minimiza los elementos más brutales de la retórica y las prácticas anunciadas 
por los nacionalsocialistas y expresa la convicción de que es preciso asumirlos 
en aras de un objetivo general más ambicioso. Cuando toda falta de entusiasmo 
se considera una traición y lo que está en juego son los grandes objetivos de la 
historia, lo que importa es dejar de lado preocupaciones supuestamente nimias 
y toda «mezquina política de partido». Pero no solo encontramos manifestacio-
nes expresas de su adhesión al nazismo. A esto se une un inconfundible tono 
en el modo de expresarse que revela hasta qué punto había hecho suya la retó-
rica propia de los discursos antidemocráticos de la República de Weimar, con 
los que compartía un anticomunismo radical y casi visceral, y hasta qué punto 
estaba dispuesto a asumir con todas las consecuencias la confrontación amigo-
enemigo que caracterizaba la cosmovisión nacionalsocialista14.

11   Heidegger, M., «Das Rektorat 1933/1934», op. cit., 376.
12   «No has de considerar todo el movimiento desde abajo —escribe a su hermano 

Fritz—, sino desde el Führer y sus grandes fines. Ayer me hice del partido, no solo por per-
suasión interna, sino también debido a la conciencia de que solo por este camino es posible 
una purificación y un esclarecimiento de todo el movimiento» (Martin y Fritz Heidegger. 
Correspondencia, op. cit., 45). 

13   Como señala A. M. Fischer, «la absurda disputa sobre si era nazi o no ha eclipsado el 
hecho de que fue un reaccionario implacable hasta el final». («Die Reinigung des Seins von 
seiner tiefsten Verunstaltung oder die unauafhaltsame Liquidation des Menschen im Denken 
Heideggers», en Sein und Zeit neu verhandelt…, op. cit., 212.

14   Así queda reflejado en una nota del diario de su doctorando H. Mörchen que recoge 
la opinión de Heidegger en una conversación mantenida el fin de año de 1931: «Hoy en día, 
debería contar con apoyo una dictadura a la que no le tiemble el pulso para emplear los medios 
de Boxheim» (cit. tomada de Pöggeler, O., Heidegger in seiner Zeit. Múnich: Fink, 1999, 206). 
Los documentos de Boxheim, a los que se refiere Heidegger, contenían entre otras cosas el 
plan para internar y eliminar a los enemigos políticos tras la llegada de los nacionalsocialistas 
al poder. Lejos de enfrentarse públicamente a la pretensión política de aniquilar físicamente a 
«judíos» y «bolcheviques», Heidegger la sublima filosóficamente al atribuir a ambos la máxima 
responsabilidad de la crisis del «espíritu» occidental que el movimiento nazi venía a superar. 
Su interpretación filosófica de la historia de occidente incluye un claro señalamiento y una 
identificación del enemigo o una legitimación al menos implícita de las medidas contra él. A 
pesar de que Heidegger no otorgara a la diferenciación amigo-enemigo el mismo carácter cons-
tituyente de lo político que C. Schmitt, sí le asigna una función fundamental en la afirmación 
de la unidad total y la pertenencia al pueblo en la lucha contra el enemigo interior: «El enemigo 
puede haberse instalado en las raíces más profundas de la existencia de un pueblo y oponerse y 
actuar contra su propia naturaleza. Esto hace que la batalla sea tanto más encarnizada, dura y 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 587

Pero si algo resulta especialmente llamativo en los textos de esta época es 
su exaltación de la figura de Hitler. La unicidad del destino del pueblo alemán 
se expresa, según Heidegger, en la unicidad de la voz del Führer: «La esencia 
de la revolución nacionalsocialista consiste en que Adolf Hitler ha impuesto y 
elevado ese nuevo espíritu de comunidad a poder configurador de un nuevo 
orden del pueblo»15. El Führer ha despertado en el conjunto del pueblo la vo-
luntad una del pleno ser-ahí del Estado y la ha fusionado en una única decisión. 
«El Führer mismo y sólo él es la realidad alemana presente y futura y su ley»16. 
Ciertamente, las cualidades concretas del Führer no son aquí lo relevante, a 
pesar de sus «maravillosas manos» (¡), sino la misión de dar cumplimiento a 
la determinación superior de un destino. Su liderazgo consiste en revelar un 
acontecer fundamental y en establecer una necesidad cuyo contenido no es 
más que la ratificación de la total unidad del pueblo. Los principios e institu-
ciones del orden liberal, incluida la libertad académica, se consideran contra-
rios a la unidad y la fusión de voluntades a las que sirve la concentración de 
poder en el caudillo, a su vez expresión y realización de la unión y la unicidad 
de la comunidad etnonacional (völkisch). Se trata de una necesidad marcada 
por un destino que exige vasallaje, entrega incondicional, servicio, abnegación 
y espíritu de sacrificio. Heidegger no ahorra adjetivos para caracterizar ese 
compromiso con el destino: duro, peligroso, audaz, decidido, etc. Todo suena 
tremendamente radical y, al mismo tiempo, respaldado por un tono oracular 
autoritario. De modo que cualquier reserva de pensamiento o acción se consi-
dera un obstáculo que solo puede frustrar la determinación que debe presidir 
la asunción y afirmación del destino.

Al igual que el orden medieval de la vida, el orden del Estado actual se 
basa en la voluntad libre y pura de vasallaje y caudillaje, es decir, de lucha y 
fidelidad. [...] Sólo allí donde caudillo y acaudillados se unen en un destino 
común y luchan por la realización de una idea surge el verdadero orden. [...] 
Entonces la existencia y la superioridad del caudillo se incrustan en el ser, en 
el alma del pueblo y lo vinculan así a la tarea con originalidad y pasión. Y si el 
pueblo siente esta entrega, se dejará conducir a la lucha y querrá y amará la 
lucha. Desarrollará su fuerza y perseverará, será leal y se sacrificará17.

difícil, pues sólo consiste en muy escasa medida en un mutuo combatirse; a menudo es mucho 
más difícil y arduo acechar al enemigo como tal, hacer que se manifieste, no dejarse engañar 
por él, mantenerse preparado para el ataque, cultivar y hacer crecer la preparación constante 
y lanzarse al ataque en amplia perspectiva con el objetivo de una completa aniquilación» (Hei-
degger, M., Vom Wesen der Wahrheit (Wintersemester 1933/34), en: Gesamtausgabe, vol. 36/37, 
ed. por H. Tietjen, Fráncfort: V. Klostermann, 2001, 91; cursiva nuestra).

15   Heidegger, M., «Die Deutsche Universität (Zwei Vorträge in den Ausländerkursen der 
Freiburger Universität, 15 y 16 de agosto de 1934)», en: Gesamtausgabe, vol. 16, op. cit., 302. 

16   Heidegger, M., «Zum Semesterbeginn (Universitätsführer Wintersemester) 1933/34», 
en: Gesamtausgabe, vol. 16, op. cit., 184.

17   Heidegger, M., «Über Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat. Übung 
aus dem WS 1933/34», en: Heidegger Jahrbuch, Vol. 4, ed. por A. Denker y H. Zaborowski, 
Friburgo/Múnich. 2009, 53-88, aquí 77.



588	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

Se puede intentar relacionar conceptos como vasallaje, lucha y autosacrifi-
cio con una misión puramente intelectual como determinantes de la entrega al 
acontecer del ser. Sin embargo, encontramos manifestaciones en plena guerra 
que revelan que para Heidegger la entrega intelectual al acontecer der ser y la 
inmolación guerrera se reclaman y refuerzan mutuamente. El 26 de septiembre 
de 1941 escribe a la madre de unos de sus estudiantes, Alfred Franz, caído en 
el frente: «Para nosotros los que quedamos es difícil dar el paso al convenci-
miento de que cada uno de los muchos jóvenes que hoy, con espíritu todavía 
auténtico y corazón reverente, inmolan su vida en sacrificio tiene la dicha de 
experimentar el destino más bello»18. Heidegger aclara a continuación en qué 
consiste ese destino cifrando el sentido de la muerte en combate en que ella 
hará posible un siglo más tarde el despertar de «la más íntima vocación de 
los alemanes para el espíritu y la fidelidad del corazón». En el sacrificio de 
los soldados al servicio de la expansión bélica de Alemania Heidegger sigue 
reconociendo el destino del pueblo alemán y de cada uno de sus miembros, 
cuya raíz es la singular capacidad de acoger el acontecer del ser, del que nace 
la «revolución alemana» nacionalsocialista, por más que ese destino no se vea 
coronado por éxito en el presente y deba aguardar un «siglo» para una nueva 
oportunidad. El sacrificio, elevado a bello destino, está llamado a abrir la po-
sibilidad de una nueva y quizás esta vez sí auténtica realización de la vocación 
«espiritual» de los alemanes en un lejano futuro. Y no estamos ante opiniones 
marcadas por la ocasión o meramente privadas. En paralelo con estas afirma-
ciones epistolares, Heidegger definía en sus clases el término «soldado» como 
un «título metafísico» que sirve para nombrar «la forma humana de realización 
del ser del ente que se ha revelado»19.

Este brevísimo recorrido por algunos de los testimonios de la adhesión polí-
tica de Heidegger al nacionalsocialismo y de su motivación teórica tienen tanto 
peso como el casi completo silencio público sobre su implicación tras 1945. Si 
su compromiso había sido un desliz político fugaz, ¿por qué no retractarse con 

18   Carta de condolencia recogida en Mehring, R., Heideggers Überlieferungsgeschick: eine 
dionysische Selbstinszenierung. Würzburg: Königshausen & Neumann, 1992, 91. ¿Se puede 
hablar de la dicha de experimentar el destino más bello en relación con la muerte de un joven 
en el frente de batalla?

19   Heidegger, M., Grundbegriffe (Freiburger Vorlesung Sommersemester 1941, Gesam-
tausgabe, vol. 51, ed. por P. Jaeger, 2ª ed. revis. Fráncfort: V. Klostermann, 1991, 36. La visión 
de la guerra que recoge una carta a su colega y amigo Kurt Bauch de diciembre de 1942 
muestra a hasta qué punto Heidegger se sentía identificado con la guerra ofensiva desenca-
denada por Alemania y temía una derrota de los nazis: «Entretanto se ha hecho patente que 
nuestra situación es amenazadora. Ya no podemos imaginar realmente cómo podemos ganar 
la guerra. Sin embargo, es posible; cada nuevo día en la guerra contiene todas las posibili-
dades, y para eso debemos estar preparados. […] A pesar de todos nuestros errores y faltas, 
tenemos razón. Pero, ¿nos lo seguimos creyendo? / En cualquier caso, si perdemos, cada uno 
de nosotros añorará a los nazis cada día. Porque entonces las masas que hasta ahora estaban 
bajo control se levantarán de repente, se producirá una terrible dominación proletaria... y 
los rusos ni siquiera serán necesarios para eso». Heidegger, M., y Bauch, K., Briefwechsel  
1932-1975. Ed. por A. Heidegger. Friburgo/Múnich: K. Albert 2010, 86.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 589

toda claridad públicamente? Desde su punto de vista, lo que había sido la «es-
tupidez más grande de su vida»20 no debía empañar su contribución filosófica. 
Más bien veía en los reproches a su implicación en el régimen nazi una forma 
de atacar su pensamiento sin confrontarse realmente con él, un pensamiento 
que él consideraba más allá y por encima de sus errores políticos. Respecto a 
estos, en el fondo, él mismo se veía como una víctima del nacionalsocialismo, 
al menos en el sentido de que ese movimiento no había respondido finalmente 
al papel que Heidegger le había asignado en el marco de su filosofía. La expec-
tativa teóricamente fundada, pero fácticamente defraudada, había constituido 
la base de su compromiso con el nazismo, primero, y de su pretendido distan-
ciamiento, después. Y dicha expectativa tenía un fundamento filosófico que 
seguía vigente. Por eso no se sentía responsable ni culpable del devenir fáctico 
del movimiento, sino más bien traicionado por él e impedido en la realización 
de su misión intelectual, a la que dicho movimiento había dado la espalda21. La 
cuestión es si una supuesta verdad ontológica que le había inducido a tal error 
o, al menos, no lo había protegido frente a él, podía seguir manteniéndose a la 
luz del desastre.

Heidegger respondió afirmativamente a esta cuestión —y además por ele-
vación. Su concepto de historia del ser y su crítica de la técnica pueden leerse 
también como elaboración de un marco teórico que permite primero dar al 
nacionalsocialismo una nueva significación y después integrar la catástrofe so-
cial y política de su derrota sin modificar los planteamientos de fondo de su 
filosofía. Ya a finales de los años treinta y comienzos de los cuarenta, especial-
mente en las póstumamente editadas Contribuciones a la filosofía e Historia del 
ser22, Heidegger lleva a cabo una primera elaboración de un replanteamiento 
de la pregunta fundamental por el sentido del ser como verdad y esencia des-
de la perspectiva de la historia del ser pensado como acontecimiento. En este 
replanteamiento confluyen una serie de temas que le permitían interpretar los 
fenómenos históricos de la Edad Moderna como momentos de un único de-
sarrollo —culminación, destrucción y superación de la metafísica, despliegue 
de la pretensión incondicional de poder y de las maquinaciones del sujeto y 

20   Testimonio recogido en Heinrich Wiegand Petzet, H., Encuentros y diálogos con Mar-
tin Heidegger, 1929-1976. Buenos Aires: Katz, 2007, 55.

21   Esto es, en cierta medida, lo que relata J.-M. Palmier a partir de una conversación 
con Ernst Jünger en 1969, quien le afirmó «que Heidegger no quería disculparse por su error, 
según su punto de vista, porque debía haber esperado que Hitler resucitara para disculparse 
por haberlo inducido a error a él, a Heidegger. La broma contiene mucha verdad. Es como si 
Heidegger, en lugar de reconocer que se había equivocado trágicamente acerca de lo que era 
el nacionalsocialismo de Hitler, considerara que el error provenía del movimiento que no se 
había correspondido de algún modo con la verdad metafísica que él había creído detectar en 
él» (Palmier, J.-M., «Heidegger et le national-socialisme», en Les Cahiers de l’Herne: Heidegger, 
ed. por M. Haar, 1983, 333-353, aquí 351).

22   Heidegger, M., Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), Gesamtausgabe, vol. 65, ed. 
por F.-W. Herrmann. Fráncfort: V. Klostermann, 1989; Die Geschichte des Seyns, Gesamtaus-
gabe, vol. 69, ed. por P. Trawny. Fráncfort: V. Klostermann, 1998.



590	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

su desmantelamiento/negación por la técnica expresión de esa pretensión y de 
esas maquinaciones, etc.— entre los que se podía incluir el fenómeno nacional-
socialista como eslabón necesario en una cadena presidida por el ocultamien-
to/olvido del ser23. Lo significativo en esta construcción es que los diferentes 
sistemas políticos, sean democráticos, fascistas o bolcheviques, comparten una 
«mismidad metafísica» y no son más que diferentes «fachadas» de un mismo 
despliegue del poder24. Desde la perspectiva de la historia del ser la «industria 
agraria motorizada» es esencialmente lo mismo que la «fabricación de cadá-
veres en cámaras de gas y campos de exterminio», el «bloquear y matar de 
hambre a países» o la «fabricación de bombas de hidrógeno»25. Así, el nacio-
nalsocialismo y el genocidio no serían más que un subcapítulo en la era de la 
devastación del mundo que define la modernidad, cuyo principal agente es la 
técnica. De este modo, cualquier connivencia con ellos queda nivelada dentro 
de la larga historia del olvido del ser y sus efectos.

Con todo, aunque el nacionalsocialismo pase a ser una escenificación entre 
otras de la lucha descarnada por el poder y una forma más de manifestación 
del olvido del ser o de la incapacidad para reconocerlo como condición de aper-
tura al acontecimiento, Heidegger sigue otorgándole una significación especial: 
la culminación de la obra de destrucción de la metafísica alberga en el caso de 
Alemania y el movimiento nacionalsocialista la posibilidad de un futuro, quizás 
aún lejano, en el que dar cumplimiento a su destino, un destino en el que estará 
en juego de nuevo el destino de occidente y del mundo, pues ese «“movimiento” 
permanece independiente de la figura y la duración respectivamente contem-
poráneas de estas formas que ahora resultan visibles»26. En estas reflexiones 
vemos como la inicial adhesión entusiasta bajo los conceptos de historicidad, 
pueblo, destino, etc. va dejando paso a la reinterpretación del nacionalsocia-
lismo bajo el signo de la necesaria destrucción (Zerstörung) que no anula, sino 
que actualiza la capacidad inscrita en el ser de Alemania de reflexionar sobre la 
historia del ser y de preparar otro comienzo, algo que esencialmente no pueden 

23   Ver Menke, Ch., «Subjekt. Zwischen Weltbemächtigung und Selbsterhaltung», en Hei-
degger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2ª ed. revis. y ampl., ed. por D. Thomä, Stuttgar/
Weimar: Metzler, 2013, 320-328, aquí 323. Menke muestra que la crítica de la subjetividad 
moderna, vinculada con una epistemología y una forma de praxis como relación de dominio 
total de todo aquello con lo que se relaciona, va de la mano de un nuevo diagnóstico de la 
política nacionalsocialista. «El nacionalsocialismo aparece aquí como consecuencia última 
y más radical del moderno principio fundamental de la subjetividad; aquí reside su “verdad 
interior y grandeza”» (Ibíd.). Es en este momento cuando la técnica empieza a designar esa 
praxis de dominio total.

24   Heidegger, M., Zu Ernst Jünger, Gesamtausgabe, vol. 90, ed. por P. Trawny. Fráncfort: 
V. Klostermann, 2004, 231.

25   Heidegger, M., Bremer und Freiburger Vorträge, Gesamtausgabe, vol. 79, ed. por P. 
Jaeger. Fráncfort: V. Klostermann, 1994, 27.

26   Reflexiones VII-XI Cuadernos negros (1938-1939), Madrid: Trotta, 2017, 342 (ver Lee, 
J., «Die Einheit von Heideggers Denken und die Metaphysik in den Schwarzen Heften», en 
Martin Heideggers »Schwarze Hefte«, op. cit., 144-155, esp. 150.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 591

realizar los americanos, los bolcheviques y los judíos promotores de una devas-
tación (Verwüstung) que bloquea dicha reflexión. La diferencia está entre quien 
culmina la metafísica y quien representa una «barrera» para su consumación. 
Solo lo germánico puede entender la esencia de la culminación de la moderni-
dad y así implementar «la transición a un nuevo comienzo».

Ahora bien, desde comienzos del 1942, cuando la derrota de Alemania em-
pieza a dibujarse en el horizonte, Heidegger vuelve a dar un giro argumentati-
vo. Bajo la nueva óptica, la devastación asociada de modo esencial a la técnica 
empieza a incluir también al nacionalsocialismo. Su contribución, que Hei-
degger ahora identifica como la esencia del movimiento nazi, consiste en el 
tratamiento técnico del material humano (¡). Pierde relevancia de este modo 
la diferencia entre destrucción y devastación. ¿Queda con esto completamente 
asimilado y nivelado el nacionalsocialismo con todos los otros fenómenos de la 
larga historia del (olvido del) ser o sigue teniendo un papel singular como paso 
necesario para un nuevo comienzo en el que lo alemán continuará poseyendo 
una misión exclusiva? La clave está en el desempoderamiento del sujeto a través 
de la técnica (Ge-Stell), que prefigura el salto a una nueva etapa de apertura y 
entrega al acontecimiento del ser, ya que el ejercicio y la prueba de desposesión 
y arrojamiento del sujeto van a permitir hacer una experiencia fundamental 
para el nuevo comienzo. La técnica (Ge-Stell), en cuanto desempoderamiento 
del sujeto, es al mismo tiempo «el negativo fotográfico del acontecimiento»27, 

27   Heidegger, M., «Seminar in Le Thor 1969», en Gesamtausgabe, vol. 15, ed. por C. 
Ochwadt, Fráncfort: V. Klostermann, 1986, 366. Dentro de este marco argumentativo Heide-
gger postula una identificación de los judíos con la técnica que resulta indescifrable sin tener 
en cuenta su antisemitismo. Minimizar el antisemitismo de Heidegger considerando que se 
trata en realidad de una crítica de la civilización sin vínculos con el racismo, significa no 
haber entendido nada de la diferencia entre racismo y antisemitismo y, por su puesto, nada 
de este último. Sin duda, entre lo más obsceno que encontramos en los Cuadernos negros se 
encuentra su interpretación de la autodestrucción de la técnica moderna por medio de la 
guerra como autodestrucción del «judaísmo mundial», algo que Heidegger afirma después 
de haber señalado al judaísmo como agente principal de la técnica y de las maquinaciones 
que la planifican e implementan (Anmerkungen I-V (1942-1948), op. cit., 20). Esta forma de 
responsabilizar implícitamente a los judíos de su propia aniquilación, cuando habían sido 
sus camaradas de partido los que habían asesinado a millones de ellos, roza el cinismo más 
insoportable. Pero esto es solo un botón de muestra. Por doquier encontramos testimonios 
de su creencia en una «conspiración mundial» de los judíos y en la validez de los famosos 
«Protocolos de los sabios de Sion». El antisemitismo conspirativo de Heidegger se mantu-
vo intacto al menos hasta los años de la guerra: «El judaísmo mundial, espoleado por los 
emigrantes a quienes se ha permitido salir de Alemania, resulta esquivo en todas partes y, a 
causa de todo el despliegue de poder, no necesita participar nunca en acciones bélicas. Lo 
único que nos queda frente a eso es sacrificar la mejor sangre de los mejores de nuestro pro-
pio pueblo». (Reflexiones XII-XV Cuadernos negros (1939-1941), Madrid: Trotta, 2019, 226). 
Abordar a fondo la cuestión del antisemitismo en el pensamiento de Heidegger no es posible 
en esta contribución (ver Heidegger und der Antisemitismus. Positionen im Widerstreit, op. 
cit.; Werner, J., «Mythos Weltverschwörung – Heidegger und der Antisemitismus», en Id: 
Poesie der Vernichtung. Wiesbaden: J. B. Metzler, 2018, 17-92), pero creo que sus invectivas 
antisemitas están profundamente imbricadas con las figuras clave de su pensamiento (contra 



592	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

de ahí que cumpla una función esencial en la historia del ser de preparar la 
posibilidad futura de un nuevo comienzo28. El discurso sobre el nuevo comien-
zo se modifica en dirección al «hundimiento» (Untergang) como condición de 
una transición (Übergang) hacia ese nuevo comienzo (Anfang) por venir. En la 
legitimación a posteriori de la guerra de aniquilación se postula la existencia de 
una concordancia con la verdad del ser: haber hecho visible que está ausente. 
A la Alemania nacionalsocialista se le atribuye de pronto el mérito de haber 
completado la era de la subjetividad, del nihilismo, y por tanto haber salvado 
su superación, la superación del olvido del ser, como una posibilidad. Resulta 
difícil no ver en estas piruetas argumentativas un nuevo rescate ontológico del 
nazismo.

Como conclusión de este apartado no podemos dejar de constatar que el 
conocimiento bastante exhaustivo de los datos históricos y, a pesar de las «pe-
culiaridades» de la edición de la obra de Heidegger, también de las obras, las 
clases, los seminarios, los cuadernos de notas, etc., no ha eliminado las diver-
gencias entre los intérpretes y se mantienen vivas las controversias en torno a 
su relación con el nacionalsocialismo. Dieter Thomä señala ocho líneas prin-
cipales de debate que se sustancian en sendas posiciones29. En primer lugar, 
quienes realizan un separación estricta entre la persona y el pensador. De modo 
que su filosofía no se habría visto afectada por sus errores políticos. Una posi-
ción que se ha vuelto crecientemente insostenible. Una segunda posición, que 
comparte con la primera la misma separación, pero atribuye el compromiso 
político a unas circunstancias históricas características de una determinada 
intelectualidad alemana en el cambio de siglo. Una tercera posición sería la 
que defiende una radical incompatibilidad de la filosofía de Heidegger con el 
nacionalsocialismo, explicando su colaboración como resultado de un malen-
tendido. Una cuarta posición parte del vínculo sistemático entre ambos, pero 
subraya la heterogeneidad y diversidad de su obra y la posibilidad de enlazar 
productivamente con algunos de sus elementos. En quinto lugar, quienes li-
mitan ese vínculo a una fase concreta de su pensamiento, poniendo en el cen-
tro de atención la conexión entre ciertos elementos de los escritos tempranos, 
especialmente Ser y tiempo, y los textos en torno a 1933. Se trata de conectar 
al Heidegger de la historia del ser y de la filosofía de la técnica con los textos 

esto argumenta Dieter Thomä: «Wie antisemitisch ist Heidegger? Über die Schwarzen Hefte 
und die gegenwärtige Lage der Heidegger-Kritik», en Heidegger, M., «Schwarze Hefte», op. 
cit., 211-233).

28   En los Cuadernos negros encontramos numerosos testimonios de lo que podría lla-
marse fantasías gnósticas de aniquilación del mundo y de la humanidad como condición del 
renacer: «Por eso todo imperialismo es llevado conjuntamente —es decir, en un incremento y 
una extenuación alternantes— hasta una consumación suprema de la técnica. Su último acto 
será que la tierra se volará a sí misma por los aires y que la humanidad actual desaparecerá. 
Lo cual no será ninguna desgracia, sino la primera depuración del ser de su más profunda 
desfiguración a cargo de la hegemonía de lo ente». (Reflexiones XII-XV, op. cit., 206).

29   Thomä, D., «Heidegger und der Nationalsozialismus. In der Dunkelkammer der Seins-
geschichte», en Heidegger-Handbuch, op. cit., 108-133, esp. 129ss.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 593

de la primera fase. Una sexta posición sigue el camino inverso, defender los 
primeros escritos frente al giro posterior y hacer responsable a ese giro de su 
colaboración con el régimen nazi. En séptimo lugar, encontraríamos a quie-
nes ven el compromiso con dicho régimen relacionado con todas las fases de 
su pensamiento, pero consideran que esto no impediría una valoración y una 
diferenciación en todas ellas que permite distinguir filosofía de ideología. Fi-
nalmente, una octava posición es la que representan quienes defienden una 
completa identidad de la filosofía de Heidegger con el fascismo y sostienen que 
solo desde esa identidad cabe una aproximación crítica a su pensamiento.

Se juzgue el compromiso efectivo con el nacionalsocialismo, que con lo que 
hoy sabemos es difícil de cuestionar, como un episodio acotado en el tiempo 
o se considere como un vínculo permanente con modulaciones específicas a 
lo largo de toda su vida, no cabe duda que la cuestión más fundamental es la 
referida a la relación de ese compromiso político con su filosofía o sus escritos 
específicamente filosóficos30. Y esta cuestión, a su vez, tiene dos vertientes. Si 
esa relación se limita a lo que podríamos llamar su pensamiento político o, si se 
prefiere, al concepto heideggeriano de metapolítica, o si dicha metapolítica es 
una derivada de lo que muchos consideran su aportación más fundamental: la 
ontología fundamental y la analítica existenciaria, en definitiva, con el proyecto 
inacabado que constituye su obra fundamental Ser y tiempo31.

2.  �Destrucción de la ontología occidental y crítica de la subjetividad:  
el gesto de rebeldía

Como hemos visto, tras la publicación de las clases de Heidegger posteriores 
a Ser y tiempo y los Cuadernos negros no resulta difícil mostrar una conexión 
entre sus conceptos de historia del ser y de metapolítica con las circunstancias 
históricas reales en las que se inscribe el nazismo32. Pero no ocurre lo mismo 
cuando nos referimos a la primera etapa de su pensamiento y, especialmente, 
a la analítica existenciaria desplegada en su obra principal. Su conexión con 
planteamientos autoritarios o incluso nazis no resulta en absoluto evidente y 
precisa una mayor elaboración. En el abordaje de dicha conexión existe una 

30   Ver Wolin, R., The Politics of Being: The Political Thought of Martin Heidegger. New 
York: Columbia University Press, 1990; Rockmore, T., On Heidegger's Nazism and Philosophy. 
Berkeley: University of California Press, 1992; Caputo, J. D. Demythologizing Heidegger. Bloo-
mington: Indiana University Press, 1993; Faye, E., Heidegger. La introducción del nazismo en 
la filosofía. Tres Cantos: Akal, 2009 (orig. fr., 2005); Zaborowski, H., Die Frage von Irre und 
Schuld? Martin Heidegger und der Nationalsozialismus. Fráncfort: Fischer 2010.

31   «La evidencia es, creo, incontrovertible: había una relación real entre lenguaje y la 
visión de Sein und Zeit, en particular con sus últimas secciones, y los del nazismo. Quienes 
nieguen esto o son ciegos o son embusteros». Steiner, G., Heidegger. México: FCE, 2001, 212.

32   Ver Heinz, M., «Seinsgeschichte und Metapolitik», en Martin Heideggers »Schwarze 
Hefte«, op. cit., 122-143.



594	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

variedad de acentos, ya se ponga la mirada en la teoría de la historicidad del 
quinto capítulo de la segunda sección33, en el carácter decisionista de concepto 
de determinación (Entschlossenheit)34 o en la figura de la existencia fallida de lo 
impersonal (Man) en la que resuena un rechazo de la vida urbana moderna (y 
lo «judío»)35. Aquí me centraré en la crítica de la categoría de sujeto, en torno a 
la cual se articula tanto la analítica existenciaria como la confrontación con la 
tradición metafísica occidental en sus múltiples manifestaciones.

En su reconstrucción de la historia textual del pensamiento de Martin Hei-
degger, Dieter Thomä ha mostrado que la crítica del concepto de sujeto cons-
tituye el principal presupuesto de Ser y tiempo y puede reconocerse como la 
línea roja que recorre todo el proceso reflexivo que conduce hasta esa obra36. 
Incluso el programa de «destrucción de la historia de la ontología» descrito en 
el § 6 está vinculado con la necesidad de llevar a cabo esa crítica del concepto 
de subjetividad y de la relación sujeto-objeto indisolublemente unida a ella. 
Todo concepto de sujeto carga con este lastre ontológico que se convierte en un 
obstáculo insalvable para comprender el ser del sujeto y el ser en cuanto tal. 

Por eso Heidegger pretende llevar a cabo un giro radical que requiere un 
ajuste de cuentas con toda la tradición filosófica. Ya en las clases de 1919 Heide-
gger manifiesta la conciencia de estar ante un cruce de caminos metodológico 
en el que se juega el ser o no ser de la filosofía y expresa la convicción de encon-
trarse ante un abismo37. Siente la necesidad de conducir a la «catástrofe» (sic) 
toda la filosofía anterior para poder volver a la vida en su inmediatez. En un se-
mestre marcado por la excepcionalidad posbélica (Kriegnotsemester), marcado 
por una situación que él mismo describe a K. Löwith como «revolucionaria»38, 
se propone realizar una ruptura radical con el continuo del pensamiento filosó-
fico y llevar a cabo un nuevo comienzo. Esta ruptura absoluta sería, en efecto, 
el requisito básico para «otro comienzo», para una fundación de la historia. 
No conviene pasar por alto esta impetuosidad a favor de la  destrucción  del 
mundo burgués (dominado por la fe y el humanismo abstracto), que responde 
a un clima de crisis profunda que afecta a la cultura y la filosofía burguesa 
confirmada de manera catastrófica por I Guerra Mundial. A finales del siglo 
XIX las dificultades para mediar esa cultura y la realidad histórica conducen a 
un colapso del universo cultural y a una crisis de la autocomprensión filosófica 

33   Fritsche, J., Historical Destiny and National Socialism in Heidegger’s «Being and Time», 
Berkeley/Londres: University of California Press, 1999.

34   Löwith, K., Heidegger, pensador de un tiempo indigente: sobre la posición de la filosofía 
en el siglo XX, Buenos Aires: FCE, 2006.

35   Fritsche, J., «Competition and Conformity», Graduate Faculty Philosophy Journal, 
24/2 (2003), 75-107.

36   Thomä, D., Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur Kritik der Textgeschichte Martin 
Heideggers 1910-1976. Fráncfort: Suhrkamp, 1990, 31ss.

37   Heidegger, M., Zur Bestimmung der Philosophie, en Gesamtausgabe, ed. por B. Heim-
büchel, vol. 56/57, Fráncfort: V. Klostermann, 1999, 63.

38   Ver nota 9.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 595

de la sociedad burguesa, del que se hacen eco muchos autores de la época, tanto 
de la así llamada «revolución conservadora», como de la izquierda radical. 

Heidegger se distancia de los intentos de restaurar una filosofía trascen-
dental del valor, de salvar la racionalidad moderna frente a los embates del 
nihilismo y la filosofía de la vida, de dar soporte metodológico a las ciencias 
positivas o a las ciencias del espíritu, etc., todos ellos intentos insuficientes. La 
filosofía académica en general carece de respuestas para la crisis. No es capaz 
de reaccionar a la situación revolucionaria. Por eso, es preciso dar al cuestio-
namiento filosófico un carácter más radical. Como dirá en 1933 en el saludo 
de bienvenida a los nuevos alumnos inscritos en la Universidad de Friburgo 
tras asumir el cargo de rector, no se trata de dar rienda suelta a la curiosidad 
o sembrar la duda caprichosamente, sino de «no cerrarse al horror de lo in-
dómito y a la confusión de lo oscuro» y de «exponerse a la sublimidad de las 
cosas y sus leyes». Este preguntar radical es lo que distingue el nuevo plantea-
miento y evidencia que «no estamos al servicio de los fatigados y de su cómoda 
búsqueda de respuestas baratas». «El arrojo cuestionador de experimentar y 
soportar los abismos de la existencia es en sí mismo una respuesta más elevada 
que cualquier información demasiado apresurada procedente de sistemas de 
pensamiento artificialmente construidos»39. Cito este saludo porque recoge de 
modo singular ese tono de rebeldía radical, de ruptura y autenticidad filosófica 
que llamaba la atención de quienes lo escuchaban en sus clases y sus discursos, 
y así lo testimonian muchos de sus jóvenes discípulos40.

Heidegger se vuelve contra la tradición filosófica, a la que acusa de haber 
enterrado el acceso al ser con su forma de entender la ontología y de no reco-
nocer la historicidad de la existencia. No cabe duda de que se ve a sí mismo 
en última instancia como un revolucionario que quiere llamar la atención so-
bre una aberración histórica a gran escala y contrarrestarla con un nuevo co-
mienzo fundamental. Pero tampoco cabe duda de que muchos percibieron lo 
nuevo del nacionalsocialismo, más allá de su mensaje político, en un impuso 
de aparente ruptura con el orden burgués, un impulso de agitación y reorga-
nización, de fundación de un nuevo orden. Esta similitud estructural es la que 
muy probablemente le llevó a reconocer en el nacionalsocialismo una opor-
tunidad de realización de su proyecto intelectual: también él quería un nuevo 
comienzo radical tras lo que consideraba un desarrollo histórico fallido. Para 
ambos, la historia es una historia de decadencia en la que se ha perdido algo 
esencial. Con todo, lo «revolucionario» para Heidegger consiste en plantear 
adecuadamente la pregunta por el sentido del ser. Y como esta pregunta solo 
puede plantearla adecuadamente un ente que esté concernido esencialmente 
por ella en su ser-ahí, el paso previo para poder plantearla es una «analítica 
del ser-ahí». Heidegger concibe su revolución como una impugnación de la 

39   Heidegger, M., «Der deutsche Student als Arbeiter. Rede bei der feierlichen Immatri-
kulation 25. Novembeer 1933», en Gesamtausgabe, vol. 16, op. cit., 206s.

40   Ver Arendt, H., «Martin Heidegger cumple ochenta años (1969)», en Sobre Heidegger. 
Cinco voces judías. Buenos Aires: Manantial, 2008, 113-126.



596	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

metafísica, tanto en su comprensión de los entes, como en la filosofía del suje-
to. El ser-ahí es la alternativa al sujeto y la analítica del ser-ahí la encargada de 
ofrecer el fundamento de la nueva ontología. Así pues, en la analítica del ser-ahí 
confluyen la crítica de la subjetividad y la destrucción de la historia de la onto-
logía occidental. Heidegger lo presenta y así es percibido como una fórmula de 
ruptura, como una revolución en el pensar41.

Como señala acertadamente A. Leyte, aunque de las dos partes proyectadas 
de Ser y tiempo —la analítica ontológica del ser ahí y la destrucción de la histo-
ria de la ontología— la primera quedara incompleta y la segunda no llegara a 
materializarse en el libro, analítica y destrucción no son dos pasos que se suce-
den en un orden consecutivo, sino «dos tareas estructuralmente vinculadas»42. 
La confrontación con Descartes y su res cogitans apunta a un desmonte de la 
concepción del sujeto como un ente en el sentido de la metafísica tradicional y 
está al servicio de la destrucción de la ontología como condición que hace posi-
ble un nuevo preguntar por el ser. La lucha contra el racionalismo de Descartes, 
en el que el ser adquiere el «carácter de calculabilidad —de factibilidad— en el 
sentido más amplio» es tan necesaria como la lucha contra el yo «degenerado» 
cartesiano43. No se trata de fundar una nueva antropología ni una nueva onto-
logía, sino de posibilitar la pregunta por el sentido del ser mediante una des-
trucción de la metafísica tradicional y de la subjetividad. La concepción de la 
subjetividad que ha dominado en la tradición filosófica occidental es señalada 
ya antes de Ser y tiempo como un obstáculo insalvable:

El concepto de hombre, en cualquiera de las concepciones categoriales 
tradicionales, impide ver de principio aquello que hay que tener a la vista en 
cuanto facticidad. […] Al llamar «hombre» al existente que se va a investigar 
se le pone ya de antemano dentro de una determinada concepción catego-
rial, puesto que el examen se lleva a cabo siguiendo la pauta de la definición 
tradicional de «animal rationale»44. Facticidad es el nombre que le damos al 
carácter de ser de «nuestro» existir «propio»45.

Años más tarde Heidegger se queja de que una determinada recepción de 
Ser y tiempo no ha entendido realmente la pretensión de esta obra. La ha con-
siderado como una nueva interpretación de la existencia humana, una especie 
de nueva antropología:

Solo con que se hubiera comprendido siquiera a grandes rasgos la pre-
gunta por el ser, es decir, solo con que se hubiera comprendido que es la 
pregunta por antonomasia […], entonces no habría podido malinterpretarse 
Ser y tiempo ni se habría podido abusar de esa obra tomándola como antro-
pología o como «filosofía existencial». / Parece que apenas se ha visto que la 
enfatización del individuo y de la singularidad de la existencia no es más que 

41   Leyte, A. Heidegger. El fracaso del ser. Barcelona: Shackleton Books, 2024, 15; 62.
42   Ibíd., 56.
43   Heidegger, M., Reflexiones VII-XI Cuadernos negros (1938-1939), op. cit., 151.
44   Heidegger, M., Ontología. Hermenéutica de la facticidad. Madrid: Alianza, 1999, 46.
45   Ibíd., 25.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 597

un contragolpe contra la malinterpretación del «ser ahí» como «conciencia», 
como «sujeto», como «alma» o como «vida», pero que la singularidad del 
individuo existente no constituye el auténtico problema, sino una mera tran-
sición contingente hasta aquella exclusividad del «ser ahí» en la que sucede la 
unidad universal del ser46.

Ser y tiempo irrumpe en medio de la crisis del sujeto burgués con la inten-
ción de ofrecer «un nuevo comienzo», de superar la vieja ontología que concibe 
al hombre desde la forma de ser de las cosas. Y para ello crea un relato insu-
perable sobre la crisis como crisis del sentido del ser (la categoría básica de la 
filosofía desde los griegos). Sostiene que esa crisis no es meramente filosófica, 
no es meramente un problema teórico, sino que es una crisis existencial. No se 
trata de una crisis coyuntural, sino que hunde sus raíces en el ser mismo. La 
crisis afecta al ser mismo del ser ahí: vivimos en una época de «oscurecimien-
to», de «sinsentido», de «olvido del ser». Y, porque no es superable, debe ser 
reconocida como necesaria. El sentido del ser es su sinsentido. Por eso el ser 
es inseparable del preguntar, un preguntar que posee un carácter destinal. Res-
ponder a la crisis de sentido del ser es entender que esa crisis hunde sus raíces 
en el ser mismo, en su sinsentido. De ahí que el yo nunca puede adueñarse del 
fundamento de sí que ha de asumir en su existir.

Pero el problema clave aquí es cómo hablar de un principio no mediado 
por la subjetividad o la reflexión de una res cogitans o un Ich denke sin que se 
convierta en una afirmación puramente dogmática. Para poder postular una 
teoría del ser que precede a la relación consigo mismo de un sujeto, pero sal-
vando el escollo del dogmatismo, Heidegger recurre a su análisis existenciario 
del ser ahí como teoría de una relación consigo mismo que ya no es sujeto. El 
ser-ahí no es el ser humano de la tradición filosófica. Esa concepción de un ser 
racional universal es la que ha dominado hasta ahora la filosofía (cristianismo, 
pensamiento occidental, Ilustración, liberalismo, Hegel, marxismo). Estos son 
todos los poderes que es preciso combatir hoy. A través de la reflexión sobre el 
ser ahí, que naturalmente se niega como sujeto, debe elaborarse el fundamento 
presubjetivo de la autorrelación, que también se relaciona con lo y los demás. 
Aquí radica la inversión de la filosofía kantiana en su opuesto. El ser que in-
cumbe al ser-ahí no es el núcleo de la autoconciencia, sino, por el contrario, la 
disposición de someterse al «destino del ser». La autonomía del sujeto y de la 
humanidad en general se convierte en heteronomía frente al ser. La compresión 
del ser siempre dada de antemano no es un logro o un mérito del ser humano, 

46   Heidegger, M., Cuadernos Negros 1931-1938, op. cit., 25. Heidegger no dejará de de-
nunciar esta interpretación errónea de su principal obra: «Ser y tiempo sólo puede significar 
que ya no hay un problema de la subjetividad. Solamente cuando uno se da cuenta de esto, 
ha reconocido el alcance de la analítica del Dasein». (Heidegger, M., Seminarios de Zollikon. 
México: Herder, 2013, 280).



598	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

del ser-ahí, sino que acontece a partir del ser: «Antes de hablar, el hombre debe 
dejarse primero interpelar por el ser»47.

Ernst Nolte, en su primera obra sobre el fascismo48, habla de la angustia 
como el sentimiento general de esa época, pero diferencia entre miedos concre-
tos y lo que él llama «miedo identitario» que está referido a lo que el sujeto es 
y quiere ser, el miedo existencial a hundirse o a desaparecer como sujeto. Las 
formas de sujeto autoritarias y fascistas son formas de elaborar ese miedo, de 
dar respuesta a la crisis fundamental del sujeto. La crisis del sujeto burgués que 
pone en cuestión la continuidad de esa forma de sujeto es el punto de partida 
de un nuevo sujeto bajo la figura del autosacrificio. Todas las determinaciones 
que se derivan del análisis existenciario conducen a un abandono del sujeto en 
manos del ser que se desvela y acontece en el ahí fáctico del ser ahí. Si para el 
nominalismo y la crítica kantiana ese ser ya no puede ser objeto de experiencia 
posible, la analítica existenciaria pretende mostrar que el ser ahí ya siempre 
posee una compresión del ser o más bien está poseído por ella. Como ha se-
ñalado Günther Mesching, «lo que se expone en los capítulos aparentemente 
académicos de Ser y Tiempo se expresa descaradamente en los Cuadernos ne-
gros. El sujeto es precisamente lo que hay que superar. En su lugar se coloca al 
receptor de órdenes, que escucha al ser que en cada momento adviene y se des-
vela y al que “se somete”»49. Justo este vuelco de rebeldía en sumisión es el que 
intentaré explorar a continuación en la analítica existenciaria de Ser y tiempo.

3.  Liquidación autoritaria del sujeto en la analítica existenciaria

En la analítica existenciaria Heidegger explora las determinaciones a priori 
de la experiencia, pero no como había hecho Kant mediante la identificación 
de las categorías del entendimiento, sino situando ese a priori en lo impensado, 
es decir, en aquello que no se origina en nuestro entendimiento y permanece 
necesariamente impensable. El ser es un horizonte de compresión que siempre 
permanece como presupuesto no temático del encuentro con los entes en el 
mundo. Ese transcendens es la condición de la compresión de todo lo singular, 
pero lo es solo en el trato con lo singular mismo en el mundo. De modo que 
solo puede ser explicitado a través de la compresión del ser de aquel ente que 
no es mero ente, que siempre se encuentra inmerso en un horizonte de com-
prensión prerreflexivo en su ser en el mundo y concernido de modo singular 
por la pregunta por el ser: el ser ahí. Este siempre está ya determinado por el 

47   Heidegger, M., Carta sobre el humanismo. Madrid: Alianza 2000, 20. H. Blumenberg 
llega a hablar de «absolutismo del “ser”», que no deja otra opción al ser humano más que «la 
sumisión» (La legitimación de la Edad Moderna. Valencia: Pre-Textos, 2008, 193.

48   Nolte, E., El fascismo en su época: Action française, fascismo, nacionalsocialismo. 
Barcelona: Ediciones Península, 1967.

49   Mesching, G., «Seinsfrage, Seinsgeschichte und die Vernichtung der Metaphysik», en 
Martin Heideggers «Schwarze Hefte», op. cit. 59-77, aquí 66.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 599

ser que quiere comprender. La analítica del ser ahí es la que permite abordar 
el círculo hermenéutico en el que se encuentra atrapado todo comprender. Y lo 
hace analizando las estructuras existenciarias que lo constituyen, dado que el 
ser que debe ser desentrañado desde el ser-ahí acontece en los existenciarios. 

Estos son los caracteres ontológicos del ser del ser-ahí. Los existenciarios 
(encontrarse, ser-en-el-mundo, ser-con-los-otros, autointerpretarse en el len-
guaje, ser-en-cada instante, cotidianidad, …) son formas de ser en el mundo 
del ser ahí. Pero no son formas aisladas, constituyen un todo estructural que 
Heidegger define como «cura» o «cuidado» (Sorge), es decir, como una forma 
de existir primordialmente en el modo de «preocupación». Conviene subrayar 
que, a pesar de los términos aparentemente concretos con los que Heidegger de-
signa la estructuras existenciarias, se trata de estructuras ontológico-formales: 
«En cuanto totalidad estructural original, la cura es existenciariamente a priori 
de toda “posición” y “conducta” fáctica del “ser ahí”» (Syt, 214)50. La forma de 
encontrarse ya siempre en el mundo, como algo predado, se experimenta como 
no elegida, como algo previo a cualquier decisión, como un estar arrojado a la 
facticidad del existir y, por tanto, caído en el mundo y en lo impersonal de la 
cotidianidad. Aunque la existencia precede a toda elección, sin embargo, abrir-
se al ser o eludirlo perdiéndose en el mundo de la cotidianidad y en la mera 
categorización de los entes y del sujeto como cosas, esto sí va a depender de la 
decisión. Con todo, no se trata de elegir entre dos opciones alternativas objeti-
vas, entre dos contenidos de la voluntad, sino de tomar distancia y suspender 
la impropiedad en la que está ya siempre arrojado el ser ahí.

A partir del postulado del ser del ser-ahí como posibilidad de elegirse o per-
derse se construyen los dos modos de ser auténtico e inauténtico que afectan a 
todas las determinaciones del ser de ser-ahí. De este modo, el análisis existen-
ciario establece una dicotomía fundamental entre lo «auténtico» (eingentlich) y 
lo «inauténtico» (uneigentlich). Es el parte aguas entre lo que debe ser superado 
(la tradición filosófica, la cultura dominante y en crisis, el sujeto burgués …) 
y lo que pugna por emerger, por abrirse paso. Esa dicotomía entre el «se» im-
personal (Man) y la «libertad para la muerte» (Freiheit zum Tode) sirve de base 

50   Desde la conferencia El concepto de tiempo ante el teologado de Marburgo en junio de 
1924, el esfuerzo teórico de Heidegger se centra en las «estructuras ontológico-formales» que 
él diferencia de manera estricta del contenido material de las mismas. No le interesa el qué 
(Was), sino el cómo (Wie). Su propósito de orientar la fenomenología hacia lo concreto, hacia 
la facticidad, se sustancia presentando ese «cómo» como individuación. Una individuación 
que, sin embargo, individualiza de una manera «que hace a todos iguales» («Der Begriff der 
Zeit (Vortrag 1924), en Gesamtausgabe, vol. 64, ed. por F.-W. Herrmann. Fráncfort: V. Klos-
termann, 2004, 124). Este decantamiento hacia lo ontológico-formal determinará también 
cómo está el ser ahí en relación con la muerte en cuanto posibilidad extrema de su existencia. 
Un “cómo en el que todo qué se pulveriza» (Ibíd.). Por este camino, Heidegger despoja al 
ser humano de todas sus cualidades diferentes y lo reduce a lo que comparte con todos los 
demás: la mera existencia. Se deshace así de toda individualidad. Solo está interesado por la 
constatación de la existencia, solo en el hecho de que es (Daß) prescindiendo de qué es (Was). 
Ver Zamora, J. A., Krise – Kritik – Erinnerung. Münster/Hamburgo: Lit, 1995, 79ss.



600	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

para el salto del sujeto autónomo de la filosofía burguesa hundido en el olvido 
del ser al sujeto desubjetivado del planteamiento existenciario que se elige a 
sí mismo eligiendo su destino como libertad para la muerte. La importancia 
de la contraposición entre propio e impropio, entre auténtico e inauténtico, 
deriva de su centralidad en esta primera fase del pensamiento de Heidegger 
para su proyecto de «revolución» en el pensar que he expuesto en el apartado 
anterior. La crisis de la ontología occidental es también la crisis del sujeto y 
esta se aborda en la crítica de las figuras subjetividad inauténtica en la analítica 
existenciaria.

En Ser y tiempo Heidegger recorre el camino desde las formas inauténticas 
hasta las formas auténticas de existencia, que no es un itinerario vital o tem-
poral sino categorial. Al comienzo de este itinerario está el «se» (el yo desper-
sonalizado o impersonal) y al final «la libertad para la muerte». El movimiento 
desde el sujeto cotidiano hasta el sujeto desubjetivado posee varios momentos: 
el «se» impersonal, el propio sí mismo y la ambigüedad. El punto de partida del 
análisis es el sujeto ordinario (Man), la normalidad burguesa y el convencio-
nalismo. La vida social inauténtica del ser ahí caracterizada por la dispersión. 
Esta dispersión impide reconocer la situación; la palabrería (Gerede) y la vida 
social inauténtica en general oscurecen o encubren la situación en la que se 
decide. La vida social que Heidegger caracteriza como «lo público», en la que 
el conformismo desbocado ha hecho que todos sean como todos los demás, 
es una de las formas en que uno puede estar disperso. Lo que domina en esta 
forma de sujeto inauténtico es la adaptación a la norma convencional, incluso 
y precisamente en un contexto de competitividad y de lucha por diferenciarse. 
En ese contexto el sujeto ordinario se somete a una norma encarnada en la 
persona con la que compite, a la que reconoce al medirse con ella o intentar 
distinguirse de ella. Por eso no se trata de una simple forma de heterodetermi-
nación, sino de «la forma cotidiana de autodeterminación»51.

Pero el «se» impersonal, referencia generalizada y abstracta a quienquiera 
que sea el que impone la subyugación en cualquier contexto, afecta al sujeto 
en cuanto tal y no solo a comportamientos u opiniones concretas, afecta al ser 
del ser ahí. Heidegger no pretende hacer una crítica cultural del hombre masa, 
sino sacar a la luz «la estructura ontológica esencial del mismo ser ahí» (Syt, 
199). En esa estructura ontológica, el ser ahí no es auténtico sí mismo, sino 
que ha sucumbido al «se» impersonal. Solo puede existir en esa forma caída 
en el «se». A pesar de esta caracterización, el ser ahí no aparece como un ser 
socialmente constituido. En Ser y tiempo no encontramos la más mínima re-
flexión sobre el proceso social de subjetivación, algo que difícilmente puede ser 
suplido con la tesis de la postración en lo impersonal; tampoco la cotidianidad 
se analiza desde el punto de vista de su constitución social. En cierto modo, 
la competitividad, la diferenciación y la subyugación al «se» impersonal son 

51   Figal, G., Martin Heidegger. Phänomenologie der Freiheit. Fráncfort: Athenäum, 1988, 
151.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 601

condiciones esenciales del ser en el mundo y no determinaciones sociales, son 
«la forma de ser de la cotidianidad»52. Y, por tanto, la condición universal de 
existir como ser en el mundo.

Dentro de esa forma inauténtica de ser sujeto se producen intentos de salida 
insuficientes que Heidegger describe bajo el término del «verdadero sí mismo» 
(das eigentliche Selbst). Detenerse en ellos es importantes porque ayuda a en-
tender cómo plantea Heidegger la relación entre autenticidad e inautenticidad. 
Distinguirse de los otros como uno más es la primera figura de rebeldía frente 
al sujeto despersonalizado del «se», del convencionalismo. Constituye un in-
tento de autorrealización, de superar la apariencia y realizar la esencia. El «se» 
impersonal no conoce la diferencia entre esencia y apariencia. El individuo que 
busca la autorrealización desde sí mismo, sí. Se pone como meta la superación 
de esa diferencia, alcanzar la identidad consigo mismo, la autenticidad. Sin 
embargo, ese intento se ve abocado al fracaso por dos razones. Porque el ser 
ahí no puede escapar a su situación óntica, a su cotidianidad, no puede escapar 
a la postración, a la caída, y porque el individualista que busca la excepción, la 
autorrealización desde sí mismo, no hace sino establecer una nueva normali-
dad que compite con otras. Es una afirmación más dentro del convencionalis-
mo. Los intentos de autorrealización desde sí mismo pronto se convierten en 
nuevos convencionalismos. Los intentos de distinción fracasan por no entender 
que el yo auténtico es el fundamento mismo del «se» impersonal: «El auténtico 
ser sí mismo no descansa en un estado excepcional del sujeto desprendido del 
“uno”, sino que es una modificación existencial del “uno” en cuanto éste es un 
existencial esencial» (Syt, 147). La excepcionalidad de descubrir su yo auténtico 
es una propiedad de cualquiera, porque la «inautenticidad tiene su fundamen-
to en la posible autenticidad» (Syt, 283). Heidegger quiere evitar a toda costa 
que la autenticidad se interprete como un ideal de la existencia.

Se instaura entonces un estado de ambigüedad e indecibilidad sobre lo que 
es auténtico y lo que no, que «no solo se extiende al mundo, sino en la misma 
medida al “ser uno con otro” en cuanto tal e incluso al ser del ser ahí respecto 
a sí mismo» (Syt, 192). Aquí se encuentra la razón de que en las situaciones 
de crisis social se expanda un sentimiento de pérdida de soporte que conduce 
al miedo radical por la propia identidad. El convencionalismo y la autorreali-
zación individualista han perdido su sentido, pero el sujeto no puede escapar 
a ellos. En realidad, no existe ninguna vida fuera del convencionalismo. Esta 
contradicción se experimenta como un único sentimiento de amenaza inde-
terminada y fundamental de la propia existencia: el ser ahí se ve arrojado a un 
«torbellino» (Syt, 198). Pero justamente cuando el sujeto se siente amenazado 
en su propia existencia, entra en escena la angustia (Angst). La angustia radical 
responde a la situación sin salida en la que se ha maniobrado el sujeto. Esta 

52   Heidegger, M., Ser y tiempo. México: FCE, 1986 [cit. en el texto como Syt], 143 [cursi-
va añadida]. Ver Blattner, W., «The Authentic Dictatorship of the Anyone», en Sein und Zeit 
neu verhandelt, op. cit., 161-177, aquí 171.



602	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

situación se experimenta como amenaza fundamental de la existencia. No es 
un miedo a algo en concreto, al desclasamiento social, a la impotencia política, 
a la descomposición de la familia, a la pérdida de reconocimiento o a la falta de 
éxito profesional. El miedo del que habla Heidegger no tiene causas concretas. 
Más bien eleva esta experiencia de angustia a categoría ontológica. Se trata 
de una angustia que nace de la desesperanza ante el fracaso de los intentos 
de autorrealización individualista, pero tiene un origen más profundo. Es una 
angustia ante el mismo existir (en el mundo).

La angustia «inquieta». […] Sin embargo, lo inquietante también significa 
no estar en casa. […] La angustia, por otra parte, saca al ser ahí de su pos-
trante absorción en el «mundo». La familiaridad cotidiana se derrumba. El 
ser ahí se aísla, pero como ser-en-el-mundo. Ser-en se convierte en el «modo» 
existenciario de no-hogar. No otra cosa significa hablar de «inquietud». (Syt, 
208s.)

Pero el desamparo remite al ser ahí, que se ha quedado sin hogar en el mun-
do, a sí mismo. La angustia del sujeto es una angustia sobre sí mismo o ante 
sí mismo. Ante el abismo que constituye su propio ser. Heidegger no pretende 
resolver la contradicción entre el hecho de la pérdida de sentido del conven-
cionalismo y el hecho de que el ser ahí despliegue su existencia atado a él. Más 
bien esta contradicción le sirve de base para revelar la verdadera forma de 
autenticidad. Esta no consiste en escapar a la situación óntica, sino en volverse 
libre para elegirse a sí mismo en esa situación y bajo las condiciones fácticas 
que determinan el ahí. El desempeño cotidiano de un modo de ser auténtico o 
inauténtico no se diferencia en nada en su contenido. «Qué» reconoce el ser ahí 
cuando se ha encontrado a sí mismo y se ha convertido completamente en sí 
mismo carece de relevancia. La respuesta del sujeto desubjetivado consiste en 
asumir esa imposibilidad de su existencia como su propia esencia, convirtien-
do la angustia en el existencial por antonomasia del ser ahí. 

La angustia existencial es la crisis radical de la forma misma sujeto: su de-
rrumbe. La «solución» de esa angustia existencial consiste en su afirmación 
consciente mediante la negación de la propia identidad en una forma de sujeto 
desubjetivado como libertad para la muerte. El ser ahí inauténtico huye de sí 
mismo, de su estar arrojado, de su ser para la muerte, para quedarse en las 
cosas y en los otros seres humanos. El ser ahí auténtico, por el contrario, se 
queda en sí mismo, está remitido de manera radical a sí mismo, pero en cuan-
to desindividualizado, es decir, subsumido en la uniformidad del permanente 
ser que es (Daß-Sein). No se trata de una forma más de sujeto que sucede a las 
otras. La búsqueda de identidad y autenticidad del propio sí mismo en la auto-
rrealización individualista fracasan porque dichas formas de sujeto están mar-
cadas por la incompletud, por la falta de identidad total consigo mismo libre 
de contradicción. Esta completud solo se encuentra recogida en la «muerte». 
La insuperabilidad de la muerte y el hecho de que desde siempre se encuentra 
incorporada en el sujeto la convierten en su posibilidad más «propia», la que 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 603

concede a la existencia la completud que la búsqueda de una imposible identi-
dad en la autorrealización no puede dar.

Con la muerte Heidegger no se refiere al fallecimiento. Las circunstancias 
concretas de la propia muerte o de la muerte de los otros carecen de relevancia 
para la analítica ontológico-existenciaria53. Ser para la muerte es la esencia del 
sujeto en todo momento: la libertad para la muerte no es una relación auténtica 
con el propio fallecimiento, sino la relación con el poder ser más propio que 
se revela en el avanzar hacia la muerte. La libertad para la muerte es un puro 
comprender la muerte como la posibilidad «más propia, irrelacionable, irre-
basable, cierta y, en cuanto tal, indeterminada» (Syt, 287). La no existencia no 
es el fallecimiento, sino la esencia del sujeto: la coincidencia de identidad y su 
imposibilidad, su puro poder ser para la no existencia, para el final. Heidegger 
opera aquí con dos conceptos de posibilidad: possibilitas y potentia54. Por un 
lado, está claro que el final puede producirse en cualquier momento, por otro, 
que se puede y se es capaz del final. La posibilidad de que el ser ahí pueda llegar 
a su fin en cualquier momento es, en el lenguaje de Heidegger, la precondición 
«óntica» para la posibilidad existenciaria-ontológica de poder ser su ser para 
el final. El ser ahí «es ya siempre su final» (Syt, 268). El futuro deja así de ser 
un tiempo en el que acontece algo por venir para convertirse en una forma de 
ser del ser-ahí desindividualizado. El atemporal y extático ser para el final del 
ser-ahí en su puro hecho de ser bajo la radical posibilidad de no ser. Libertad 
para la muerte consiste entonces en comprender la esencial no existencia. Esta 
desubjetivación del sujeto, que paradójicamente remite al sujeto de modo radi-
cal a sí mismo cuando es arrojado a una nada infinita, es la que supuestamente 

53   Esta negación de todo carácter histórico y concreción de la muerte alcanza en al-
gún momento rasgos verdaderamente escandalosos. En una de las conferencias de Bremen 
(1949), titulada «El peligro», Heidegger llega a afirmar: «Cientos de miles mueren en masa. 
¿Mueren? Perecen. Los matan. ¿Mueren? Pasan a formar parte de un stock de fabricación 
de cadáveres. ¿Mueren? Se les liquida discretamente en campos de exterminio. [...] Pero 
morir significa cargar con la muerte en su esencia. Ser capaz de morir significa ser capaz 
de esa carga. Sólo podemos hacerlo si nuestro ser quiere el ser de la muerte. Pero en medio 
de innumerables muertes, la esencia de la muerte permanece oscurecida». («Einblick in das 
was ist. Bremer Vorträge 1949», en Gesamtausgabe, vol. 79, ed. por P. Jaeger, Fráncfort: V. 
Klostermann, 1994, 56). Heidegger calla sobre el hecho de que en los campos de exterminio 
no solo se arrebató violentamente la vida a millones de seres humanos, sino también toda 
posibilidad vivir la muerte con algún grado de humanidad. Ciertamente, sobre Auschwitz no 
es posible elaborar ninguna ontología de la muerte como fuente de la «autenticidad» humana 
(ver Adorno, Th. W., Jerga de la autenticidad, en Obra completa, vol. 6, Madrid: Akal, 2005, 
474ss.). Si ya las reflexiones que pretenden dar sentido a la muerte, independientemente 
de cómo ésta tenga lugar, permanecen impotentes frente a su inconmensurabilidad para la 
«experiencia» humana (ver Adorno, Th. W., Dialéctica negativa, en Obra completa, vol. 6, op. 
cit., 338), Auschwitz significa una imposibilitación de dichas reflexiones incomparablemente 
más radical, pues «desde Auschwitz, temer la muerte significa temer algo mucho peor que la 
muerte» (340).

54   Ver Marten, R., «“Der Begriff der Zeit”. Eine Philosophie in der Nussschale», Hei-
degger-Handbuch, op. cit., 21-25. 



604	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

le concede libertad frente de las posibilidades que se agolpan azarosamente y 
hace posible que el ser ahí exista en el modo de la determinación (Entschlos-
senheit).

Sin embargo, no es el contenido concreto lo que define la decisión o la de-
terminación, sino la afirmación del poder ser indeterminado, de la pura posibi-
lidad de ser. No se trata de elegir esto o aquello. Más bien es elegir la elección 
(Gewählthaben der Wahl) (Syt, 415) lo que determina la autenticidad del ser 
ahí como ser para la muerte55. Tampoco se trata de escapar a la angustia en la 
que se revela la crisis radical de las formas inauténticas de sujeto: el ser para la 
muerte es esencialmente angustia. El ser ahí, sin refugio en un universo meta-
físico de sentido y desamparado de los vínculos sociales, es libre para elegirse 
eligiendo su destino, apropiándose de sus posibilidades, reconocidas como va-
cías de sentido, en una actitud de realismo mortal. La posibilidad más extrema 
e irrebasable de toda existencia, aquella hacia la que se proyecta avanzando, 
la muerte, «garantiza la totalidad y actualidad de la determinación» de la exis-
tencia y posibilita el «entregarse a las posibilidades heredadas» (Syt, 413s.). 
Cuanto más «auténticamente» se produzca esa entrega, más fácil le resultará al 
ser ahí «entrar en la simplicidad de su destino» entregándose a la muerte «en 
una posibilidad heredada, pero no obstante elegida» (Ibid.). 

Sólo el ente que es esencialmente futuro en su ser, de modo que, libre para 
su muerte, estrellándose contra ella, puede dejarse devolver a su ahí fáctico, 
es decir, sólo el ente que, como futuro, de modo igualmente originario es 
pretérito, puede, entregándose a sí mismo a la posibilidad heredada, asumir 
su propio estar arrojado y momentáneamente ser para «su tiempo». Sólo la 
temporalidad auténtica, que es al mismo tiempo finita, hace posible algo así 
como el destino, es decir, auténtica historicidad. (Syt, 415s.).

El recorrido que hemos realizado a través de la analítica existenciaria, des-
de el análisis de los caracteres ontológicos del ser ahí hasta la decisión por un 
determinado destino confirma el propósito declarado por Heidegger de hacer 
desaparece el «problema de la subjetividad» en Ser y tiempo56. La forma de 
existir de los individuos como «cuidado» (Sorge) no dice otra cosa que su «ex-
ponibilidad al ser, y eso significa hacer saltar por los aires toda subjetividad»57. 
Este hacer saltar por los aires es la condición para poder abrirse y entregarse 
a acontecer del ser. Pero el ser que incumbe al ser ahí no es el núcleo de la au-
toconciencia. Esta se ve sustituida por la disposición a someterse al «destino 
del ser» que sobreviene. Este ser que se sustrae a toda determinación perma-
nece en todo momento, como el propio Heidegger afirma al comienzo de Ser y 

55   Heidegger define la libertad de manera tautológica como «ser libre para la libertad de 
elegirse y asirse a sí mismo» (Syt, 208), desprovista de todo contenido y condicionamiento o 
coacciones frente a la que afirmarse. Este vaciamiento es significativo no solo por su forma-
lismo, sino por todo lo que deja fuera de foco.

56   Ver Heidegger, M., Seminarios de Zollikon, op. cit., 280.
57   Heidegger, M., Die Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache (1934), en Gesa-

mtausgabe, vol. 38, ed. por G. Seubold. Fráncfort: V. Klostermann, 1998, 163.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 605

tiempo, el concepto «más oscuro» (Syt,13), el «más universal y vacío» (Syt,11) 
y por tanto indefinible. Es lo más parecido a una abstracción real, a la que, sin 
embargo, bajo cualquier circunstancia hay que entregarse. Toda la analítica 
existenciaria está orientada a hacer posible dicha entrega, a desarmar al ser ahí 
de toda resistencia a la exponibilidad al ser y así entrar en la simplicidad de su 
destino, esto es, en el acontecer de la comunidad, del pueblo:

Cuando el ser ahí, avanzando hacia la muerte, permite que se haga pode-
rosa en sí misma, se comprende, libre para ella, en la propia superpotencia de 
su libertad finita, para asumir la impotencia de estar abandonado a sí mismo 
en esa libertad, que sólo «es» siempre en el haber elegido la elección, y ha-
cerse clarividente para las eventualidades de la situación que se ha revelado. 
Pero si el ser ahí marcado por el destino existe en cuanto ser-en-el-mundo 
esencialmente en el ser-con-los-otros, su acontecer es un co-acontecimiento y 
está determinado como destino. Con este término designamos el acontecer de 
la comunidad, del pueblo. (Syt, 415).

La exponibilidad al ser, el abrirse y entregarse a su acontecer, presupone la 
crisis de la subjetividad moderna, crisis que representa en realidad una opor-
tunidad para una existencia auténtica y prepara un nuevo comienzo. Pero la 
autenticidad pasa por la obediencia a la «más propia posibilidad de existencia» 
que se revela en el «ser para la muerte» que pulveriza cualquier contenido y 
aboca a un atemporal y extático ser para el final. De este modo, la autenticidad 
devuelve al ser ahí al puro «hecho de ser» (Dass) en su facticidad. El ser ahí, 
por decirlo de algún modo, comprende que no puede escapar a esa facticidad, 
no puede escapar a su estar arrojado en la cotidianidad, que recibe un signifi-
cado después de haber perdido todo sentido, esto es, el de ser en cierto modo el 
escenario y el de ofrecer la oportunidad de ejercer la auténtica determinación 
(Entschlossenheit). Una determinación abstracta, que no se define por conteni-
do alguno, sino por elegir en toda elección el propio destino. Pero dado que el 
sujeto se determina según las posibilidades fácticas en cada caso, estas vienen 
dadas por la facticidad a la que está arrojado el sujeto.

4.  Historicidad, comunidad y destino del sujeto desubjetivado

En el § 74 de Ser y tiempo, Heidegger hace cristalizar toda la reflexión sobre 
la autenticidad de la existencia en torno a las categorías de pueblo, comunidad 
y destino. Esto ha provocado que la denuncia de los discutidos vínculos de esta 
obra con el nacionalsocialismo se centre en buena medida en este parágrafo58. 
He pretendido mostrar que los planteamientos que encontramos en este pará-
grafo son inseparables y representan la culminación de la analítica existencia-
ria que los precede. Como hemos visto, el propio destino queda determinado 

58   Ver esp. Feye, E., Heidegger. La introducción …, op. cit., 26ss. y Johannes Fitsches: 
Historical Destiny op. cit., passim.



606	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

en realidad por el destino de la comunidad etnonacional a la que el ser ahí está 
esencialmente vinculado como ser en el mundo y ser con los otros. Esto es lo 
que permite transformar la impotencia del estar abandonado a sí mismo en la 
superpotencia de la libertad de elegir el propio destino en el destino del pueblo. 
Heidegger da la vuelta al significado ordinario de la palabra destino, en el que 
la heterodeterminación está vinculada con la impotencia y designa lo que se 
nos impone sin que podamos ni comprenderlo ni eludirlo. Heidegger le da la 
vuelta y lo positiviza en una supuesta relación «auténtica» con él. No se trata 
de rebelarse frente al destino, sino identificarse con él eligiéndolo como propio. 
Es una figura similar al amor fati de Nietzsche. La impotencia frente a lo dado 
y frente al poder de lo históricamente trasmitido, que hace fracasar todos los 
intentos de autorrealización, reconocida y afirmada como destino, mediante la 
entrega al legado que precede a la existencia y en el que el ser ahí es llamado a 
integrarse, se transforma en virtud del destino comunitario en superpotencia59. 
En definitiva, la analítica existenciaria critica la subjetividad moderna para 
ofrecer la alternativa de un sujeto desubjetivado completamente entregado al 
acontecer de la comunidad, del pueblo, reconocido como destino individual y 
colectivo60.

59   En el VII elemento sobre el antisemitismo de la Dialéctica de la Ilustración, Hor-
kheimer y Adorno identifican en la adaptación al poder el signo más patente de la (auto)
liquidación del sujeto: «La desproporción llevada al extremo entre lo colectivo y lo individual 
anula la tensión, pero la armonía no perturbada de omnipotencia e impotencia es ella misma 
la contradicción no mediada, el absoluto opuesto de la reconciliación». (Dialéctica de la Ilus-
tración. Fragmentos filosóficos. Madrid: Trotta, 1994, 248). La teoría crítica analiza esta falsa 
reconciliación de impotencia y omnipotencia a través del concepto de cicatriz o herida narci-
sista. Ver Maiso, J., «Subjetividad dañada. Teoría Crítica y psicoanálisis», en Constelaciones. 
Revista de Teoría crítica, vol. 5, 2013, 132-150. Sobre los vínculos entre el carácter autoritario 
y el narcisismo herido, ver también Zamora, J. A., «Individuo y sociedad en Th. W. Adorno: 
tensiones y mediaciones entre teoría de la sociedad y psicoanálisis», en Veritas – Revista Qua-
drimestral de Filosofia da PUCRS, vol 63, n. 3, 2018, 998-1028, aquí 1015ss.

60   Dieter Thomä defiende, sin embargo, que en Ser y Tiempo no existe una única res-
puesta a la crisis de la subjetividad. En la «autenticidad» se revela al hombre un comporta-
miento consigo mismo en la forma de ser en el mundo que habitualmente se pierde tras los 
contenidos del ser «en el mundo». La capacidad de agencia del sujeto pasa por el aislamiento 
y la soledad ante la muerte en la que queda situado frente a sí mismo. Esta respuesta guar-
daría silencio sobre los contenidos de la acción y no inmunizaría frente el peligro de volver 
a perderse en esos contenidos. El concepto de destino estaría todavía indeterminado. La 
segunda respuesta buscaría justamente esa inmunización identificando un acontecer que 
contribuye a que el ser ahí permanezca en la autenticidad de su mismidad. Entregándose a 
ese acontecer se excluye de principio la distracción de sí mismo que conduce a la «inautenti-
cidad». Esto supone volcarse en un «destino» al que pertenece el ser humano y que se opone 
a su aislamiento. Dieter Thomä considera que esta segunda respuesta contradice la sistemá-
tica de la obra. El compromiso con el nacionalsocialismo no sería, pues, una consecuencia 
directa de Ser y tiempo, aunque esa posibilidad también esté implícita en el marco de la men-
cionada sistemática («Heidegger und der Nationalsozialismus», op. cit., 111). Su estrategia 
consiste en defender a Heidegger contra sí mismo, intentar salvar la analítica existenciaria 
de las consecuencias (no necesarias) que saca el autor de Ser y tiempo, sobre todo después 
de esa obra. Sin embargo, vaciar de todo contenido las categorías de cuidado, proyección, 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 607

El destino común no es el resultado de la suma de los destinos individua-
les, así como el convivir tampoco puede ser concebido como un estar-juntos 
de varios sujetos. Conviviendo en el mismo mundo y en la determinación 
por posibilidades concretas, los destinos individuales ya han sido guiados de 
antemano. Sólo en el compartir y en la lucha es liberado el poder del destino. 
El destino ineludible [das schicksalhafte Geschick] del ser ahí en y con su «ge-
neración» es lo que constituye el acontecer pleno y propio del ser ahí. (Syt, 
415s.).

Como hemos visto, la orientación hacia el futuro —que es, por supuesto, 
hacia la muerte y, por tanto, básicamente hacia la nada— devuelve la existencia 
a su ser fáctico y le permite apropiarse lo que le ha sido transmitido, posibili-
tando que todos los niveles del tiempo estén presentes en el ser ahí que hace su 
elección. Por eso la historicidad debe ser vista como la constitución básica de 
la existencia. El ser ahí, que se proyecta con determinación hacia la muerte, se 
relaciona desde la conciencia de su ser para la muerte con lo que se ha conver-
tido en historia, con lo actualmente dado y con el propio entorno humano. La 
auténtica historicidad se constituye a través de la asunción decidida del propio 
«ahí» fáctico mediante la determinación a realizar su propia capacidad de ser 
y de proyectar las posibilidades fácticas de su propia existencia. De este modo, 
la historicidad responde a la pregunta por «de dónde pueden sacarse en general 
las posibilidades sobre las que se proyecta fácticamente el ser ahí» (Syt, 413). 

El carácter básico de la historicidad «auténtica» como destino revela el 
acontecimiento de la existencia como una entrega a las posibilidades de exis-
tencia transmitidas, es decir, como repetición o recuperación (Wiederholung). 
La existencia recupera su propia capacidad de existir y constituye la fidelidad 
de la existencia a su propio ser «a través de la cual el ser ahí existe como desti-
no» (Syt, 416): repitiendo posibilidades de existencia recibidas. Esto permite al 
ser ahí hacer propio el mundo fáctico en el que se ha perdido el yo impersonal. 
Al serle transmitido un legado de posibilidades fácticas, en el reconocimiento 
de la filiación ontológica a su propio mundo, el ser ahí puede realizar su pro-
pia existencia histórica auténtica. En esto consiste la pertenencia ontológica 

autenticidad/inautenticidad, angustia, ser para la muerte, determinación, destino, etc. es lo 
que predispone al sujeto para la sumisión al acontecer del ser y sus supuestas encarnaciones. 
Como el propio D. Thomä subraya, la «afirmación que le queda disponible al ser ahí autén-
tico se agota en la afirmación de la negación total de lo determinado y concreto. Heidegger 
no ofrece así más que una descripción formal del totalitarismo. Presenta la —¡o una!— triste 
verdad sobre el “ser-con” en el modo de la autenticidad. No hay un camino directo desde el 
holismo en Ser y tiempo hasta el totalitarismo, pero es sólo un pequeño paso» (Ibíd., 116). En 
otro momento Thomä reconoce que «Heidegger no piensa de otro modo, no puede pensar de 
otro modo que imperativamente. Busca el mandato, necesita el mandato» (Thomä, D., «Hei-
degger als Philosoph des Ausrufezeichens», en Heideggers Weg in die Moderne: Eine Verortung 
der «Schwarzen Hefte». H.-H. Gander y M. Striet, (eds.), Fráncfort: V. Klostermann, 2017, 
243-266, aquí 264). Yo diría que esta apología de la sumisión «elegida» no es el resultado de 
la Kehre y de la historia del ser, sino que el formalismo de la ontología existenciaria conduce 
casi directamente a ella.



608	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

a la propia comunidad. Se trata de que el yo asuma la pertenencia ontológica 
a una comunidad enraizada en su propio mundo. La historicidad inauténtica 
del yo desenraizado (bodenlos) se transforma de esta manera en la historicidad 
auténtica del ser ahí que se dispone a realizar el legado de aquella historia del 
ser que se convertirá en el centro de gravitación del pensamiento de Heidegger 
en las dos décadas siguientes.

El camino descrito por Heidegger va de la inautenticidad, del estado de pos-
tración en lo impersonal, pasando por la autenticidad hasta llegar de nuevo a la 
cotidianeidad en la que uno esta arrojado, redescubierta como destino elegido 
en la comunidad etnopopular. En este sentido su figura de sujeto desubjetivado 
puede considerarse una expresión filosófica altamente especulativa de la «rebe-
lión conformista» propia del autoritarismo. No se enfrenta a la crisis del sujeto 
y a sus causas. Al contrario, confirma la liquidación del sujeto por medio del 
autosacrificio como finalidad en sí:

El sacrificio es la dilapidación de la vida humana —liberada de toda coac-
ción porque surge del abismo de la libertad— en la defensa de la verdad del 
ser para el ente […] Por eso el sacrificio no tolera ningún cálculo a través del 
cual se pueda cada vez pasar la cuenta a la utilidad o inutilidad, sean sus fines 
inferiores o elevados. Tal compensación desfigura la esencia del sacrifico. La 
búsqueda de fines perturba la limpidez del recato de la abnegación presto 
para la angustia61.

Bibliografía

Fuentes primarias:

Heidegger, M. (1989). Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), Gesamtausgabe, vol. 65, 
ed. por F.-W. Herrmann. Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (1994). Bremer und Freiburger Vorträge, Gesamtausgabe, vol. 79, ed. por P. 
Jaeger. Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2000). Carta sobre el humanismo. Madrid: Alianza.
Heidegger, M. (2000). «Das Rektorat 1933/1934. Tatsachen und Gedanken», en Gesam-

tausgabe, vol. 16, ed. por H. Heidegger, Fráncfort: V. Klostermann, pp. 372-394.
Heidegger, M. (2004). «Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924)», en Gesamtausgabe, vol. 64, 

ed. por F.-W. Herrmann. Fráncfort: V. Klostermann.
Heidegger, M. (2000). «Der deutsche Student als Arbeiter. Rede bei der feierlichen Im-

matrikulation 25. Novembeer 1933», en Gesamtausgabe, vol. 16, ed. por H. Hei-
degger, Fráncfort: V. Klostermann, pp. 198-208

Heidegger, M. (2000). «Die Deutsche Universität (Zwei Vorträge in den Ausländerkursen 
der Freiburger Universität, 15 y 16 de agosto de 1934)», en: Gesamtausgabe, vol. 16, 
ed. por H. Heidegger, Fráncfort: V. Klostermann, pp. 285-307.

61   Heidegger, M., «Nachwort zu: “Was ist Metaphysik?”», en Gesamtausgabe, vol. 9, ed. 
por F.-W. Herrmann Heidegger, Fráncfort: V. Klostermann, 1976, 303-312, aquí 310ss.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 609

Heidegger, M. (1998). Die Geschichte des Seyns, Gesamtausgabe, vol. 69, ed. por P. 
Trawny. Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (1998). Die Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache (1934), en 
Gesamtausgabe, vol. 38, ed. por G. Seubold. Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (1994). «Einblick in das was ist. Bremer Vorträge 1949», en Gesamtausga-
be, vol. 79, ed. por P. Jaeger, Fráncfort: V. Klostermann, pp. 1-77.

Heidegger, M. (1991). Grundbegriffe (Freiburger Vorlesung Sommersemester 1941, 
Gesamtausgabe, vol. 51, ed. por P. Jaeger, 2ª ed. revis. Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (1976). «Nachwort zu: “Was ist Metaphysik?”», en Gesamtausgabe, vol. 9, 
ed. por F.-W. Herrmann Heidegger, Fráncfort: V. Klostermann, pp. 303-312.

Heidegger, M. (1999). Ontología. Hermenéutica de la facticidad. Madrid: Alianza.
Heidegger, M. (1986). «Seminar in Le Thor 1969», en Gesamtausgabe, vol. 15, ed. por C. 

Ochwadt, Fráncfort: V. Klostermann, pp. 326-371.
Heidegger, M. (2013). Seminarios de Zollikon. México: Herder.
Heidegger, M. (1986). Ser y tiempo. México: FCE.
Heidegger, M. (2009). «Über Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat. Übung 

aus dem WS 1933/34», en: Heidegger Jahrbuch, Vol. 4, ed. por A. Denker y H. Za-
borowski, Friburgo/Múnich, pp. 53-88.

Heidegger, M. (2001). Vom Wesen der Wahrheit (Wintersemester 1933/34), en: Gesam-
tausgabe, vol. 36/37, ed. por H. Tietjen, Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2004). Zu Ernst Jünger, Gesamtausgabe, vol. 90, ed. por P. Trawny. Fránc-
fort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2000). «Zum Semesterbeginn (Universitätsführer Wintersemester) 
1933/34», en Gesamtausgabe, vol. 16, ed. por H. Heidegger, Fráncfort: V. Klos-
termann, pp. 184-185.

Heidegger, M. (1999). Zur Bestimmung der Philosophie, en Gesamtausgabe, ed. por B. 
Heimbüchel, vol. 56/57, Fráncfort: V. Klostermann.

Cuadernos negros:

Heidegger, M. (2014). Überlegungen II-VI (1931-1938), en Gesamtausgabe, vol. 94, P. 
Trawny (ed.), Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2014). Überlegungen VII-XI (1938/39), en Gesamtausgabe, vol. 95, P. 
Trawny (ed.), Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2014). Überlegungen XII-XV (1939-1941), en Gesamtausgabe, vol. 96, P. 
Trawny (ed.), Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2015). Anmerkungen I-V (1942-1948), en Gesamtausgabe, vol. 97, P. 
Trawny (ed.), Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2018). Anmerkungen VI-IX (1948/49-1954), en Gesamtausgabe, vol. 98, P. 
Trawny (ed.), Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2019). Vier Hefte I und II (1947-1950) en Gesamtausgabe, vol. 99, P. 
Trawny (ed.), Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2020). Vigiliae und Notturno (1952/53-1957), en Gesamtausgabe, vol. 100, 
P. Trawny (ed.), Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2020). Winke I Und II (1957-1959), en Gesamtausgabe, vol. 101, P. Trawny 
(ed.), Fráncfort: V. Klostermann.

Heidegger, M. (2021). Vorlaufiges I-IV (1963-1970), en Gesamtausgabe, vol. 102, P. 
Trawny (ed.), Fráncfort: V. Klostermann. 

Heidegger, M. (2015). Reflexiones II-VI, Cuadernos Negros (1931-1938) Madrid: Trotta.



610	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

Heidegger, M. (2017). Reflexiones VII-XI Cuadernos negros (1938-1939), Madrid: Trotta.
Heidegger, M. (2019). Reflexiones XII-XV Cuadernos negros (1939-1941), Madrid: Trotta.
Heidegger, M. (2022). Anotaciones I-V. Cuadernos negros (1942-1948), Madrid: Trotta.

Correspondencia:

Heidegger, M. (2013). Briefwechsel mit seinen Eltern und Briefe an seine Schwester, J. 
Heidegger y A. Denker (eds.), Friburgo/Múnich: Karl Alber.

Heidegger, M. y Bauch, K. (2010). Briefwechsel 1932-1975. Ed. por A. Heidegger. Fri-
burgo/Múnich: K. Albert.

Heidegger, M. y Fritz (2018). Correspondencia 1930-1945, B. Pieger (ed.). Barcelona: 
Herder.

Heidegger, M. y Jaspers, K. (2003). Correspondencia (1920-1963), ed. de W. Biemel y H. 
Saner. Madrid: Sintesis.

Heidegger, G. (ed.) (2008). ¡Alma mía! Cartas de Martin Heidegger a su mujer Elfride: 
1915-1970. Buenos Aires: Manantial.

Heidegger, M. y Löwith, K. (2017). Briefwechsel 1919-1973, ed. por A. Denker, Friburgo/
Múnich: Karl Alber.

Referencias secundarias:

Adorno, Th. W. (2005). Dialéctica negativa, en Obra completa, vol. 6, Madrid: Akal.
Adorno, Th. W. (2005). Jerga de la autenticidad, en Obra completa, vol. 6, Madrid: Akal.
Arendt, H. (2008). «Martin Heidegger cumple ochenta años (1969)», en Sobre Heidegger. 

Cinco voces judías. Buenos Aires: Manantial, pp. 113-126.
Blattner, W. «The Authentic Dictatorship of the Anyone», en Sein und Zeit neu verhan-

delt, op. cit., pp. 161-177.
Blumenberg, H. (2008). La legitimación de la Edad Moderna. Valencia: Pre-Textos.
Caputo, J. D. (1993). Demythologizing Heidegger. Bloomington: Indiana University Press.
Di Blasi, L. (2016). «Vom nationalmessianischen Enthusiasmus zur antisemitischen 

Paranoia. Heideggers politisches Denken zwischen 1933 und 1945», en Heidegger 
und der Antisemitismus. Positionen im Widerstreit; mit Briefen von Martin und Fritz 
Heidegger, W. Homolka y A. Heidegger (eds.). Friburgo i.Br.: Herder, pp. 190-201.

Farías, V. (1998). Heidegger y el nazismo. 2ª ed., México/Santiago de Chile: FCE/Akal 
(orig. fr. 1987) 

Faye, E. (2009). Heidegger. La introducción del nazismo en la filosofía. Tres Cantos: Akal, 
(orig. fr., 2005).

Figal, G. (1998). Martin Heidegger. Phänomenologie der Freiheit. Fráncfort: Athenäum.
Fischer, A. M. (2019). «Die Reinigung des Seins von seiner tiefsten Verunstaltung oder 

die unauafhaltsame Liquidation des Menschen im Denken Heideggers», en Sein und 
Zeit neu verhandelt. Untersuchungen zu Heideggers Hauptwerk, ed. por M. Heinz y T. 
Bender. Hamburgo: F. Meiner, pp. 209-251.

Fischer, A. M. (2016). «Späte Götterdämmerung oder: Zerstören die Schwarze Hefte die 
letzten Illusionen über Heidegger? Eine Momentaufname», en Martin Heideggers 
»Schwarze Hefte«. Eine philosophisch-politische Debatte. ed. por M. Heinz y S. Keller-
er. Berlin: Suhrkamp, pp. 416-439.

Fritsche, J. (2003) «Competition and Conformity», Graduate Faculty Philosophy Jour-
nal, 24/2, pp. 75-107.

Fritsche, J. (1999). Historical Destiny and National Socialism in Heidegger’s «Being and 
Time», Berkeley/Londres: University of California Press.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER� 611

Givsan, H. (2019). «Geschichtsgründung als Heideggers Grundwille und Heideggers 
Hermeneutik als Gewalt», en Sein und Zeit neu verhandelt. Untersuchungen zu Hei-
deggers Hauptwerk, ed. por M. Heinz y T. Bender. Hamburgo: F. Meiner, pp. 299-334.

Givsan, H. (2016). «Seyn und Macht. Seyn als Machenschaft, Seyn, die mythische Ge-
walt», en Martin Heideggers »Schwarze Hefte«. Eine philosophisch-politische Debatte. 
ed. por M. Heinz y S. Kellerer. Berlin: Suhrkamp, pp. 78-99.

Heinz, M. (2016). «Seinsgeschichte und Metapolitik» en Martin Heideggers «Schwarze 
Hefte». Eine philosophisch-politische Debatte. ed. por M. Heinz y S. Kellerer. Berlin: 
Suhrkamp, pp. 122-143.

Horkheimer, M. y Adorno, Th. W. (1994). Dialéctica de la Ilustración. Fragmentos filosó-
ficos. Madrid: Trotta.

Lee, J. (2016). «Die Einheit von Heideggers Denken und die Metaphysik in den Schwar-
zen Heften», en Martin Heideggers »Schwarze Hefte«. Eine philosophisch-politische 
Debatte. ed. por M. Heinz y S. Kellerer. Berlin: Suhrkamp, pp. 144-155.

Leyte, A. (2024). Heidegger. El fracaso del ser. Barcelona: Shackleton Books.
Löwith, K. (2006). Heidegger, pensador de un tiempo indigente: sobre la posición de la 

filosofía en el siglo XX, Buenos Aires: FCE.
Löwith, K. (1993). Mi vida en Alemania antes y después de 1933. Madrid: La balsa de la 

Medusa.
Maiso, J. (2013). «Subjetividad dañada. Teoría Crítica y psicoanálisis», en Constelacio-

nes. Revista de Teoría crítica, vol. 5, pp. 132-150.
Marten, R. (2013). «“Der Begriff der Zeit”. Eine Philosophie in der Nussschale», en Hei-

degger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2ª ed. revis. y ampl., ed. por D. Thomä, 
Stuttgar/Weimar: Metzler, pp. 21-25.

Mehring, R. (1992). Heideggers Überlieferungsgeschick: eine dionysische Selbstinszenier-
ung. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Menke, Ch. (2013). «Subjekt. Zwischen Weltbemächtigung und Selbsterhaltung», en 
Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2ª ed. revis. y ampl., ed. por D. Thomä, 
Stuttgar/Weimar: Metzler, pp. 320-328.

Mesching, G. (2016). «Seinsfrage, Seinsgeschichte und die Vernichtung der Metaphysik», 
en Martin Heideggers »Schwarze Hefte«. Eine philosophisch-politische Debatte. ed. por 
M. Heinz y S. Kellerer. Berlin: Suhrkamp, pp. 59-77.

Nolte, E. (1967). El fascismo en su época: Action française, fascismo, nacionalsocialismo. 
Barcelona: Ediciones Península.

Ott, H. (1992). Martin Heidegger. En camino hacia su biografía. Madrid: Alianza, (org. 
alem. 1988).

Palmier, J.-M. (1983). «Heidegger et le national-socialisme», en Les Cahiers de l’Herne: 
Heidegger, ed. por M. Haar, pp. 333-353.

Pöggeler, O. (1999). Heidegger in seiner Zeit. Múnich: Fink.
Quesada Martín, J. (2008). Heidegger de camino al holocausto, Madrid: Biblioteca Nueva.
Rockmore, T. (1992). On Heidegger's Nazism and Philosophy. Berkeley: University of 

California Press.
Steiner, G. (2001). Heidegger. México: FCE.
Thomä, D. (1990). Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur Kritik der Textgeschichte 

Martin Heideggers 1910-1976. Fráncfort: Suhrkamp.
Thomä, D. (2017) «Heidegger als Philosoph des Ausrufezeichens», en Heideggers Weg in 

die Moderne: Eine Verortung der «Schwarzen Hefte». H.-H. Gander y M. Striet, (eds.), 
Fráncfort: V. Klostermann, pp. 243-266.



612	 J. A. ZAMORA, REBELIÓN CONFORMISTA Y LIQUIDACIÓN DEL SUJETO: MARTIN HEIDEGGER

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 315� pp. 581-612

Thomä, D. «Heidegger und der Nationalsozialismus. In der Dunkelkammer der Seinsge-
schichte», en Heidegger-Handbuch, op. cit., pp. 108-133.

Thomä, D. (2016). «Wie antisemitisch ist Heidegger? Über die Schwarzen Hefte und 
die gegenwärtige Lage der Heidegger-Kritik», en Martin Heideggers «Schwarze 
Hefte». Eine philosophisch-politische Debatte. ed. por M. Heinz y S. Kellerer. Berlin: 
Suhrkamp, pp. 211-233.

Werner, J. (2018). «Mythos Weltverschwörung – Heidegger und der Antisemitismus», en 
Id: Poesie der Vernichtung. Wiesbaden: J.B. Metzler, pp. 17-92.

Wiegand Petzet, H. (2007). Encuentros y diálogos con Martin Heidegger, 1929-1976. Bue-
nos Aires: Katz.

Wolin, R. (1990). The Politics of Being: The Political Thought of Martin Heidegger. New 
York: Columbia University Press.

Zaborowski, H. (2010). Die Frage von Irre und Schuld? Martin Heidegger und der Nation-
alsozialismus. Fráncfort: Fischer.

Zamora, J. A. (2018). «Individuo y sociedad en Th. W. Adorno: tensiones y mediaciones 
entre teoría de la sociedad y psicoanálisis», en Veritas – Revista Quadrimestral de 
Filosofia da PUCRS, vol 63, n. 3, pp. 998-1028.

Zamora, J. A. (1995). Krise – Kritik – Erinnerung. Münster/Hamburgo: Lit.

Instituto de Filosofía (CSIC) � José A. Zamora
joseantonio.zamora@cchs.csic.es

[Artículo aprobado para publicación en febrero de 2025]


