
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, pp. 1143-1160
doi: 10.14422/pen.v81.i316.y2025.014

ESTUDIOS, NOTAS, TEXTOS Y COMENTARIOS

FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN 
LA «PARTE NO ESCRITA» DE LA ENCICLOPEDIA DE LAS 

CIENCIAS FILOSÓFICAS DE HEGEL (OBSERVACIONES 
CRÍTICAS A LA EDICIÓN DE R. VALLS PLANA) 

JAVIER FABO

RESUMEN: La redacción por parte de los discípulos de Hegel de los agregados (Zusätze) de la Enci-
clopedia es considerada por los hegelianos más puristas como una traición al espíritu original de la 
obra. Frente a esta opinión (fundada en razones nada desdeñables, pero puramente filológicas y doxo-
gráficas), me propongo argumentar que esta «traición» es en cierta manera necesaria, que responde al 
fracaso del proyecto fenomenológico y a la vocación eminentemente pedagógica que (a consecuencia 
de este fracaso) asume el sistema de la Enciclopedia desde el comienzo y, muy particularmente, tras 
la muerte de su autor, momento en que la mencionada vocación adquiere un alcance cristológico 
inspirado en la profunda comprensión que Hegel tenía del Evangelio.

PALABRAS CLAVE: Hegel, enciclopedia, sistema, fenomenología, pedagogía, cristología

Phenomenology, pedagogy and christology in the «unwritten part»  
of Hegel’s Encyclopedia of the philosophical sciences  

(Critical remarks to R. Valls Plana’s edition)

ABSTRACT: The writing of the attaches (Zusätze) of the Encyclopedia by Hegels disciples is considered 
by te most purist Hegelians as a betrayal of the original spirit of the work. Against this opinion (based 
on not negligible reasons, but merely philological and doxographical ones), I will to argue: that this 
«betrayal» is in some way necessary, that responds to the failure of the phenomenological project and 
the pedagogical vocation wich (as a result of that failure) assumes the Encyclopedia system from the 
beginning and, very particularly, after the death of its author, a moment in which the aforementioned 
vocation acquires a christological scope inspired by Hegel's profound understanding of the Gospel.

KEY WORDS: Hegel, Encyclopedia, System, Phenomenology, Pedagogy, Christology

En verdad, en verdad os digo que uno de vosotros me entregará. 

(Jn, 13:21)

La aparición en 1997 de la edición de la Enciclopedia de las ciencias filosóficas de 
Valls Plana fue saludada con entusiasmo por los estudiosos de la obra de Hegel: la 
sobresaliente traducción y el formidable aparato crítico que le acompaña le valie-
ron en su momento el ser considerada como «la obra de madurez de un erudito»1. 
Las palabras de J. M.ª Ripalda son un merecido reconocimiento a la seriedad y el ri-
gor de este trabajo, que debe ser considerado como precursor de un estilo traductor 
inédito hasta la fecha, cuyos epígonos más recientes son la traducción de la Ciencia 
de la Lógica de Félix Duque (2011, 2015) y las traducciones de la Fenomenología del 
Espíritu de Manuel Jiménez Redondo (2006) y Antonio Gómez Ramos (2010).

1   Ripalda, J. Mª., «El silencio de Hegel», p. 116.



1144	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

La incorporación del texto alemán en la edición de Abada de 2017 hace de la 
excelente traducción de Valls una herramienta utilísima para el investigador en len-
gua castellana, a la que únicamente cabría hacer dos observaciones de diferente 
envergadura: la primera concierne únicamente al estilo de la traducción, cuyo aca-
demicismo no acaba de compaginarse bien, a mi juicio, con la incorporación del 
texto alemán en la nueva edición bilingüe2; la segunda atañe, en cambio, al con-
tenido de la misma y tiene que ver con la decisión del traductor de no incluir los 
agregados (Zusätze) de los discípulos. Esta decisión (polémica ya en su momento, 
pero minuciosamente argumentada por el traductor) es lo que me propongo discutir 
en estas páginas. Como no podía ser de otra manera, ello me llevará primeramente 
a considerar sus razones, que se apoyan fundamentalmente en dos puntos nada 
desdeñables: la autoría de los agregados (que, como es sabido, no fueron escritos 
directamente por Hegel) y el carácter esquemático e inacabado de la Enciclopedia 
(que fue concebida por su autor como un manual para el seguimiento de sus leccio-
nes universitarias).

Frente a estas razones (ciertamente oportunas y pertinentes), intentaré argu-
mentar a lo largo de esta reseña: (1) que a pesar de no haber sido escritos por 
Hegel, los agregados son inseparables del proyecto de la Enciclopedia; (2) que por 
razones que tienen que ver con el fracaso del proyecto fenomenológico y la mi-
sión eminentemente pedagógica del mismo, la Enciclopedia contemplaba desde 
su origen una «parte no escrita» destinada a ser dispensada en forma de lecciones 
orales; (3) que es la imposibilidad de escribir esa parte y fijarla, por así decir, en 
la «letra muerta» (y no contingencias relacionadas con la magnitud del proyecto 
enciclopédico y la finitud de vida de Hegel), lo que hace de la obra en cuestión un 
proyecto constitutivamente abierto y esencialmente inacabado; (4) que aunque la 
redacción de los agregados por parte de los discípulos implique, en cierta manera, 
traicionar este carácter abierto e inacabado, esta traición era necesaria y fue pre-
vista por Hegel; (5) que esta necesidad hunde sus raíces en la profunda compren-
sión que Hegel tenía del Evangelio y presupone una profunda base cristológica; (6) 
que la omisión de esa base es la causa de numerosos malentendidos que afectan 
tanto a críticos como a defensores de Hegel, si bien de manera muy diferente: 

2   No cabe duda de que este estilo traductor tenía pleno sentido en la primera edición, donde 
la imposibilidad de cotejar el texto original exigía «el respeto a la desdichada sintaxis hegeliana» 
(Valls Plana, R., «Estudio preliminar», Enciclopedia..., p. 40). Pero, ¿hasta qué punto sigue tenién-
dolo en la nueva edición bilingüe, donde la posibilidad de cotejar el original alemán preserva mejor 
que cualquier traducción el estilo del autor? Es verdad que, en el caso de Hegel, la forma de escribir 
tiene mucho que ver con la forma de pensar: los encadenamientos de subordinadas y aposiciones 
característicos de lengua alemana operan en Hegel como un recurso contra el poder reificador del 
sustantivo y el punto. Conviene advertir, sin embargo, que la traducción literal de estos recursos no 
produce el mismo efecto en castellano, donde más que fluidificar, castiga y lastra innecesariamente 
la redacción, dificultando la legibilidad que una traducción bilingüe debería priorizar frente a la 
literalidad (dada la posibilidad de cotejar el texto original). Tampoco debe desdeñarse la capacidad 
de nuestra lengua materna para enriquecer el texto original, despertando significados latentes y 
tensiones ocultas en el original alemán. Y es que, como sabiamente escribe Gadamer: «Importa 
dar cuenta de lo que se pierde cuando se traduce y quizá también lo que se ganó con ello. Incluso 
en el negocio de la traducción, que parece condenado, sin esperanza, a sufrir pérdidas, no sólo hay 
más o menos perdidas, sino que a veces, hay también ganancias […]». (Gadamer, H.-G., «Leer es 
como traducir», p. 83)



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…� 1145

(6.1) mientras que los primeros se ven presos de la apariencia de formalismo y 
de apriorismo que arrincona a la Enciclopedia en el basurero de la historia, (6.2) 
los segundos se ven incapaces de comprender, entre otras cosas, el alcance de su 
vocación pedagógica y la continuidad que el proyecto fenomenológico adquiere de 
alguna manera en ella.

Para justificar estas afirmaciones debemos empezar recordando algunas ca-
racterísticas generales de la Enciclopedia, su lugar en el corpus hegelianum (donde 
se abre camino desplazando algunas obras anteriores y complementándose con 
otras posteriores) y los principales tópicos que acompañan a la historia de su 
recepción.

1.  Fenomenología y pedagogía en el proyecto de la Enciclopedia

En un pasaje de su «Estudio preliminar», Valls Plana escribe:

Dejando aparte la obra fragmentaria que él no publicó, perteneciente a las eta-
pas más juveniles de su vida, y prescindiendo también de otros escritos de menor 
alcance relativo, tenemos del propio Hegel una introducción al sistema (FEN), el 
núcleo más duro de éste (LOG), el sistema logrado (ENC) y la aplicación política 
(FDD)3.

Independientemente de su innegable utilidad heurística, considero que este tipo 
de esquematizaciones proyectan una sistematicidad ficticia sobre la producción 
hegeliana. No cabe duda de que Hegel era un autor sistemático y que sus obras 
principales se edificaron siempre con arreglo a un plan bien definido. Sin embargo, 
no es menos cierto, que ese plan experimentó variaciones a lo largo del tiempo que 
impiden entender la maduración de su proyecto como una producción lineal en la 
que las piezas irían encajando en los huecos de una estructura perfectamente pre-
concebido. Es sabido que los principales escritos de Hegel introducen rectificacio-
nes, reestructuraciones, superposiciones, etc., que obligan a adoptar un punto de 
vista diacrónico sobre su obra; este es el caso de la Ciencia de la Lógica, que relega 
a la Fenomenología a la condición de mera introducción al sistema, pero también 
el de la Enciclopedia, cuya relación con la Fenomenología se presenta todavía como 
un problema abierto para los especialistas.

1.1. � El fracaso del proyecto fenomenológico y el problema de su inserción en  
el sistema de la Enciclopedia

Publicada por primera vez en 1817, la Enciclopedia de las ciencias filosóficas 
emerge como resultado de los esfuerzos sistemáticos desarrollados por Hegel du-
rante los periodos de Jena (1800-1807) y Núremberg (1808-1816). Los afluentes 
lógico y fenomenológico discurren por aquellos años como torrentes imprevisibles, 
desbordando los cauces trazados en los primeros esbozos sistemáticos. La Enciclo-
pedia aparece en este contexto como el océano en el que finalmente confluyen estas 

3   Valls Plana, R., Op. cit., pp. 13-14.



1146	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

aguas: en su inmenso regazo alcanzan una resolución satisfactoria los imprevistos 
que habían accidentado el proyecto fenomenológico, y que el célebre Prólogo escri-
to con posterioridad apenas conseguía disimular, pero también el proyecto lógico, 
concebido en un principio como segunda parte del sistema de 1807, pero que acabó 
ostentando el título del «Ciencia» y relegando a la Fenomenología a la condición de 
mera «propedéutica».

Por lo que a la Fenomenología respecta, es común señalar el problema que ro-
dea al capítulo correspondiente a la «Religión», desproporcionadamente extenso 
en relación a los que integran el conjunto de la obra, y que parece encontrar me-
jor acomodo en el «Espíritu absoluto» de la Enciclopedia, junto a las esferas del 
Arte (todavía indiscernible de la Religión en su versión fenomenológica) y la Filo-
sofía (que emergería en el lugar del «Saber absoluto»). La apresurada redacción 
del apartado final de la Fenomenología, parece reducir su función a la de ofrecer 
un mero balance general de la obra y facilitar la transición hacia la Lógica, lo 
que no parece corresponderse muy bien, sin embargo, con la envergadura de los 
contenidos que asoman en ella («historia», «tiempo», «concepto», «dialéctica», 
«método», etc.), cuyo desarrollo no acaba de alcanzar la ponderación adecuada 
hasta ingresar en el marco de la Enciclopedia, en el capítulo final correspondiente 
a la «Filosofía». 

Pero si la relación de la Fenomenología con el proyecto de la Enciclopedia resulta 
problemática no es únicamente por la distribución desigual de sus contenidos en 
la nueva arquitectura: tampoco la dimensión propedéutica que la obra acaba ad-
quiriendo tras la redacción de la Lógica acaba de encajar con el diseño circular del 
sistema, aparentemente refractario por principio a toda idea de comienzo (Anfang): 
el de la Enciclopedia es un sistema cerrado sobre sí mismo, una fortaleza inex-
pugnable, sin puertas ni ventanas, a la que difícilmente cabe acceder desde fuera. 
La naturaleza inmanente de su dialéctica desautoriza toda clase de aproximación 
externa: no hay más introducción al sistema que la proporcionada por el autodes-
pliegue inmanente del contenido. 

Partiendo de ahí, se comprende que la Fenomenología no pueda ser, por tanto, 
ni la «primera parte» del sistema de la Ciencia proyectado en 1807, ni la «intro-
ducción» a la que parece relegarla la redacción de la Lógica en 1812. A primera 
vista, parece como si el metabolismo de la Enciclopedia hubiera asimilado su 
contenido en la parte homónima del Espíritu subjetivo, donde quedaría reducida 
a no ser más que «un ingrediente interno del sistema»: «el fragmento de un frag-
mento de la tercera parte del sistema de la Enciclopedia»4. Una somera ojeada a 
estas páginas basta para comprobar, sin embargo, que lo que ahí ostenta el título 
de «Fenomenología» está sumamente lejos de abarcar la riqueza de contenido 
que caracteriza a la monumental obra de Jena, con la que apenas comparte una 
versión simplificada de su división formal (la estructura tripartita Conciencia-
Autoconciencia-Razón).

¿A dónde ha ido a parar el resto del contenido? ¿Yace disperso en el inmenso 
sistema enciclopédico? Ya hemos indicado en qué medida el extenso capítulo de la 
Religión aparece oportunamente repartido entre las esferas del Arte y la Religión 

4   Cf. infr. nota 5.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…� 1147

que se despliegan con cierta independencia en el capítulo del Espíritu absoluto, y 
cómo el apresurado capítulo del «Saber absoluto» acaba adquiriendo un mayor 
desarrollo en el apartado final dedicado a la Filosofía. El análisis más detallado 
de estos desplazamientos debería incluir también la manera en que algunos de 
temas procedentes de la Razón y el Espíritu fenomenológicos pasan a nutrir las 
esferas del Espíritu subjetivo y objetivo, entremezclándose con algunos temas de 
la Conciencia y la Autoconciencia respectivamente. Pareciera, en efecto, como si el 
contenido fenomenológico se encontrara disperso en el conjunto de la Enciclopedia, 
como si la nueva arquitectura no aportara más que una mera redistribución de 
materiales ya preexistentes.

1.2.  La vacuidad de la Enciclopedia y la acusación de formalismo

He aquí, sin embargo, una impresión precipitada, que se desvanece cuando des-
cubrimos la extrema vacuidad de la obra, en que la gran parte del contenido se 
haya más bien presupuesto. En primer lugar, como apunta Heidegger, en la obra 
de 1807, pues «la Fenomenología del espíritu sigue siendo [a su juicio] la obra y el 
camino que no sólo una vez, sino constantemente y en un sentido determinado y 
necesario, prepara el terreno —mejor el espacio, la dimensionalidad, el ámbito de 
extensión—, al sistema de la Enciclopedia»5. Pero en segundo lugar, el contenido 
enciclopédico se halla igualmente presupuesto en las lecciones orales transmitidas 
por Hegel a lo largo de su magisterio universitario, en las que los contenidos de la 
Fenomenología adquieren todavía una mayor dimensión. 

Lo que las acusaciones de apriorismo que rodean al idealismo hegeliano (y, muy 
particularmente, al Hegel de madurez) no suelen tener en cuenta, es que la abstrac-
ción que caracteriza al sistema de la Enciclopedia no se produce por defecto, sino 
por exceso de contenido: el desarrollo que dicho contenido adquiere en las lecciones 
universitarias, a cuyo seguimiento está destinada la redacción de la obra, alcanza 
una dimensión tal que no puede quedar consignado ya en ningún libro; ni siquiera 
en uno de la ambición y envergadura de la Enciclopedia. En vano buscaremos la 
riqueza del contenido fenomenológico en los recovecos de la nueva arquitectura: 
ésta no se encuentra en ella, sino fuera de ella, en las lecciones orales impartidas 
por Hegel, que deben ser consideradas como la «parte no escrita» de la obra.

5   Por eso, añade Heidegger: «Que la Fenomenología, en tanto que parte que funda y cimien-
ta, este ausente de ese sistema de la Enciclopedia no debe entenderse como una carencia de ese 
sistema, sino que la omisión de la Fenomenología —después de que hubo comenzado con ella el 
sistema— caracteriza al inicio de ese sistema, al inicio por la Lógica, como único inicio adecuado. 
Pues el sistema del saber absoluto, si se comprende así mismo rectamente, también debe iniciar 
de forma absoluta. Porque la Fenomenología no comienza de forma tan absoluta como la lógica, 
siendo omitida por ello del inicio y comienzo del sistema y por qué, por otra parte, precisamente la 
fenomenología ha preparado la esfera de un posible inicio absoluto, justamente en su omisión del 
sistema de la enciclopedia se expresa su ineludible preferencia por este. Por ello no se hace justicia 
a esa pertenencia si se reduce a la Fenomenología a ser el fragmento de un fragmento de la tercera 
parte del sistema de la enciclopedia, aun cuando esto sea exigido por el sistema. De ahí que la Fe-
nomenología del espíritu ocupe en el sistema de la enciclopedia un doble lugar: en cierta forma es 
una parte fundadora y cimentadora para el sistema y, por otro lado, no es más que un ingrediente 
interno del sistema». (Heidegger, M., La Fenomenología del espíritu de Hegel, p. 21).



1148	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

En consonancia con ello, Valls Plana afirma que «este libro, más que emblemáti-
co de la época de Heidelberg, ha de considerarse como representativo de la estancia 
de Hegel en Berlín»6. De esta manera, parece secundar la idea de considerar las lec-
ciones como parte del proyecto enciclopédico, cuya expresión en el texto de Hegel 
serían los agregados que, sin embargo, rehúsa traducir. Lecciones y Enciclopedia 
se relacionan como la materia y la forma de un mismo proyecto sistemático que 
integra, por tanto, una parte escrita y otra no escrita. El que la materia aparezca 
en él como la «parte no escrita» obedece a profundas razones que tienen que ver, 
a mi juicio, con el fracaso del proyecto fenomenológico (que es, principalmente, el 
fracaso de escribirlo y darle, por así decir, forma de libro) y con la consiguiente vo-
cación eminentemente pedagógica que, a consecuencia de ello, anima al programa 
enciclopédico desde el comienzo. 

Nada llama más la atención, por tanto, que sea precisamente esa función pe-
dagógica lo que Valls Plana considera traicionado en la edición de los discípulos 
destinada a culminar la obra del maestro: la pretensión de anotar y completar la 
Enciclopedia convertiría en un sistema acabado lo que Hegel había concebido co-
mo un manual escolar para el seguimiento de sus lecciones, y que nunca dejó de 
ser más que un esbozo inacabado, susceptible de ser corregido y ampliado en el 
decurso de la práctica docente y que se limitaba a trazar los lineamientos formales 
(¿Grundrisse?) del sistema. 

Si, a pesar de ello, la Enciclopedia merece ser considerada como la culminación 
de la tradición sistemática de la Modernidad, es precisamente en virtud de esta 
constante transformación que experimentó a lo largo de la vida de Hegel, en la 
medida en que acontece conforme a la concepción orgánica de la arquitectónica 
kantiana, para la que el sistema «puede crecer internamente (per intus susceptio-
nem), pero no externamente (per appositionem), como hace un cuerpo animal, cuyo 
crecimiento no supone adición de nuevos miembros, sino que fortalece cada uno de 
ellos, sin modificar su proporción, y lo capacita mejor para sus fines»7. El nuevo sis-
tema no se limita a proporcionar un espacio para redistribuir y almacenar los res-
tos del sistema anterior (la Enciclopedia es algo más que una inmensa escombrera), 
sino que logra reintegrarlos en el seno de un metabolismo que crece orgánicamente 
a medida que va asimilando nuevos contenidos.

Así es como la Enciclopedia pudo evolucionar a lo largo de las tres ediciones que 
llegó a conocer en vida de Hegel: el régimen de constantes revisiones y ampliacio-
nes a las que estuvo sometida durante la época de Berlín basta para desacreditar el 
reproche de apriorismo tan recurrente en el ámbito del antihegelianismo postmeta-
físico. En modo alguno se trataba, para Hegel, de hacer encajar la diversidad de los 
materiales históricos, científicos, lógicos, etc. en categorías preconcebidas. Quienes 
así argumentan olvidan que la Enciclopedia nace como resultado de los fracasos 
sistemáticos que jalonan su primera andadura filosófica y que la forma que ella aca-
ba alumbrando no es sino el resultado de ese constante proceso de transformación 
que continúa imparable durante la etapa de Berlín y que sólo la repentina muerte 
del filósofos pudo truncar. 

6   Ibid., p. 12.
7   Kant, I., Crítica de a razón pura, A 833-B 861.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…� 1149

El hecho de que a pesar de todo aparezca lastrada por cierta vaciedad de con-
tenido (andamiaje vacío) no se debe interpretar, por tanto, como un signo de 
formalismo o apriorismo, diseñada para articular un contenido que estaba siendo 
suministrado en otro lugar. De hecho, la Enciclopedia no hace sino continuar 
una tendencia que empieza a consolidarse en las obras de madurez, donde la for-
ma adquiere el protagonismo frente al contenido. Comenzamos a apreciar esta 
tendencia en la Lógica, donde la riqueza del contenido se concentra en obser-
vaciones cuidadosamente separadas del cuerpo del texto que disminuyen con-
siderablemente según avanza la obra; también en la Filosofía del derecho, cuya 
división en parágrafos, observaciones y agregados se asemeja, de hecho, a la de 
la Enciclopedia. 

Parece como si Hegel renunciara progresivamente a consignar el contenido 
de su filosofía en un libro, como si lo único que estuviera dispuesto a plasmar 
en sus páginas fuera los lineamientos formales de su sintaxis, y como si el único 
contenido admisible fuera el imprescindible como para no perder de vista el auto-
movimiento del contenido que enlaza un parágrafo con otro. ¿A qué pudo deberse 
esta tendencia?

1.3.  La vocación pedagógica de la Enciclopedia y la «parte no escrita» del sistema

Ya hemos apuntado la influencia que en ella pudo tener el fracaso del proyecto 
fenomenológico. A ello es preciso sumar, sin embargo, la vocación pedagógica que 
la filosofía de Hegel empezó a adquirir a partir de su ocupación docente en Núr-
emberg; el propio nombre de «Enciclopedia» pudo venirle sugerido a Hegel por 
la normativa legal vigente en los institutos de Baviera, donde la formación de los 
estudiantes del último curso de Bachillerato consistía en la exposición sintética de 
los contenidos desarrollados a lo largo de la etapa. Se comprende, por tanto, que su 
redacción responda a la necesidad de poner al descubierto la complejidad de una 
forma que, de otra manera, habría quedado sepultada en la espesura del contenido, 
evitando así aquella perspectiva excesivamente apegada a la inmediatez del mismo 
en la que, por así decir, los árboles no dejarían ver el bosque8.

En este sentido, la Enciclopedia se presenta como una elevada cumbre que se 
alza sobre el bosque del sistema hegeliano y desde la que cabe divisar el entero pai-
saje del espíritu. La contemplación de esa panorámica es lo más cerca que el enten-
dimiento finito puede estar de una intuición intelectual tan ausente en el idealismo 
absoluto de Hegel (nunca se insistirá suficientemente en ello) como en cualquier 
filosofía de la finitud; que la filosofía de Hegel no trate de la finitud, sino de lo Ab-
soluto, no significa que pueda escamotear el problema de remontarse a él desde el 
punto de partida finito de la conciencia natural; ni siquiera la pureza del punto de 
vista lógico puede soslayar el punto de partida del entendimiento finito que asoma 
continuamente en cada una de sus fijaciones categoriales. 

No hay atajos hacia lo Absoluto: su contemplación sólo puede alcanzarse «al 
final y como resultado» de la mediación dialéctica, como recompensa al esforzado 

8   Valls Plana, R., Op. cit., p. 26: «La magnitud de éstas provoca en Hegel un claro desconten-
to porque, ahora más que antes, la amplitud concedida a los detalles dificulta aquella mirada sinóp-
tica sobre la totalidad del sistema que nunca dejó de ser uno de los fines primordiales del libro». 



1150	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

trabajo del entendimiento que se ha adentrado en la espesura del contenido y que 
ha hollado la totalidad de sus caminos. En conformidad con ello, la Enciclopedia 
no pretende facilitar una introducción al sistema, sino proporcionar una visión 
privilegiada del mismo, que sólo puede ofrecerse a quien se ha ejercitado en la 
comprensión del contenido desde los niveles más abstractos hasta los más concre-
tos, hasta alcanzar la elevada cumbre del Espíritu Absoluto. Más que un pórtico de 
entrada ella es, por tanto, un esquemático mapa en el que el contenido ha accedido 
a retraerse para hacer visible la forma.

Pero así como los mapas no resultan significativos sin el terreno a identificar, así 
tampoco la Enciclopedia resulta comprensible sin el contenido de las lecciones ora-
les que se presupone en ella. De ahí la necesidad de incluir esta «parte no escrita» 
en el seno del gran proyecto pedagógico de la obra. Así fue, hecho, para los discípu-
los directos de Hegel, a quienes estaba destinada la obra como manual para el se-
guimiento de sus lecciones universitarias, mas no para los lectores posteriores del 
filósofo, que ya no tuvieron el privilegio de conocer su magisterio, y para quienes la 
Enciclopedia se había convertido (¡ahora sí!) en «letra muerta». Al enmudecer con 
la muerte de Hegel, la letra del sistema acaba convirtiéndose en una forma sin con-
tenido, en un excipiente sin vida, en algo más semejante a un mausoleo metafísico, 
que al santuario del espíritu que quiso ser. 

2.  El problema de los agregados

Cuando analizamos la recepción de la Enciclopedia tras la muerte de Hegel, 
resulta inevitable percibir en ella la resonancia de un viejo problema: el problema 
evangélico (avivado por Lessing) de las relaciones entre el espíritu y la letra, con el 
que tanto la formación teológica como la sensibilidad religiosa del filósofo estaban 
profundamente familiarizadas desde muy temprano9, y a cuya solución quiso con-
tribuir de alguna manera la polémica labor editorial de los discípulos dirigida, en 
primer lugar, a la transcripción (no exenta, ciertamente, de selección y reorganiza-
ción) de las lecciones berlinesas, y en segundo lugar, a la inserción de los agregados 
(Zusätze) en el cuerpo de la Enciclopedia, que acompañan desde entonces al texto 
de 1830. 

En palabras de Valls Plana, el resultado de esta intensa labor editorial son «cua-
tro obras de Hegel que éste nunca escribió»10 y que deben ser consideradas, por 
tanto, como «semiapócrifas»11. La misma apreciación resulta extensible a los agre-
gados de la Enciclopedia, que proceden de las minutas que el propio Hegel había 
utilizado para sus lecciones, pero en las que «resulta hoy por hoy imposible di-
ferenciar con precisión [...] lo que es verdaderamente atribuible a Hegel y lo que 
aportaron otras manos y mentes»12.

  9   Basta considerar escritos de juventud. 
10   Ibid., p. 31.
11   Ibid., p. 32.
12   Ibid., p. 31.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…� 1151

Ante estos inconvenientes, la edición de Valls Plana opta por no traducir los 
agregados. En su lugar, introduce un aparato crítico formidable, integrado por 
una introducción, índices, glosarios y más de novecientas notas, al que se suma la 
reciente publicación en la editorial Abada de un minucioso comentario que reco-
rre la obra parágrafo a parágrafo13. Independientemente de la indudable utilidad 
que este trabajo tiene para interpretar las «fórmulas lacónicas» que recorren el 
«laberinto»14 de la Enciclopedia, no puedo evitar señalar la contrariedad que en 
cierta manera entraña la operación de suprimir con una mano las notas de los 
discípulos, para introducir con la otra las del traductor (que, junto a las de Nico-
lin, Pögueler, Bonsiepen y Lucas transcritas por él, llegan a componente todo un 
volumen independiente).

Es verdad que el traductor tiene a su favor la mayor distancia y objetividad 
que le otorgan los casi dos siglos de hegelianismo transcurridos desde la muerte 
de Hegel, y de entre cuyos hitos más reseñables destaca la elaboración de la Ges-
ammelte Werke que pudo consultar en el Hegel-Archiv de Bochum (en este sentido, 
Valls Plana es, ciertamente, un gigante a hombros de gigantes), pero tampoco pue-
de ignorarse la ventaja que confiere a los agregados el haber sido redactados por 
intelectuales de primera línea, que estuvieron en permanente contacto con Hegel 
y que respiraron su misma atmósfera histórico-cultural. Los posibles abusos que 
estos intelectuales hubieran podido cometer en estos agregados resultan, por lo 
demás, fácilmente subsanables haciendo las aclaraciones pertinentes acerca de su 
autenticidad; como de hecho hace muy contundentemente Valls Plana en su «Es-
tudio preliminar». Más allá de estas aclaraciones, pienso que la tarea de valorar 
las disonancias que pudieran introducir en el pensamiento de Hegel debe quedar 
sometida al escrutinio del lector; al que, tratándose de una obra como ésta, cabe 
presuponerle cierta formación.

Por lo demás, considero que tampoco conviene menospreciar el valor herme-
néutico que las posibles disonancias pudieran tener de cara a iluminar las oque-
dades y aristas de un pensamiento vivo como el de Hegel. El propio Valls Plana 
insiste frecuentemente en la idea de que la Enciclopedia no es un tratado sistemáti-
co acabado, sino un esbozo o borrador susceptible de ser corregido y ampliado; tal 
y como lo atestigua la expresión «im Grundrisse» que completa el título de la obra 
(y que Plana traduce por «plano» o «boceto»15), así como el régimen de constantes 

13   Cf. Bibliografía.
14   Valls Plana, R., Op.cit., p. 34: «Estamos ante un libro escolar, desde luego, y en cierta medi-

da escolástico por las fórmulas lacónicas con que se escribe su texto principal, es decir, el cuerpo de 
los parágrafos, pero su brevedad, por desgracia, no facilita la comprensión. / Creemos que para no 
abandonar al lector en la espesura de la ENC se requiere otro libro, digamos de acompañamiento, 
para aliviarle las inevitables idas y venidas por el laberinto. Mientras lo preparamos, podrán servir 
para empezar las abundantes notas editoriales que incluimos en esta edición».

15   Valls Plana, R., Op. cit., p. 32: «[...] los discípulos buscaban convertir un manual en un tra-
tado. Querían que la ENC fuese el sistema acabado y el baluarte de la escuela que ellos mismos pre-
tendían formar. [...] lo que hoy nos queda de todo ese barullo es que el libro escrito de verdad por 
Hegel no quiso ser jamás otra cosa que una exposición compendiada y a grandes rasgos del siste-
ma: un plano o boceto (Grundrisse) que se rehacía, más que una construcción hecha y derecha. [...] 
se impone igualmente la conclusión de que este único libro estuvo siempre sometido a un proceso 
de revisión que sólo la muerte interrumpió. Hegel corregía el libro no sólo cuando preparaba una 



1152	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

añadidos y modificaciones que experimentó durante los últimos años de la vida de 
Hegel. Éstas no deben atribuirse tanto al carácter incierto o inseguro de su filosofía 
(que se desarrolló y maduró pacientemente a lo largo de los años como un todo 
orgánico16), cuanto al carácter vivo y dinámico de su metodología, que brota de la 
inagotable riqueza del contenido, y que responde mejor que cualquier obra escrita 
de Hegel a la conocida consigna de las Grundlinien, según la cual «la filosofía es su 
tiempo aprehendido en pensamientos»17.

2.1.  La clave pedagógica

No menos erróneo sería, por lo demás, atribuir el carácter abierto de la Enciclo-
pedia a la magnitud de la tarea filosófica, aduciendo la finitud de una vida humana 
que, como la de Hegel, se vio inesperadamente truncada por la enfermedad: el pro-
yecto sistemático que se limita a esbozar hubiera permanecido abierto e inacabado 
aun cuando su autor hubiera llegado a exprimir toda la sustancia filosófica de su 
tiempo, precisamente en virtud de su negativa a incorporar en su estructura el con-
tenido de las lecciones orales. La Enciclopedia se limita a dibujar un paisaje suma-
mente esquemático, como el que se insinúa en el lienzo antes de pintar el cuadro. 
Los agregados aparecen en ella, por tanto, como una valiosa ayuda para orientarse 
en ese esbozo abstracto y, en este sentido, deben ser considerados como la única 
introducción posible al sistema (que es, como ya hemos indicado, la propiciada por 
la propia corriente del contenido). 

En una arquitectura carente de puertas y ventanas, dicha introducción no pue-
de consistir en un texto antepuesto al cuerpo de la obra a manera de prólogo o 
introducción; mucho menos contenerse en un libro independiente como la Feno-
menología, cuya función propedéutica se torna necesariamente problemática en un 
sistema circular como el de la Enciclopedia, diseñado para cerrarse sobre sí mismo. 
Al fracaso de la Fenomenología como «libro» o «parte» del sistema de la Ciencia, 
debe añadirse, por tanto, su inoperancia como «propedéutica» o «introducción» al 

nueva edición, sino semestre a semestre y día a día, al hilo de sus clases. Para facilitarse esta tarea, 
pedía al editor que le suministrara varios ejemplares impresos en «papel de escribir», para seguir 
enmendando el libro, y con él a sí mismo. De ahí se desprende, por tanto, que un estudio cabal de 
la filosofía hegeliana no se puede dispensar, a la larga, de la comparación de las tres ediciones».

16   Ripalda, J. Mª., «Huellas de Hegel», p. 141: «Se puede decir que a lo largo de los últimos 
35 años se ha deshecho una de las leyendas más famosas y, desde Dilthey, pertinaces sobre Hegel. 
Esa leyenda era la de un joven Hegel romántico y visionario, panteísta y antisistémico, descubierto 
por el historicismo berlinés contra la fría especulación del profesor avejentado, en la que se habría 
apoyado el marxismo. Hace tiempo que nos vamos acostumbrando a encontrar en el joven Hegel 
la tópica de que se alimentó y a descubrir el sentido de muchos pasajes de madurez en los apuntes 
juveniles. Una parte decisiva en este giro se debe a los trabajos de la edición crítica, que en estos 
últimos años se centran precisamente en las clases berlinesas. Lo último publicado, los apuntes de 
H. Hotho del curso de estética de 1823/1824, ha aportado nuevos matices y confirma que la Enci-
clopedia de las Ciencias Filosóficas, pese a su apariencia dogmática y petrificada, encierra en sus 
diferentes versiones (1817, 1827, 1830, 1840) la codificación en forma escolarizada de un constante 
rumiar, madurar y ampliar intuiciones que en gran parte fueron juveniles».

17   Hegel, G. W. F., Principios de la filosofía del derecho, p. 61.



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…� 1153

sistema de madurez18. De existir una relación de complementariedad entre ambas 
obras, ésta debe buscarse en los agregados elaborados a partir de las lecciones 
orales, en las que encontramos lo más parecido a la riqueza del contenido fenome-
nológico aparentemente ausente en la Enciclopedia. 

Procedentes de un lugar formalmente externo a la obra, estos agregados pro-
porcionan lo más parecido a una introducción inmanente a la obra, permitiendo 
ingresar en el interior de su cierre sistemático desde la corriente misma del con-
tenido que fluye directamente desde lo que debe ser considerado como su taller 
filosófico. Y es que la verdadera introducción de la Enciclopedia no debe buscarse 
en un texto escrito (sea antepuesto o interpuesto en el cuerpo de la obra), sino en 
la práctica pedagógica que Hegel desarrolló a lo largo de su labor docente. Esa 
práctica viva es la expresión más genuina de la transformación pedagógica que 
la Fenomenología experimenta en el sistema de la Enciclopedia, cuya expresión 
textual no debe buscarse en el capítulo homónimo del «Espíritu subjetivo» (ni 
tampoco diseminada en los diferentes lugares que integran la obra), sino precisa-
mente en los agregados que, junto con la edición de las lecciones elaborada por 
los discípulos, deben considerarse como la transcripción póstuma de la «parte no 
escrita» del sistema de madurez.

2.2.  La clave cristológica

Ahora bien, ¿no traicionan estos agregados en alguna medida el espíritu esen-
cialmente inacabado y abierto de la Enciclopedia? Junto a la cuestión de la autenti-
cidad, Valls Plana aduce una razón de principio para justificar sus reticencias hacia 
los agregados: éstos convertirían la Enciclopedia en el sistema que nunca quiso ser, 
dando una visión acabada de lo que no era sino un pensamiento vivo y en constante 
evolución. De ser así, la decisión de no traducirlos no respondería únicamente a 
la necesidad de preservar la autenticidad de la letra, sino también el espíritu de la 
obra:

[...] la ENC, siendo desde luego la única exposición completa del sistema hegelia-
no que su autor publicó por escrito, no es de ninguna manera el sistema acabado 
y completo que muchos quisieron y quieren ver en ella; es un simple manual abre-
viado que estuvo siempre en proceso de corrección. En un cierto sentido, puede 
decirse que la ENC no salió nunca del telar, a pesar de haberse formulado e impre-
so por tres veces consecutivas19.

La pregunta sobre la posible traición al espíritu de la obra que la publicación 
de los agregados podría llegar a suponer se diluye considerablemente cuando re-
paramos en que fue el propio Hegel el primero en nutrir de contenido al esqueleto 
enciclopédico en la segunda edición, que llega a duplicar la extensión de la prime-
ra y que, sin llegar a convertir la obra en un sistema acabado, amenaza con alterar 

18   Función que en el marco de la Enciclopedia parece recaer más bien sobre la Lógica, que 
aparece en ella como primera parte del sistema. 

19   Valls Plana, R., Op. cit., p. 12.



1154	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

el carácter de esbozo que tenía hasta entonces20. Parece, en efecto, como si Hegel 
fuera priorizando progresivamente el aspecto teórico y sistemático de la obra en 
detrimento de su finalidad originariamente práctica y pedagógica. Así lo compren-
derá el hegelianismo posterior, para el que la Enciclopedia de 1830 constituirá el 
núcleo doctrinal de su Escuela.

En contra de ello habla, sin embargo, la evidencia de que ni las anotaciones 
de Hegel ni los agregados de los discípulos tienen, en realidad, la dimensión y ex-
haustividad suficientes como para convertir el compendio de 1817 en un sistema 
acabado. Basta comparar su contenido con el de las lecciones orales editadas por 
los discípulos para comprobar que estos añadidos siguen siendo sumamente es-
quemáticos y se limitan a proporcionar el material indispensable para que el for-
malismo de la Enciclopedia no enmudezca tras la muerte de su autor. Su inserción 
en el texto original no supone, por tanto, ninguna traición a la originaria finalidad 
pedagógica de la obra, sino todo lo contrario: los agregados son una manera de 
afrontar el problema de su recepción tras la muerte de Hegel, impidiendo que di-
cha muerte trunque su magisterio filosófico, permitiéndole vivir en la comunidad 
de sus discípulos y seguidores. 

Es, de hecho, la labor de estos discípulos lo que permite a la muerte de Hegel 
cobrar un significado profundamente cristológico. Pues así como la muerte de 
Jesús no fue un mero accidente que supusiera el fracaso de su misión salvífica y 
pedagógica, sino algo necesario para la interiorización de su mensaje y la expan-
sión de su magisterio oral a todos los rincones de la tierra, así tampoco la muerte 
de Hegel significó el final de su legado, sino más bien el comienzo de toda una la-
bor de traducción, interpretación e interiorización totalizadora (¿Er-innerung?) 
del mismo, realizada a la luz de una enseñanza oral transmitida paralelamente a 
la redacción del texto enciclopédico, y que acabó siendo parcialmente recogida 
en los agregados de la tercera edición. Difícilmente estos pueden ser considera-
dos, por tanto, como una traición al espíritu de la obra, cuyo proyecto pedagó-
gico contemplaba ya desde el comienzo el desarrollo de una «parte no escrita» 
destinada a permanecer grabada en el espíritu de los que la escucharon, y de 
la que tanto las lecciones como los agregados debe ser considerada como una 
secuela póstuma.

20   Así lo que reconoce el propio Valls Plana, quien a propósito de esta segunda edición escribe 
que: «[...] además de determinar en muy buena parte el crecimiento material del libro, significó que 
el nuevo texto de la ENC podía considerarse como una cierta realización del proyecto de continuar 
después de la LOG la prevista escritura in extenso de las dos partes restantes del sistema. Así lo 
dio a entender Hegel, poco antes de morir, en una nota que añadió a la 2.ª edición de la LOG. Este 
asunto, sin embargo, no es del todo claro, porque si esta nota se interpreta demasiado literalmente, 
se impone entonces decir que en la ENC de 1827 y 1830 refluye el proyecto de escribir el sistema 
con todo detalle. Pero entonces sería también verdad que la ENC habría perdido el carácter de 
compendio, cosa que Hegel está lejos de pensar. Cierto que su longitud dificulta más, piensa él, la 
mirada de conjunto, pero sigue siendo «mi Enciclopedia» en singular, o sea, el mismo libro. Tam-
bién los prólogos de Berlín insisten en el carácter manual del libro y su título mantiene siempre 
la expresión im Grundrisse (en compendio). Consideraciones éstas que no borran la impresión, a 
pesar de todo, de que la ENC en sus dos versiones berlinesas ha venido a cobrar un cierto carácter 
híbrido, a mitad de camino entre compendio y tratado». (Ibid., p. 28).



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…� 1155

Al acabar privilegiando la enseñanza oral frente a la escrita (cada vez más es-
quemática), el Hegel de madurez parece actuar conforme al ejemplo de su gran 
maestro de juventud: ese Jesús sabio, pero ágrafo, que conocemos por los Evan-
gelios de sus discípulos, y que no dejó más legado que el espíritu profundamente 
conmovido e inspirado de sus amigos. El profundo conocedor del Evangelio que 
era Hegel sabía que ningún legado espiritual puede sobrevivir en la letra muerta, 
sino únicamente en el santuario del espíritu real, de la autoconciencia individual 
cuya formación (Bildung) debe desarrollarse necesariamente en dos tiempos: antes 
y después de la muerte del maestro. El carácter receptivo y pasivo de la primera 
etapa debe completarse con el carácter activo y productivo de la segunda, destinada 
a la apropiación significativa de un mensaje que, de otra manera, nunca llegaría a 
permear el espíritu de quien lo recibe21. 

La muerte del maestro hace necesario que los discípulos pasen de ser los desti-
natarios a ser los emisarios del espíritu hegeliano, cuando no la expresión misma 
del espíritu que, en palabras de Hegel, «vive eternamente en su comunidad»22. No 
podía ser de otra manera, si tenemos en cuenta que el mensaje de Hegel (como el 
de Jesús) no estaba destinado a unos pocos elegidos o allegados, sino a la educación 
del género humano en su totalidad. Lo que en ella se abre camino es, por tanto, el 
propio espíritu universal, que Hegel consideraba de alguna manera realizado en la 
Alemania de su tiempo, pero cuya plena realización precisaba todavía del último 
vuelo de la lechuza crepuscular: el correspondiente a la recepción del hegelianismo 
en un panorama filosófico crecientemente postmetafísico, cada vez más refractario 
al ideal sistemático que la Enciclopedia estaba llamada a realizar. 

3.  Reflexiones finales sobre el espíritu y la letra en el sistema de la Enciclopedia

También a este último vuelo del espíritu acecha, sin embargo, el riesgo de la ena-
jenación, que amenaza esta vez con la posibilidad de tergiversar el texto hegeliano. 

21   Hegel, G. W. F., Escritos de juventud, p. 348: «El comienzo del Evangelio de Juan contiene 
una serie de proposiciones afirmativas que hablan de Dios y de lo divino con un lenguaje más 
apropiado. Se trata [aparentemente] del lenguaje más simple de la reflexión, cuando se dice: “En 
el principio era el Verbo; el Verbo estaba en Dios y Dios era el Verbo; en él estaba la vida”. Sin em-
bargo, la apariencia de que estas proposiciones sean juicios es engañosa. Los predicados no son 
conceptos, no son universales, como lo son necesariamente los predicados que aparecen en juicios 
que expresan reflexiones. Estos predicados, en cambio, son a su vez algo existente, algo viviente. 
Tampoco esta reflexión simple es adecuada para expresar espiritualmente el espíritu. En ninguna 
parte es más necesario para el receptor entender lo que se comunica con toda la profundidad de 
su propio espíritu que en la comunicación de lo divino. En ninguna otra parte es menos posible el 
aprender, el asimilar pasivo, porque todo lo que se expresa sobre lo divino en la forma de la expre-
sión no tiene sentido, y una recepción pasiva, carente del espíritu de tal expresión, no sólo no da 
nada al espíritu más profundo [del hombre], sino que además trastorna al entendimiento que la 
recoge, dado que para él es pura contradicción. Este lenguaje siempre objetivo encuentra, pues, un 
sentido y una importancia únicamente en el espíritu del lector: un sentido y una importancia que 
variará de acuerdo a las diferentes formas en que las relaciones de la vida y la oposición entre lo 
vivo y lo muerto se han hecho conscientes». 

22   Hegel, G. W. F., Lecciones sobre filosofía de la religión, I, p. 98.



1156	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

He aquí el peligro que los más puristas creen reconocer en los agregados, sin ape-
nas entrar a dirimir los aciertos y errores que los discípulos pudieron cometer en su 
transcripción. Sea como fuere, lo cierto es que su inserción en la edición definitiva 
de la Enciclopedia no sólo sirvió para preservar la palabra oral de las lecciones (en-
mudecida tras la muerte de Hegel), sino también cierta coherencia en la interpre-
tación de la letra capaz de atenuar las disparidades que empezaban a emerger en 
el seno de la comunidad, y que acabarían por escindir el hegelianismo en facciones 
enfrentadas.

3.1.  El sacrificio del espíritu en la palabra

El inestimable papel que la transcripción de las lecciones orales y los agre-
gados desempeñó (y desempeña a día de hoy) en la exégesis del corpus hegelia-
nun demuestra claramente que, aunque el espíritu no puede vivir en la letra, éste 
encuentra en ella un vehículo de permanencia e inmunidad contra el poder del 
tiempo, al que difícilmente puede renunciar sin hacer peligrar su legado; al me-
nos hasta que la conciencia viva lo haya interiorizado y el contenido espiritual 
se haya realizado plenamente en la historia universal. Como los evangelistas, los 
discípulos de Hegel conocían este poder de la letra, y no dudaron en servirse de 
este medio para preservar el legado oral de su maestro. No cabe duda de que 
consiguieron detener con ello de alguna manera el desgaste y la fragmentación 
producida por el paso del tiempo, si bien al precio de conferir al mensaje una 
unidad convencional y algo artificiosa, convirtiendo el proyecto sistemático de 
Hegel (animado en todo momento por la negatividad dialéctica) en una doctrina 
establecida.

Es este afán doctrinal que suele acompañar a toda tradición escrita (¡y no el 
afán sistemático como tal!) lo que resulta contrario al proyecto de la Enciclopedia 
y puede ser considerado, en cierta manera, como una traición a su originaria 
finalidad pedagógica. Nada impide ver tras esa traición, sin embargo, el resulta-
do necesario de una entrega23 prevista y voluntaria, que responde a la inevitable 
transformación que el proyecto pedagógico de la Enciclopedia debía experimen-
tar tras la muerte de su autor. Su necesidad descansa precisamente en la con-
vicción (no menos palmaria en Cristo que en Hegel24) de la idealidad de lo finito 
(conforme a la cual todo lo individual debe perecer), así como en la certeza de que 
la muerte no es algo puramente negativo, sino la condición para la resurrección 
del espíritu. 

«Todo lo finito merece perecer», pero el resultado de esa negación de lo finito 
no es la nada abstracta, sino la negación determinada de lo finito, vale decir: lo 
in-finito. Trasladado al problema de la recepción del hegelianismo, esto significa 
que la muerte de Hegel (como conciencia individual) no implica necesariamente el 
final de su legado filosófico, sino la condición de posibilidad de su expansión bajo 

23   Así lo exponen los Evangelios que, más que de «la traición» de Judas, hablan de «la entre-
ga» de Jesús (Mt 26:21, Mc 14:18, Lc 22:21, Jn 13:21. 

24   Jn, 16: 7: «Pero yo os digo la verdad: Os es necesario que yo me vaya; porque si no me fuese, 
el Consolador no vendría a vosotros; mas si me fuere, os lo enviaré».



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…� 1157

la forma del hegelianismo, así como de su apropiación en el seno de una autocon-
ciencia universal25.

Conviene recordar en este punto que Hegel no interpreta la resurrección cristia-
na como un ascenso a una esfera trascendente separada de lo finito, sino como la 
superación (Aufhebung) de lo finito en lo infinito, a través de la interiorización del 
espíritu universal en la autoconciencia individual y la resurrección del espíritu en 
la comunidad real. Como Jesús, Hegel no se conformaba con tener a su alrededor 
una comunidad de creyentes (un discipulado o escuela hegeliana): la finalidad últi-
ma de su magisterio es que cada individuo haga la «experiencia de la conciencia», 
alcance la reconciliación con la unidad del Espíritu y contribuya de esta manera a 
realizar «el reino de Dios en la tierra»26. 

El problema es que esta reconciliación no puede llevarse a cabo sin una reme-
moración (Er-innerung) por parte de cada una de las autoconciencias que integran 
la comunidad, lo que necesariamente pasa por ordenar, estructurar, secuencializar 
y, en definitiva, dar forma de relato comunicable a la «vida de Jesús». A la traición 
de la cruz debe seguir, por tanto, la de la letra, perpetrada en la misión evangeli-
zadora de los apóstoles; al fin y al cabo, también los evangelistas eran judíos, y si 
Judas vendió el cuerpo de Jesús a sus enemigos, también ellos entregaron su espí-
ritu a la letra.

También ésta debe ser considerada, sin embargo, como una entrega o sacrificio 
necesario, previsto y aceptado por un Hegel consciente de su finitud, y que tras 
morir en la cruz de la enfermedad, todavía era preciso que fuera entregado y sacri-
ficado en la escritura de sus discípulos; ésa (y no la muerte corpórea) fue su katá-
basis a los infiernos, la consumación de kénosis espiritual. En ello sigue también el 

25   Hegel, G. W. F., Escritos de juventud, p. 359: «Solamente después de la desaparición de la 
individualidad de Jesús cesó su dependencia de él, pudo subsistir en ellos mismos el espíritu pro-
pio, o [sea] el espíritu divino. «Os conviene que yo me vaya», dice Jesús en Juan 16, 7, porque «si 
no me fuere, el Consolador no vendría a vosotros; el Consolador (Juan 1 4, 1 6 ss.), el Espíritu de 
verdad, al cual el mundo no puede recibir porque no le ve ni le conoce; no os dejaré huérfanos; ven-
dré a vosotros y veréis que yo vivo y que vosotros también vivís». «Cuando lleguéis a ver lo divino, 
no sólo fuera de vosotros y en mí, sino que en vosotros mismos tengáis vida, seréis conscientes de 
que (Juan 1 5, 27) estáis conmigo desde el principio, que nuestras naturalezas son una en el amor 
y en Dios». «El espíritu os guiará a toda la verdad», Juan 1 6, 13) y «os traerá a la memoria todo lo 
que yo he dicho. Él es un Consolador: Si consolar significa crear la perspectiva de realización de 
un bien mayor que aquel que se ha perdido, entonces vosotros no seréis dejados como huérfanos, 
puesto que aquello que creéis perder conmigo lo vais a recibir en vosotros mismos»; cf. también: 
Lecciones de filosofía de religión, III, p. 153. 

26   Hegel, G. W. F., Escritos de juventud, p. 356: «Así como Jesús tiene la vida entera en sí 
mismo, aquellos que tienen fe en él alcanzarán también la vida infinita (Juan 6, 40). La unificación 
viviente con Jesús se expresa con la máxima claridad en sus últimas enseñanzas, tal como las relata 
Juan: ellos en él y él en ellos; ellos, conjuntamente, unos; él, la vid; ellos, los pámpanos; en las partes 
la misma naturaleza, la misma vida que en la totalidad. Es esta perfección de sus amigos la que 
Jesús pide de su Padre y la que les promete para cuando estén separados de él. Mientras él vivió 
entre ellos eran solamente creyentes, puesto que no se apoyaban en sí mismos. Jesús era su maestro, 
era el centro individual del cual dependían; no tenían todavía una vida propia, independiente; el 
espíritu de Jesús los regía. Después de su alejamiento, sin embargo, desapareció también esta 
objetividad, esta barrera entre ellos y Dios, y el espíritu de Dios pudo animar entonces a todo su 
ser. […] Hay que alejar el pensamiento de practicar una diferencia entre la esencia de Jesús y la de 
aquellos en quienes la fe en él se convirtió en vida, en quienes la divinidad está presente».



1158	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

ejemplo de Jesús, que habiendo entregado la infinitud de su divinidad en la encar-
nación, entregó también la interioridad de su espíritu a la letra, buscando en ella 
el «cuerpo glorioso» que la envoltura física no le podía entregar. Al igual que Jesús, 
Hegel sabe que el espíritu es vida y que la vida no puede morir ni en el cuerpo físico 
ni en la «letra muerta». Pues no es la letra la que mata el espíritu, sino el espíritu el 
que vivifica la letra.

3.2.  La comunión del espíritu con la palabra

El profundo conocedor del Evangelio que fue Hegel sabía que la palabra escrita 
es «letra muerta» ahí donde ya no puede ser alumbrada por el espíritu, pero también 
que el espíritu debe apoyarse en su exterioridad para desapegarse de la inmediatez 
puramente subjetiva y alcanzar, por medio de la negación de la objetividad, la per-
fecta mediación del espíritu consigo mismo27. No hay ninguna razón, por tanto, para 
que el legado de Hegel no deba ser transcrito, comentado e interpretado, aunque ello 
implique el peligro de ser reelaborado, malentendido y distorsionado. El espíritu, que 
no teme a la muerte28, tampoco teme el error; pues el miedo al error es, como reza la 
conocida sentencia fenomenológica, «el error mismo»29. 

En primer lugar, porque el espíritu necesita del poder de lo negativo para 
desplegarse y superar la unilateralidad de su inmediatez inicial. En segundo lugar, 
porque a diferencia del pan y el vino de la Eucaristía, la letra no desaparece en el 
acto de interiorizarla e interpretarla: la interpretación errónea puede oscurecer 
su contenido, pero nunca aniquilarlo30. De ahí que la exégesis bíblica sea la única 

27   En un interesante pasaje, Hegel compara esta objetivación del espíritu en la letra con la 
transubstanciación del espíritu en el pan y el vino, y el acto de consumirlos con la interiorización 
del contenido espiritual de la letra: «El acto de comer y de beber no es meramente una unificación 
que el hombre lleva a cabo consigo mismo a través de la destrucción de la comida y de la bebida; 
tampoco la sensación que acompaña a este acto es solamente la del sabor de la comida y de la 
bebida. El espíritu de Jesús, en el cual se han unido sus discípulos, se ha transformado en una rea-
lidad para los sentidos, se ha hecho presente en cuanto objeto. / Sin embargo, el amor del cual se 
ha hecho algo objetivo, esta subjetividad que se ha transformado en una cosa, retorna otra vez a su 
naturaleza, se hace otra vez subjetivo en el acto de comer. Este retorno se podría comparar tal vez 
en este aspecto con el pensamiento que se transforma en una cosa en la palabra escrita y que, a par-
tir de algo muerto, a partir de un objeto por el acto de leer recupera su subjetividad». (Ibid., p. 341)

28   Cf. Hegel, G. W. F., Fenomenología del espíritu, p. 91.
29   Ibid., p. 145.
30   Hegel, G. W. F., Escritos de juventud, p. 342: «El pan debe ser comido y el vino debe ser be-

bido; por eso no pueden ser nada divino. Lo que tienen por un lado como ventaja (el hecho de que 
la sensación vinculada a ellos retorna, en cierto modo, a su naturaleza a partir de su objetivación, 
que el objeto místico se retransforma en algo subjetivo) lo pierden por el otro lado por el hecho de 
que el amor, a través de ellos, no se hace suficientemente objetivo. / Algo divino, precisamente por 
ser divino, no puede existir bajo la forma de comida o de bebida. En la parábola no se exige conce-
bir como una cosa los diferentes elementos comparados; aquí, sin embargo, se exige la unión de la 
cosa y de la sensación; se pretende que en el acto simbólico del comer y del beber se confundan con 
el sentimiento de la unión a través del espíritu de Jesús. Pero la cosa y la sensación, el espíritu y la 
realidad, no se mezclan; la fantasía no los puede unir nunca dentro de algo bello. El pan y el vino, 
vistos y saboreados, no pueden despertar nunca la sensación del amor; esta sensación nunca se po-
drá encontrar en ellos en cuanto objetos contemplados. Hay una contradicción aquí, de la misma 
manera que la existencia objetiva del pan y del vino está en contradicción con el sentimiento que 



PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…� 1159

forma de comunión espiritual, y que la Eucaristía protestante no disponga otra 
liturgia que la que acontece en la lectura misma de la Palabra31. En ella se supera 
el miedo a la negatividad que, bajo la forma del error, acecha siempre en la in-
teriorización de la letra, precisamente al ser comprendida como condición de la 
incorporación y resurrección del espíritu.

Un miedo como éste es, sin embargo, el que continúa paralizando al hege-
lianismo cada vez que rehúsa asomarse al legado de los discípulos. Al rechazar 
esta Erinnerung, ignora la última voluntad de Hegel, así como su más fructífero 
testamento espiritual que, como venimos diciendo, no debe buscarse tanto en los 
grafemas de una obra escrita, cuanto en la formación (Bildung) real y efectiva de 
la autoconciencia individual, destinada a realizarse como espíritu a lo largo de la 
historia universal, y de la que los propios discípulos de Hegel ofrecen sin lugar a 
dudas el ejemplo más señalado de su tiempo. De ellos puede decirse, por tanto, lo 
que san Pablo decía de los cristianos en la segunda carta a los Corintios:

Es evidente que ustedes son carta de Cristo, expedida por nosotros, escrita no 
con tinta, sino con el Espíritu del Dios vivo; no en tablas de piedra, sino en las 
tablas de corazones humanos32.

Quienes omiten esta «parte no escrita» del legado hegeliano actúan como las 
mujeres que acuden al sepulcro de Jesús para ungir su cadáver y buscar «entre 

acompaña su consumo efectivo, con el comer y beber, con su volverse subjetivos. Hay siempre dos 
elementos presentes, la fe y la cosa, la devoción y el ver o el saborear; para la fe es el espíritu el que 
está presente; para la vista y para el gusto es el pan y el vino. Entre los dos no hay unificación algu-
na. El entendimiento contradice a la sensación y la sensación al entendimiento; la imaginación –en 
que ambos están y no están– no tiene nada que hacer. No tiene aquí la tarea de producir la imagen 
en la que la intuición y el sentimiento se unifiquen. […]. Después de la cena de los discípulos se 
suscita una aflicción por la inminente pérdida de su maestro; después de un acto religioso genuino, 
sin embargo, el alma entera queda satisfecha. Entre los cristianos actuales surge, después de la 
comunión, un asombro reverente, o bien sin animación, o bien con una animación melancólica; 
porque la tensión unilateral de la sensación estaba separada del entendimiento, unilateral también, 
dado que la veneración era incompleta. Algo divino era lo prometido y se ha deshecho en la boca».

31   Hegel, G. W. F., Lecciones sobre filosofía de la religión, III, pp. 245-246: «La permanencia de 
la comunidad se consuma en el goce de apropiarse de la presencia de Dios. Se trata justamente de 
la conciencia de la presencia de Dios, la unidad con Dios, la unio mystica, el sentimiento íntimo de 
Dios, el sentimiento de su presencia inmediata en el sujeto. Pero este sentimiento íntimo, en la me-
dida en que existe, es también un movimiento, presupone un movimiento, una superación de los 
diferentes, para que se logre esta unidad negativa. Esta unidad comienza con la hostia. Al respecto 
existen tres tipos de representaciones. Según la primera, la hostia es esa cosa exterior y sensible, 
el Dios presente por la consagración, Dios como una cosa en la modalidad de una cosa empírica. 
La segunda representación es la luterana, la representación de que el movimiento comienza cier-
tamente a partir de algo exterior que es una cosa ordinaria y común; pero el goce, el sentimiento 
íntimo de la presencia de Dios solamente se realiza cuando y en tanto lo exterior es consumido —
no sólo corporalmente, sino en el espíritu y en la fe. Solamente en el espíritu y en la fe está el dios 
presente. Allí no hay ninguna transustanciación o hay ciertamente una por la cual es superado lo 
exterior de modo que la presencia de Dios es absolutamente espiritual —la consagración se encu-
entra en la fe del sujeto. La tercera representación consiste en que el dios presente existe solamente 
en la representación, en el recuerdo, en cuanto que no posee la presencia subjetiva inmediata. / El 
sujeto debe apropiarse la doctrina, la verdad y así, en este conservar la comunidad para sí el goce 
de la presencia de Dios existe lo tercero».

32   Cor. II, 3, 3.



1160	 J. FABO LANUZA, FENOMENOLOGÍA, PEDAGOGÍA Y CRISTOLOGÍA EN LA «PARTE NO ESCRITA»…

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316� pp. 1143-1160

los muertos al que vive»33. Al actuar así, el hegelianismo demuestra estar en un 
nivel del espíritu inferior al del cristianismo tan admirada por Hegel, ciertamente 
próximo al dogmatismo judío de la fe inmediata, basada en la autoridad y la ob-
servancia de la letra muerta, y que todavía no se ha elevado al nivel espiritual de la 
subjetividad verdaderamente libre y autoconsciente. Sólo cuando el hegelianismo 
supere los escrúpulos doxográficos que le mantienen apegado a la parte escrita del 
legado hegeliano y aprenda a confiar en el testimonio de su propio espíritu (pues 
«solamente el espíritu conoce al espíritu»34), podrá afrontar el miedo al error que 
acecha en las transcripciones y agregados de los discípulos y decir de ellos lo que el 
evangelio de san Juan dice del discípulo «al que Jesús amaba»:

Este es el discípulo que da testimonio de estas cosas y que las ha escrito, y no-
sotros sabemos que su testimonio es verdadero. Hay además otras muchas cosas 
que hizo Jesús. Si se escribieran una por una, pienso que ni todo el mundo basta-
ría para contener los libros que se escribieran35.

Bibliografía:

Gadamer, H.-G. (1989). «Leer es como traducir», Arte y verdad de la palabra. Barcelona: Pai-
dós, 2012, pp. 83-93.

Hegel, G. W. F. (1794-1800). Escritos de juventud. Madrid: F.C.E., 1978. 
Hegel, G. W. F. (1807). Fenomenología del espíritu. Madrid: Abada, 2010. 
Hegel, G. W. F. (1821). Principios de la filosofía del derecho. Barcelona: Edhasa, 1988. 
Hegel, G. W. F. (1821, 24, 27). Lecciones sobre filosofía de la religión, I-III. Madrid: Alianza, 

1984-87.
Hegel, G. W. F. (1830). Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio. Para uso de sus 

clases. Edición, traducción y notas de R. Valls Plana. Madrid: Abada, 2017.
Heidegger, M. (1930-31). La Fenomenología del espíritu de Hegel. Madrid: Alianza, 2006.
Heidegger, M. (1942). «Dilucidación de la «Introducción» a la Fenomenología del Espíritu de 

Hegel», en: Hegel. Buenos Aires: Prometeo, 2007. 
Kant, I. (1781, 84). Crítica de la razón pura. Madrid: Taurus, 2005.
Ripalda Crespo, J. M.ª (1998). «El silencio de Hegel», Teorema, XVII/1, pp. 115-118.
Ripalda Crespo, J. M. ª (2000). «Huellas de Hegel», Éndoxa, 12, pp. 141-166.
Valls Plana, R. (1979). Del yo al nosotros. Lectura de la Fenomenología del espíritu de Hegel. 

Barcelona: Laia.
Valls Plana, R. (2000). Comentario integral a la Enciclopedia de las ciencias filosóficas de G.W.F. 

Hegel (1830). Madrid: Abada.

javierfabo@gmail.com � Javier Fabo Lanuza

[Artículo aprobado para publicación en febrero de 2020]

33   Lc, 24:5.
34   Hegel, G.W.F., Escritos de juventud, III, p. 353.
35   Jn, 21:24-25.




