
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, p. 903-904

L
os artículos incluidos en este tercer número ordinario de 2025 investigan 
temas tan diversos como el concepto unamuniano de Dios, la teoría de la 
evolución biológica, los desafíos de la inteligencia artificial, la recepción 

de un controvertido pasaje de la Metafísica de Aristóteles y la interpretación de 
la filosofía cartesiana en un autor japonés del siglo XX, Nishitani. 

Precisamente a colación del último texto, que entra en consonancia con 
la reiterada voluntad de esta revista por dar voz a filosofías no occidentales, 
quiero reflexionar brevemente sobre la relevancia de tender puentes entre el 
máximo número de tradiciones de pensamiento. Creo que una de las formas 
más fecundas de fomentar el diálogo entre culturas dispares es el análisis de 
sus respectivas concepciones filosóficas. Es cierto que resulta imposible redu-
cir una cultura a una única visión del mundo; sólo los estudiosos superficiales 
pensarían que una denominación tan genérica como «Oriente» y «Occidente» 
es capaz de hacer justicia a la riqueza de planteamientos filosóficos y teológicos 
que esconden áreas donde la diversidad cultural de la humanidad ha brillado 
con luz propia. Es imposible, por tanto, hablar de una concepción occidental o 
de una oriental como si se tratara de una cosmovisión uniforme. Aun así, cuan-
do examinamos el modo en que las grandes categorías del pensamiento filosó-
fico han sido abordadas en los principales núcleos culturales de Oriente y de 
Occidente (es decir, en sus tradiciones más influyentes) no es difícil percatarse 
de que las posibilidades no son infinitas, sino que habitualmente convergen 
en una cantidad finita de concepciones del mundo, de la mente y de lo divino 
(por ceñirme a las tres ideas básicas de la filosofía, que Kant elevó a la cate-
goría de «ideas reguladoras de la razón pura»; en efecto, las dimensiones más 
profundas a las que puede dirigirse el pensamiento filosófico no son otras que 
el mundo, como totalidad de objetos, la mente humana, como unidad percepti-
va, y Dios como lo absoluto e incondicionado: la realidad material-objetiva, la 
«subjetiva» y la suprema).

EDITORIAL

CONDICIÓN HUMANA, 
EXISTENCIA Y 

METAFÍSICA



904	 EDITORIAL

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, p. 903-904

Así pues, estoy convencido de que un examen no necesariamente exhaus-
tivo de las concepciones fundamentales que los grandes sistemas filosóficos 
alumbrados en la India, China y Japón albergan en torno a estas tres nociones 
capitales del pensamiento es una vía útil y didáctica para advertir divergencias 
y convergencias entre estas culturas y los sistemas desarrollados en Occidente 
desde los griegos (incluso antes, si queremos ampliar nuestra investigación a 
lo que a veces se llama —no exento de cierto tono despectivo— «pensamien-
to prefilosófico»). Qué afirman sobre el mundo, el yo y Dios, y si algunos pa-
trones dialécticos se reproducen también en esas áreas culturales (como las 
oposiciones entre empirismo y racionalismo, entre materialismo e idealismo, 
entre ateísmo y teísmo, etc., si circunscribimos nuestro trabajo a la metafísi-
ca; en ética es indudable que una de las oposiciones clave es la que enfrenta 
utilitarismo y formalismo, disyuntiva que parece imposible esquivar), es una 
estrategia privilegiada para introducirse en la forma mentis de estos pueblos 
y de las religiones que en ellos predominan. Bien planteado, liberado de los 
excesos generalistas y de las posiciones eurocéntricas que tanto descrédito le 
han causado, el comparativismo puede arrojar luz y ayudar a comprender con-
cepciones distintas del mundo, de lo humano y de lo divino, además de poner 
de relieve que, más allá de la diversidad cultural, existen también profundas 
convergencias filosóficas. 

Carlos Blanco
Director de Pensamiento




