GuiBerT-ELIZALDE, M., Memoria y olvido en
Nietzsche. Herder, Barcelona, 2024.

La Dra. Guibert-Elizalde aborda en es-
te su primer libro los principales temas del
pensamiento nietzscheano: la voluntad de
poder, el eterno retorno y el superhombre.
La novedad y acierto esta en la tesis que
sostiene su investigacion: la memoria y el
olvido son puertas que nos abren a esos
temas nucleares. Estamos ante un libro de
filosofia que se propone mostrar cémo se re-
lacionan memoria y olvido en tanto que ele-
mentos propios de la voluntad de poder. Para
ello la autora analiza pormenorizadamente
la genealogia de la mala conciencia', la cual
permite ver la evolucion que sufre la memo-
ria de la voluntad a lo largo de su historia.
Gracias al olvido, como fuerza positiva y
activa, se pasa de una memoria de la volun-
tad nihilista a una creadora, esto es, de una
voluntad primitiva y esclava a una soberana
y libre. Al aludir a la historia de la memoria
no se puede pasar por alto el andlisis nietzs-
cheano sobre el sentido de la vida v la tempo-
ralidad, que no culminar4, a diferencia de
la interpretacion cristiana, en una escatolo-
gia trascendente y futura, sino inmanente
y autosalvifica. La memoria de la voluntad
refleja, o bien, una voluntad de poder ni-
hilista, esto es, una voluntad que descarga
sus instintos contra si, esto es, que decrece
vitalmente pues estd vuelta contra si en su
modo socio-politico o religioso; o bien, una
voluntad de poder creadora, es decir, que
se autoconfigura de modo soberano y no
depende mas que de si misma, pues al ex-
teriorizar sus instintos, domina lo exterior,
supera la mera autoconservacién vital y se

' (pp. 69, 88, 102)

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749

RESENAS

da a si los valores en la plenitud del instante
que ha incorporado el eterno retorno.

Memoria y olvido, como dimensiones de
la voluntad de poder, no se presentan final-
mente como fuerzas antagénicas ni discon-
tinuas, sino complementarias, dindmicas y
positivas. La autora nos ofrece a lo largo
de cinco capitulos y un epilogo una histo-
ria de la memoria a partir de la cual rastrear
como se articulan esas fuerzas en el desa-
rrollo mismo del hombre, que a través de
diversas figuras se ancla en las épocas por
la que pasa la voluntad de poder y su me-
moria: una época pre-moral, una época mo-
ral y una época extramoral. El meollo esta
en explicar desde donde, como y por qué se
configura la moralidad de las costumbres,
la gestacion de la mala conciencia y cémo
superarla.

El hombre primitivo se sitia en una épo-
ca pre-histérica de memoria inconsciente que
retiene e incorpora valores de otro. Epoca
en la que reina la fuerza del olvido; en ella
adn no se ha despertado la conciencia, por
tanto, es una época pre-moral. El hombre
ciudadano v religioso es el propio de la épo-
ca moral con una memoria consciente que
no olvida su pasado, al tiempo que asume
valores fijados por otros que le violentan,
pero de los que no quiere deshacerse. Final-
mente, el individuo soberano, que encarna el
ideal del superhombre, manifiesta una época
extramoral, plenamente libre, pues supera
la antiquisima relacién acreedor-deudor, de
modo que su voluntad creadora da sentido
nuevo al pasado gracias al olvido, el cual
nos cura de la enfermedad de lo histéri-
co, pues el olvido trabaja al servicio de la
memoria selectiva y artisticamente dejan-
do paso a lo nuevo. El individuo soberano
se autodomina, se autosalva y cumple sus

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316, RESENAS



1162 RESENAS

promesas, pues en tanto que suyas, ya no
dependen de otro.

El libro que tenemos entre manos des-
grana filos6ficamente esa historia de la
memoria, que ilumina el proceso transfor-
mador del espiritu, y ofrece un modo nue-
vo de entender la temporalidad y la vida.
Guibert-Elizalde parte del descubrimiento
que hizo Thiiring: hay una «historia de la
memoria» en Nietzsche; si bien, la autora se
centra en el analisis de la mala conciencia,
que distingue a su vez del resentimiento?.

La ciencia psicolégica —que Nietzsche
fisiologiza’— es ciencia moral. El hombre
tiene como propio la consciencia, cuyo ori-
gen tiene que ver con la subsistencia: se trae
a la consciencia lo que se siente y se piensa
necesitar. La consciencia es una nota hu-
mana comunitaria, de ahi que se sirva del
lenguaje, y ademas es moral y produce una
determinada conciencia desde su origen,
pues al no olvidar la relacién acreedor-deu-
dor comprende su pasado como necesidad
y su futuro como deuda. Las ventajas de la
sociedad van de la mano de una dolorosa
deuda que no quiere olvidarse y causa do-
lor. Ahora bien, la voluntad de poder in-
tencionalmente busca dominar y quererse
a si misma, y se da siempre en relacién a
otra fuerza que domina, o bien es domina-
da. La mala conciencia es precisamente la
voluntad de poder de los débiles en cuanto
dominados*. Una voluntad de poder vuelta
contra si es antinatural, pues los instintos
en lugar de exteriorizarse para acrecentar el
dominio y la fuerza vital, son reprimidos e
interiorizados: la crueldad en lugar de des-
cargarse contra otros, se descarga contra
si. Esa autocrueldad ve su maximo apogeo
en la religion judeo-cristiana, donde la deu-
da es para con Dios®. La autora muestra
bien como Nietzsche transmuta la religion
judeo-cristiana al comprenderla politica-
mente® desde la relacién acreedor-deudor;
Estado-individuo: hasta el punto de afirmar

2 (p.21-22)

3 (p.194)

* (p.73)

> (p.-89)

¢ (pp. 95-98)

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749

que en el ideal ascético religioso el motor no
es la afirmacion y el amor, sino la negacion
y el odio’. Nietzsche busca transmutar esos
valores: pasar de una memoria de la volun-
tad nihilista a una memoria de la voluntad
creadora®, de modo que el olvido deje de es-
tar en suspenso y pase a trabajar al servicio
de la memoria de la voluntad, para que esta
quiera una y otra vez lo que ya ha querido.
La antiquisima relacién de acreedor-
deudor qued6 fijada de modo inconscien-
te en la memoria de la voluntad, si bien,
se torna consciente tanto en el ideal de la
vida politica bajo la forma de la relacién
Estado-individuo, como en el ideal mo-
ral ascético judeo-cristiano bajo la forma
de la relacion sacerdote ascético-pecador
culpable. En ambas formas de relacién se
desencadena una suerte de violencia de la
voluntad contra si misma que Nietzsche de-
nomina nihilista, pues atenta directamen-
te contra la vida: ésta en lugar de crecer y
garantizar su dominio y libertad, decrece y
resulta esclava; pues los instintos se consi-
deran amenazantes, por lo cual se tiranizan
o se moralizan, esto es, o bien, se les vio-
lenta fisicamente por el tirano para que no
se exterioricen en la vida social, o bien, se
les violenta espiritualmente por el sacerdote
ascético en una especie de autocrueldad y
resentimiento que lo tnico que logra es la
autoconservacion y, ademads, una venganza
imaginada en forma de escatologia que es-
ta por venir. En cualquier caso la voluntad
de poder pierde la vida presente al estar an-
clada en un pasado que no olvida ni digiere
bien —propio del hombre resentido®—, y
por estar orientada hacia el futuro, es decir,
una vida por venir donde se alcanza la ven-
ganza que invierte la relacion esclavo-sefior,
dominado-dominador. Ideas fijas, éstas ulti-
mas, aprendidas en la interpretacién que el
sacerdote ascético hace de lo real.
Guibert-Elizalde explica c6mo Nietzs-
che interpreta la escatologia judeo-cristiana
y la misma figura de Jests en deuda con las

7 (p.121)
S (p.132)
9 (p.191)

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316, RESENAS



RESENAS 1163

tesis de Overbeck!?, y en contra de la figura
de S. Pablo. Este es responsable de la crea-
cién de un Cristo Redentor que queda lejos
del inocente, desmoralizante e inofensivo
Jesus que defiende Nietzsche. El primero es
tachado de fantasia''; si bien, no es la tinica
ficcién paulina, segiin Nietzsche. S. Pablo
es el sacerdote ascético por excelencia y, por
tanto, responsable de la desnaturalizacion
de Dios, del invento de la redencién en el fu-
turo y de otra vida por llegar, de la idea cul-
pabilizadora de pecado y quien mas alienta
no solo una crueldad vuelta contra si, sino
también resentida, esto es, que rumia el pa-
sado, al tiempo que espera en una vida por
llegar donde se dé la venganza: la inversion
de los juicios valorativos y en la cual quien
era esclavo pase a ser sefior.

El Jesus nietzscheano tampoco es real,
sino algo inmanente, simbolo de un estado
psicolégico donde el hombre se diviniza y
se libera del ideal ascético con su memoria
consciente culpabilizadora'?. Nietzsche des-
poja al cristianismo del don y del presente
—concluye la autora en este punto—, y lo
reinterpreta como una existencia nihilista
donde la vida se hace autocrueldad. Todo
ello alimenta una memoria de la voluntad,
es decir, una durabilidad de fuerzas e ideas
fijas que antes de interiorizar consciente-
mente, uno ha asimilado e incorporado de
modo inconsciente. Con la consciencia llega
el juicio valorativo donde se interioriza lo
previamente incorporado y asimilado, pero
no desde si, sino desde otro, de ahi que se
hable de una memoria consciente nihilista
que se traduce en mala conciencia y resen-
timiento: el pasado se rumia e indigesta y
lleva a la autofagocitacién. Uno no domina
sino que es dominado, invirtiendo asi lo
propio del guantum de fuerza que es la vo-
luntad de poder.

¢Cémo se librara la voluntad de poder de
todo ese nihilismo amenazante? Haciendo
uso de la memoria y del olvido. Si la prime-
ra en tanto que duracion retiene ideas fijas
y juicios de valor; el olvido, por su parte, es

10 (pp. 135-7)

1 (p. 143)
2 (pp. 150-1)

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749

una fuerza dindmica y positiva que viene a
ser el limite sobre qué ha de ser retenido,
y sobre todo qué hacer con los fragmentos
del pasado. Si todo el pasado fuera retenido
no habria espacio para lo nuevo, luego la
memoria ha de pasar de un no-querer-des-
hacerse pasivo!'?, donde el olvido queda en
suspenso, a un no-querer-deshacerse activo,
esto es, a dotar de novedad y sentido propio
a los fragmentos del pasado seleccionados
y no esperar en futuro alguno, sino en que
acontezca lo que esta por llegar: el super-
hombre, que quiere una y otra vez lo que ya
ha querido'.

El superhombre anuncia una época ex-
tramoral, esto es, ese estado donde se logra
una autosalvaciéon inmanente por autodo-
minio, de modo que liberado de la anti-
quisima relacién de acreedor-deudor, no se
depende mas que de si mismo y se asume
el eterno retorno, ese pensamiento abismal
derivado de la actitud de Zaratustra que
evoca lo que esta por llegar, no como futuro
sino como transformacién del espiritu: ese
pensamiento abismal que anuncia la muer-
te de Dios'. El individuo soberano esta
liberado de todo fin y relacién tanto socio-
politica como religiosa, porque se ha cons-
tituido desde una voluntad creadora que no
carga con el pasado, ni lo rumia, ni lo incor-
pora indigestamente de modo consciente,
sino que lo reordena otorgandole un senti-
do nuevo, de modo que el superhombre no
depende de acreedor alguno, ni de la inter-
pretacion moral del sacerdote ascético ni de
la interpretacién politica de un tirano, sino
tan solo de si, alcanzando una libertad au-
téntica que le permita prometer y cumplir
sus promesas con responsabilidad, porque
al asumir el eterno retorno la temporalidad
no tiene pasado ni futuro que quede fuera
de su poder, sino que lo que quiere, quiso y
querra se constituye en una eternidad que
se reproduce en el instante presente y en
todas las combinaciones posibles de instan-
tes.

3 (p.132)

4 (p. 176)
15 (p.165)

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316, RESENAS



1164 RESENAS

Nietzsche quiere crear algo nuevo y feli-
citario. La voluntad no es una facultad, es la
fuerza que hay en un mundo finito, enten-
dido a su vez como centros de fuerzas que
pugnan por crecer y dominar. La voluntad
no tiene interiormente todo lo que necesi-
ta, sino que ha de asimilar lo externo, pero
no de modo inconsciente ni por imposicién
violenta de otro, sino creativa y libremente
desde si, tras hacer memoria de su propia
historia, y usando activamente del olvido.
Solo hay instantes que la voluntad recon-
figura hasta llegar a una plena y conscien-
te afirmacion del sentido que el individuo
soberano le otorga'®: el pasado ya no pesa,
porque se recrea; y el fututo no ofrece fin
alguno a realizar. Cada instante tiene su
propio peso'’.

Nietzsche aspira a que el hombre infe-
rior, débil y resentido deje paso al superior,
esto es, soberano, responsable y duefo de
si, liberado de sus esclavitudes y enferme-
dades morales. El ideal del superhombre
alcanza la alianza definitiva: una especie de
matrimonio entre la voluntad de poder y la
vida's.

El libro est4 escrito con claridad. La au-
tora argumenta recogiendo en ocasiones lo
expuesto, pero ahondando en su significa-
do. Las tesis se exponen dejando hablar a
los textos de Nietzsche. Se sefialan las in-
fluencias de corrientes de la época y, tam-
bién, las diferencias de la autora respecto
a quienes antes han tratado de la memoria
de la voluntad en Nietzsche. El texto que
publica Herder muestra la honda capacidad
investigadora de Guibert-Elizalde. - Raquel
Lazaro-Cantero

VILLAR, A., Blaise Pascal: pensar sin limites.
Universidad Pontificia de Comillas, Ma-
drid, 2024, 346 pp.

Tras una fructifera vida académica con-
sagrada en gran medida a Blaise Pascal,
Alicia Villar publica en 2024 un compendio
de sus estudios sobre el autor que tantas

16 (p.209)

7 (p 171)
B (p.230)

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749

lecturas e interpretaciones ha suscitado
desde la modernidad hasta nuestros dias. Si
bien se dice que «hay tantos Pascales como
hombres que al leerle le sienten y no se li-
mitan a comprenderle»', el gran logro de la
autora en la presente obra es, sin duda, la
coherente exposicion de un Pascal integra-
do, reconstruido. Son sabidas y recordadas
por Villar las dificultades que siempre han
planteado los Pensamientos: su caracter
fragmentario e inacabado, el enigma del
orden que habria de tener finalmente, el ca-
racter paradojico y de gran profundidad de
la tematica, la carga significativa de concep-
tos fundamentales de la obra y lo disruptivo
de la figura de Pascal en el panorama de la
Modernidad. Pese a todo ello, que no hacen
de Pascal sino un autor fascinante, el lector
encontrara en la obra de Villar un auténtico
mapa tanto tematico como vital del apolo-
geta.

La obra se divide fundamentalmente
en dos bloques con enfoques distintos, que
evocan siempre al mismo Pascal, pues la
autora se encarga de cuidar el perfil que tra-
za del francés en cada una de las secciones,
sin caer en los reduccionismos y extremos
que histéricamente se le han atribuido.

El primer bloque ofrece una contextua-
lizacion tanto biografica como histérica de
Pascal. Se aclaran las cuestiones indispen-
sables para comprender tanto las fuentes de
las que bebe el autor, como sus preocupa-
ciones vitales intrinsecamente relacionadas
con su obra. Destaca asi la genialidad de
Pascal como cientifico desde su infancia,
que llamé la atencion de Descartes y le hizo
tomar postura respecto a los distintos mé-
todos para los distintos modos de saber. Se
detalla la polémica jansenista en la que se
vio envuelto y su defensa de Port Royal a
mediados de Siglo XVII, analizando crono-
légicamente las diecinueve cartas que un
elocuente y valiente Pascal dirigia en tltimo
término a los jesuitas, sobre problemas re-
lacionados con la moral minima y casuisti-
ca, la cuestion agustiniana de la gracia y la
critica a la falsa teologia.

1 UnamuNo, M. (1969). Obras completas.
Escelier, Madrid, p. 344.

PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), nim. 316, RESENAS





