
© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

RESEÑAS

Guibert-Elizalde, M., Memoria y olvido en 
Nietzsche. Herder, Barcelona, 2024.

La Dra. Guibert-Elizalde aborda en es-
te su primer libro los principales temas del 
pensamiento nietzscheano: la voluntad de 
poder, el eterno retorno y el superhombre. 
La novedad y acierto está en la tesis que 
sostiene su investigación: la memoria y el 
olvido son puertas que nos abren a esos 
temas nucleares. Estamos ante un libro de 
filosofía que se propone mostrar cómo se re-
lacionan memoria y olvido en tanto que ele-
mentos propios de la voluntad de poder. Para 
ello la autora analiza pormenorizadamente 
la genealogía de la mala conciencia1, la cual 
permite ver la evolución que sufre la memo-
ria de la voluntad a lo largo de su historia. 
Gracias al olvido, como fuerza positiva y 
activa, se pasa de una memoria de la volun-
tad nihilista a una creadora, esto es, de una 
voluntad primitiva y esclava a una soberana 
y libre. Al aludir a la historia de la memoria 
no se puede pasar por alto el análisis nietzs-
cheano sobre el sentido de la vida y la tempo-
ralidad, que no culminará, a diferencia de 
la interpretación cristiana, en una escatolo-
gía trascendente y futura, sino inmanente 
y autosalvífica. La memoria de la voluntad 
refleja, o bien, una voluntad de poder ni-
hilista, esto es, una voluntad que descarga 
sus instintos contra sí, esto es, que decrece 
vitalmente pues está vuelta contra sí en su 
modo socio-político o religioso; o bien, una 
voluntad de poder creadora, es decir, que 
se autoconfigura de modo soberano y no 
depende más que de sí misma, pues al ex-
teriorizar sus instintos, domina lo exterior, 
supera la mera autoconservación vital y se 

1   (pp. 69, 88, 102)

da a sí los valores en la plenitud del instante 
que ha incorporado el eterno retorno. 

Memoria y olvido, como dimensiones de 
la voluntad de poder, no se presentan final-
mente como fuerzas antagónicas ni discon-
tinuas, sino complementarias, dinámicas y 
positivas. La autora nos ofrece a lo largo 
de cinco capítulos y un epílogo una histo-
ria de la memoria a partir de la cual rastrear 
cómo se articulan esas fuerzas en el desa-
rrollo mismo del hombre, que a través de 
diversas figuras se ancla en las épocas por 
la que pasa la voluntad de poder y su me-
moria: una época pre-moral, una época mo-
ral y una época extramoral. El meollo está 
en explicar desde dónde, cómo y por qué se 
configura la moralidad de las costumbres, 
la gestación de la mala conciencia y cómo 
superarla.

El hombre primitivo se sitúa en una épo-
ca pre-histórica de memoria inconsciente que 
retiene e incorpora valores de otro. Época 
en la que reina la fuerza del olvido; en ella 
aún no se ha despertado la conciencia, por 
tanto, es una época pre-moral. El hombre 
ciudadano y religioso es el propio de la épo-
ca moral con una memoria consciente que 
no olvida su pasado, al tiempo que asume 
valores fijados por otros que le violentan, 
pero de los que no quiere deshacerse. Final-
mente, el individuo soberano, que encarna el 
ideal del superhombre, manifiesta una época 
extramoral, plenamente libre, pues supera 
la antiquísima relación acreedor-deudor, de 
modo que su voluntad creadora da sentido 
nuevo al pasado gracias al olvido, el cual 
nos cura de la enfermedad de lo históri-
co, pues el olvido trabaja al servicio de la 
memoria selectiva y artísticamente dejan-
do paso a lo nuevo. El individuo soberano 
se autodomina, se autosalva y cumple sus 



1162	 RESEÑAS

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

promesas, pues en tanto que suyas, ya no 
dependen de otro. 

El libro que tenemos entre manos des-
grana filosóficamente esa historia de la 
memoria, que ilumina el proceso transfor-
mador del espíritu, y ofrece un modo nue-
vo de entender la temporalidad y la vida. 
Guibert-Elizalde parte del descubrimiento 
que hizo Thüring: hay una «historia de la 
memoria» en Nietzsche; si bien, la autora se 
centra en el análisis de la mala conciencia, 
que distingue a su vez del resentimiento2.

La ciencia psicológica —que Nietzsche 
fisiologiza3— es ciencia moral. El hombre 
tiene como propio la consciencia, cuyo ori-
gen tiene que ver con la subsistencia: se trae 
a la consciencia lo que se siente y se piensa 
necesitar. La consciencia es una nota hu-
mana comunitaria, de ahí que se sirva del 
lenguaje, y además es moral y produce una 
determinada conciencia desde su origen, 
pues al no olvidar la relación acreedor-deu-
dor comprende su pasado como necesidad 
y su futuro como deuda. Las ventajas de la 
sociedad van de la mano de una dolorosa 
deuda que no quiere olvidarse y causa do-
lor. Ahora bien, la voluntad de poder in-
tencionalmente busca dominar y quererse 
a sí misma, y se da siempre en relación a 
otra fuerza que domina, o bien es domina-
da. La mala conciencia es precisamente la 
voluntad de poder de los débiles en cuanto 
dominados4. Una voluntad de poder vuelta 
contra sí es antinatural, pues los instintos 
en lugar de exteriorizarse para acrecentar el 
dominio y la fuerza vital, son reprimidos e 
interiorizados: la crueldad en lugar de des-
cargarse contra otros, se descarga contra 
sí. Esa autocrueldad ve su máximo apogeo 
en la religión judeo-cristiana, donde la deu-
da es para con Dios5. La autora muestra 
bien como Nietzsche transmuta la religión 
judeo-cristiana al comprenderla política-
mente6 desde la relación acreedor-deudor, 
Estado-individuo: hasta el punto de afirmar 

2   (p. 21-22)
3   (p. 194)
4   (p. 73)
5   (p. 89)
6   (pp. 95-98)

que en el ideal ascético religioso el motor no 
es la afirmación y el amor, sino la negación 
y el odio7. Nietzsche busca transmutar esos 
valores: pasar de una memoria de la volun-
tad nihilista a una memoria de la voluntad 
creadora8, de modo que el olvido deje de es-
tar en suspenso y pase a trabajar al servicio 
de la memoria de la voluntad, para que esta 
quiera una y otra vez lo que ya ha querido. 

La antiquísima relación de acreedor-
deudor quedó fijada de modo inconscien-
te en la memoria de la voluntad, si bien, 
se torna consciente tanto en el ideal de la 
vida política bajo la forma de la relación 
Estado-individuo, como en el ideal mo-
ral ascético judeo-cristiano bajo la forma 
de la relación sacerdote ascético-pecador 
culpable. En ambas formas de relación se 
desencadena una suerte de violencia de la 
voluntad contra sí misma que Nietzsche de-
nomina nihilista, pues atenta directamen-
te contra la vida: ésta en lugar de crecer y 
garantizar su dominio y libertad, decrece y 
resulta esclava; pues los instintos se consi-
deran amenazantes, por lo cual se tiranizan 
o se moralizan, esto es, o bien, se les vio-
lenta físicamente por el tirano para que no 
se exterioricen en la vida social, o bien, se 
les violenta espiritualmente por el sacerdote 
ascético en una especie de autocrueldad y 
resentimiento que lo único que logra es la 
autoconservación y, además, una venganza 
imaginada en forma de escatología que es-
tá por venir. En cualquier caso la voluntad 
de poder pierde la vida presente al estar an-
clada en un pasado que no olvida ni digiere 
bien —propio del hombre resentido9—, y 
por estar orientada hacia el futuro, es decir, 
una vida por venir donde se alcanza la ven-
ganza que invierte la relación esclavo-señor, 
dominado-dominador. Ideas fijas, éstas últi-
mas, aprendidas en la interpretación que el 
sacerdote ascético hace de lo real. 

Guibert-Elizalde explica cómo Nietzs-
che interpreta la escatología judeo-cristiana 
y la misma figura de Jesús en deuda con las 

7   (p. 121)
8   (p. 132)
9   (p. 191)



© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

	 RESEÑAS� 1163

tesis de Overbeck10, y en contra de la figura 
de S. Pablo. Éste es responsable de la crea-
ción de un Cristo Redentor que queda lejos 
del inocente, desmoralizante e inofensivo 
Jesús que defiende Nietzsche. El primero es 
tachado de fantasía11; si bien, no es la única 
ficción paulina, según Nietzsche. S. Pablo 
es el sacerdote ascético por excelencia y, por 
tanto, responsable de la desnaturalización 
de Dios, del invento de la redención en el fu-
turo y de otra vida por llegar, de la idea cul-
pabilizadora de pecado y quien más alienta 
no solo una crueldad vuelta contra sí, sino 
también resentida, esto es, que rumia el pa-
sado, al tiempo que espera en una vida por 
llegar donde se dé la venganza: la inversión 
de los juicios valorativos y en la cual quien 
era esclavo pase a ser señor. 

El Jesús nietzscheano tampoco es real, 
sino algo inmanente, símbolo de un estado 
psicológico donde el hombre se diviniza y 
se libera del ideal ascético con su memoria 
consciente culpabilizadora12. Nietzsche des-
poja al cristianismo del don y del presente 
—concluye la autora en este punto—, y lo 
reinterpreta como una existencia nihilista 
donde la vida se hace autocrueldad. Todo 
ello alimenta una memoria de la voluntad, 
es decir, una durabilidad de fuerzas e ideas 
fijas que antes de interiorizar consciente-
mente, uno ha asimilado e incorporado de 
modo inconsciente. Con la consciencia llega 
el juicio valorativo donde se interioriza lo 
previamente incorporado y asimilado, pero 
no desde sí, sino desde otro, de ahí que se 
hable de una memoria consciente nihilista 
que se traduce en mala conciencia y resen-
timiento: el pasado se rumia e indigesta y 
lleva a la autofagocitación. Uno no domina 
sino que es dominado, invirtiendo así lo 
propio del quantum de fuerza que es la vo-
luntad de poder. 

¿Cómo se librará la voluntad de poder de 
todo ese nihilismo amenazante? Haciendo 
uso de la memoria y del olvido. Si la prime-
ra en tanto que duración retiene ideas fijas 
y juicios de valor; el olvido, por su parte, es 

10   (pp. 135-7)
11   (p. 143)
12   (pp. 150-1)

una fuerza dinámica y positiva que viene a 
ser el límite sobre qué ha de ser retenido, 
y sobre todo qué hacer con los fragmentos 
del pasado. Si todo el pasado fuera retenido 
no habría espacio para lo nuevo, luego la 
memoria ha de pasar de un no-querer-des-
hacerse pasivo13, donde el olvido queda en 
suspenso, a un no-querer-deshacerse activo, 
esto es, a dotar de novedad y sentido propio 
a los fragmentos del pasado seleccionados 
y no esperar en futuro alguno, sino en que 
acontezca lo que está por llegar: el super-
hombre, que quiere una y otra vez lo que ya 
ha querido14.

El superhombre anuncia una época ex-
tramoral, esto es, ese estado donde se logra 
una autosalvación inmanente por autodo-
minio, de modo que liberado de la anti-
quísima relación de acreedor-deudor, no se 
depende más que de sí mismo y se asume 
el eterno retorno, ese pensamiento abismal 
derivado de la actitud de Zaratustra que 
evoca lo que está por llegar, no como futuro 
sino como transformación del espíritu: ese 
pensamiento abismal que anuncia la muer-
te de Dios15. El individuo soberano está 
liberado de todo fin y relación tanto socio-
política como religiosa, porque se ha cons-
tituido desde una voluntad creadora que no 
carga con el pasado, ni lo rumia, ni lo incor-
pora indigestamente de modo consciente, 
sino que lo reordena otorgándole un senti-
do nuevo, de modo que el superhombre no 
depende de acreedor alguno, ni de la inter-
pretación moral del sacerdote ascético ni de 
la interpretación política de un tirano, sino 
tan solo de sí, alcanzando una libertad au-
téntica que le permita prometer y cumplir 
sus promesas con responsabilidad, porque 
al asumir el eterno retorno la temporalidad 
no tiene pasado ni futuro que quede fuera 
de su poder, sino que lo que quiere, quiso y 
querrá se constituye en una eternidad que 
se reproduce en el instante presente y en 
todas las combinaciones posibles de instan-
tes. 

13   (p. 132)
14   (p. 176)
15   (p. 165)



1164	 RESEÑAS

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

Nietzsche quiere crear algo nuevo y feli-
citario. La voluntad no es una facultad, es la 
fuerza que hay en un mundo finito, enten-
dido a su vez como centros de fuerzas que 
pugnan por crecer y dominar. La voluntad 
no tiene interiormente todo lo que necesi-
ta, sino que ha de asimilar lo externo, pero 
no de modo inconsciente ni por imposición 
violenta de otro, sino creativa y libremente 
desde sí, tras hacer memoria de su propia 
historia, y usando activamente del olvido. 
Solo hay instantes que la voluntad recon-
figura hasta llegar a una plena y conscien-
te afirmación del sentido que el individuo 
soberano le otorga16: el pasado ya no pesa, 
porque se recrea; y el fututo no ofrece fin 
alguno a realizar. Cada instante tiene su 
propio peso17.

Nietzsche aspira a que el hombre infe-
rior, débil y resentido deje paso al superior, 
esto es, soberano, responsable y dueño de 
sí, liberado de sus esclavitudes y enferme-
dades morales. El ideal del superhombre 
alcanza la alianza definitiva: una especie de 
matrimonio entre la voluntad de poder y la 
vida18. 

El libro está escrito con claridad. La au-
tora argumenta recogiendo en ocasiones lo 
expuesto, pero ahondando en su significa-
do. Las tesis se exponen dejando hablar a 
los textos de Nietzsche. Se señalan las in-
fluencias de corrientes de la época y, tam-
bién, las diferencias de la autora respecto 
a quienes antes han tratado de la memoria 
de la voluntad en Nietzsche. El texto que 
publica Herder muestra la honda capacidad 
investigadora de Guibert-Elizalde. – Raquel 
Lázaro-Cantero

Villar, A., Blaise Pascal: pensar sin límites. 
Universidad Pontificia de Comillas, Ma-
drid, 2024, 346 pp. 

Tras una fructífera vida académica con-
sagrada en gran medida a Blaise Pascal, 
Alicia Villar publica en 2024 un compendio 
de sus estudios sobre el autor que tantas 

16   (p. 209)
17   (p 171)
18   (p. 230)

lecturas e interpretaciones ha suscitado 
desde la modernidad hasta nuestros días. Si 
bien se dice que «hay tantos Pascales como 
hombres que al leerle le sienten y no se li-
mitan a comprenderle»19

1, el gran logro de la 
autora en la presente obra es, sin duda, la 
coherente exposición de un Pascal integra-
do, reconstruido. Son sabidas y recordadas 
por Villar las dificultades que siempre han 
planteado los Pensamientos: su carácter 
fragmentario e inacabado, el enigma del 
orden que habría de tener finalmente, el ca-
rácter paradójico y de gran profundidad de 
la temática, la carga significativa de concep-
tos fundamentales de la obra y lo disruptivo 
de la figura de Pascal en el panorama de la 
Modernidad. Pese a todo ello, que no hacen 
de Pascal sino un autor fascinante, el lector 
encontrará en la obra de Villar un auténtico 
mapa tanto temático como vital del apolo-
geta. 

La obra se divide fundamentalmente 
en dos bloques con enfoques distintos, que 
evocan siempre al mismo Pascal, pues la 
autora se encarga de cuidar el perfil que tra-
za del francés en cada una de las secciones, 
sin caer en los reduccionismos y extremos 
que históricamente se le han atribuido. 

El primer bloque ofrece una contextua-
lización tanto biográfica como histórica de 
Pascal. Se aclaran las cuestiones indispen-
sables para comprender tanto las fuentes de 
las que bebe el autor, como sus preocupa-
ciones vitales intrínsecamente relacionadas 
con su obra. Destaca así la genialidad de 
Pascal como científico desde su infancia, 
que llamó la atención de Descartes y le hizo 
tomar postura respecto a los distintos mé-
todos para los distintos modos de saber. Se 
detalla la polémica jansenista en la que se 
vio envuelto y su defensa de Port Royal a 
mediados de Siglo XVII, analizando crono-
lógicamente las diecinueve cartas que un 
elocuente y valiente Pascal dirigía en último 
término a los jesuitas, sobre problemas re-
lacionados con la moral mínima y casuísti-
ca, la cuestión agustiniana de la gracia y la 
crítica a la falsa teología. 

1   Unamuno, M. (1969). Obras completas. 
Escelier, Madrid, p. 344.




