
1164	 RESEÑAS

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

Nietzsche quiere crear algo nuevo y feli-
citario. La voluntad no es una facultad, es la 
fuerza que hay en un mundo finito, enten-
dido a su vez como centros de fuerzas que 
pugnan por crecer y dominar. La voluntad 
no tiene interiormente todo lo que necesi-
ta, sino que ha de asimilar lo externo, pero 
no de modo inconsciente ni por imposición 
violenta de otro, sino creativa y libremente 
desde sí, tras hacer memoria de su propia 
historia, y usando activamente del olvido. 
Solo hay instantes que la voluntad recon-
figura hasta llegar a una plena y conscien-
te afirmación del sentido que el individuo 
soberano le otorga16: el pasado ya no pesa, 
porque se recrea; y el fututo no ofrece fin 
alguno a realizar. Cada instante tiene su 
propio peso17.

Nietzsche aspira a que el hombre infe-
rior, débil y resentido deje paso al superior, 
esto es, soberano, responsable y dueño de 
sí, liberado de sus esclavitudes y enferme-
dades morales. El ideal del superhombre 
alcanza la alianza definitiva: una especie de 
matrimonio entre la voluntad de poder y la 
vida18. 

El libro está escrito con claridad. La au-
tora argumenta recogiendo en ocasiones lo 
expuesto, pero ahondando en su significa-
do. Las tesis se exponen dejando hablar a 
los textos de Nietzsche. Se señalan las in-
fluencias de corrientes de la época y, tam-
bién, las diferencias de la autora respecto 
a quienes antes han tratado de la memoria 
de la voluntad en Nietzsche. El texto que 
publica Herder muestra la honda capacidad 
investigadora de Guibert-Elizalde. – Raquel 
Lázaro-Cantero

Villar, A., Blaise Pascal: pensar sin límites. 
Universidad Pontificia de Comillas, Ma-
drid, 2024, 346 pp. 

Tras una fructífera vida académica con-
sagrada en gran medida a Blaise Pascal, 
Alicia Villar publica en 2024 un compendio 
de sus estudios sobre el autor que tantas 

16   (p. 209)
17   (p 171)
18   (p. 230)

lecturas e interpretaciones ha suscitado 
desde la modernidad hasta nuestros días. Si 
bien se dice que «hay tantos Pascales como 
hombres que al leerle le sienten y no se li-
mitan a comprenderle»19

1, el gran logro de la 
autora en la presente obra es, sin duda, la 
coherente exposición de un Pascal integra-
do, reconstruido. Son sabidas y recordadas 
por Villar las dificultades que siempre han 
planteado los Pensamientos: su carácter 
fragmentario e inacabado, el enigma del 
orden que habría de tener finalmente, el ca-
rácter paradójico y de gran profundidad de 
la temática, la carga significativa de concep-
tos fundamentales de la obra y lo disruptivo 
de la figura de Pascal en el panorama de la 
Modernidad. Pese a todo ello, que no hacen 
de Pascal sino un autor fascinante, el lector 
encontrará en la obra de Villar un auténtico 
mapa tanto temático como vital del apolo-
geta. 

La obra se divide fundamentalmente 
en dos bloques con enfoques distintos, que 
evocan siempre al mismo Pascal, pues la 
autora se encarga de cuidar el perfil que tra-
za del francés en cada una de las secciones, 
sin caer en los reduccionismos y extremos 
que históricamente se le han atribuido. 

El primer bloque ofrece una contextua-
lización tanto biográfica como histórica de 
Pascal. Se aclaran las cuestiones indispen-
sables para comprender tanto las fuentes de 
las que bebe el autor, como sus preocupa-
ciones vitales intrínsecamente relacionadas 
con su obra. Destaca así la genialidad de 
Pascal como científico desde su infancia, 
que llamó la atención de Descartes y le hizo 
tomar postura respecto a los distintos mé-
todos para los distintos modos de saber. Se 
detalla la polémica jansenista en la que se 
vio envuelto y su defensa de Port Royal a 
mediados de Siglo XVII, analizando crono-
lógicamente las diecinueve cartas que un 
elocuente y valiente Pascal dirigía en último 
término a los jesuitas, sobre problemas re-
lacionados con la moral mínima y casuísti-
ca, la cuestión agustiniana de la gracia y la 
crítica a la falsa teología. 

1   Unamuno, M. (1969). Obras completas. 
Escelier, Madrid, p. 344.



© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

	 RESEÑAS� 1165

La autora continúa este bloque repasan-
do la historia de los distintos manuscritos 
y ediciones de los Pensamientos, cuestión 
que sin duda inquieta y es en gran medida 
desconocida para cualquier nuevo lector 
que quiera asomarse a la obra. De lo más 
interesante resultan también las pautas que 
ofrece para su lectura, previniendo del «de-
safío que se plantea a sus lectores», al te-
ner que «descubrir los pasos ocultos de su 
argumentación a lo largo de las diferentes 
series»20

2, en una labor interpretativa cons-
tante. Se trata de conseguir captar la unidad 
en la gran diversidad de legajos, para lo cual 
es preciso, como señala Villar, recordarse 
constantemente la finalidad de la obra: una 
apología del cristianismo. Con tal objetivo, 
Pascal se sirve, más que de una demostra-
ción, de la interpelación y provocación al 
lector, con el fin de que este se haga cargo 
de su propia existencia en lugar de vivir su-
mido en distracciones, cuestión, sin duda, 
de lo más contemporánea. 

Tras estas aclaraciones, la autora ofre-
ce una guía completa (sin ser exhaustiva, 
por la imposibilidad de esta tarea en una 
obra como la que tenemos entre manos), 
de los Pensamientos. De este modo, navega 
en primer lugar por la parte antropológica 
de la obra, deteniéndose en cada sección 
para poner de manifiesto los temas prin-
cipales. Se estudian así cuestiones centra-
les de la obra como la vanidad y todos sus 
sentidos, que Pascal se lamenta y de la que 
quiere hacer tomar conciencia al lector 
mediante un método inductivo, ofrecién-
dole ejemplos y experiencias que le pongan 
en contacto con la inconsistencia de su 
condición. La dolorosa toma de conciencia 
de esta vanidad desvela al hombre su pro-
pia miseria, su pequeñez e impotencia, pe-
ro sobre todo, que es miserable porque es 
sin Dios. Otros sentimientos que suscitan 
también estas experiencias son el aburri-
miento, el tedio y el fastidio. Sin embargo, 
el tono trágico no es la última melodía de 
esta sección, puesto que al avanzar en la 
lectura de los Pensamientos, el lector des-
cubre también la grandeza humana, a la 

2   (p. 92)

que Pascal llega a través de un movimien-
to dialéctico, precisamente por la toma de 
conciencia de la propia miseria. El conoci-
do fragmento sobre la «caña que piensa» 
(L.200) pone de manifiesto la condición 
ambivalente y paradójica del ser humano. 
Villar estudia aquí también los fragmentos 
sobre el corazón y la crítica de Pascal a las 
otras sectas filosóficas. 

Como señala y continúa la autora, la 
segunda parte de los Pensamientos versa 
sobre el conocimiento de Dios, y las series 
que comprende están repletas de célebres 
fragmentos que completan la concepción 
pascaliana de la condición humana. Desde 
los temas de la muerte y fragilidad, hasta su 
tratamiento de las pasiones como obstácu-
los que previenen de la fe, este bloque está 
atravesado por una continua llamada a la 
apertura a la trascendencia, en la que resul-
tan imprescindibles el papel de la gracia y 
la persona de Jesucristo como mediador. La 
autora desentraña la cuestión de los tres ór-
denes, representativos de tres clases de per-
sonas, tres facetas humanas, que tienden 
a tres objetos distintos, representados por 
tres figuras. Estos tres órdenes, que son el 
de los mundanos, el de los doctos y el de los 
perfectos cristianos son inconmensurables, 
y la grandeza de uno es invisible a los otros. 
Pascal sentencia, y Villar recuerda, que el 
supremo es el orden de la caridad, o el ordo 
amoris, el de los verdaderos cristianos de 
corazón de carne. 

Este primer bloque finaliza con una lí-
nea cronológica, útil guía para repasar los 
acontecimientos más relevantes en la vida 
del autor; y un glosario con los conceptos 
fundamentales en la filosofía de Pascal. Da 
paso, a continuación, al segundo bloque, 
que procede de modo menos sistemático 
y pegado a los Pensamientos. La autora 
profundiza ahora en temas concretos para 
después invitar a Pascal a dialogar con tres 
autores con los que tendrá encuentros y des-
encuentros. Comienza así con una sección 
en la que integra las tres facetas de cientí-
fico, filósofo y creyente del apologeta; pro-
fundiza en la cuestión de los tres órdenes 
en una segunda sección y, finalmente, esta-
blece un paralelismo entre la miseria que 
postula y su propia vivencia de la misma, 



1166	 RESEÑAS

© PENSAMIENTO, ISSN 0031-4749� PENSAMIENTO, vol. 81 (2025), núm. 316, RESEÑAS

destacando los claroscuros que quedan, en 
cierto modo zanjados, por la alegría de la 
conversión. 

Sigue a esta exposición temática el diá-
logo de Pascal con Montaigne, Descartes y 
Unamuno, mediante una serie de artículos 
que Villar fue publicando a lo largo de su 
carrera. Respecto a Montaigne, contrastan 
un humanismo cristiano frente a uno se-
cular, una ética de mínimos frente a una 
ética de máximos, y el conformismo, co-
modidad o tolerancia de Montaigne frente 
al compromiso e ideal de perfección pasca-
lianos. Les une, sin embargo, la conciencia 
de la fragilidad y la inconsistencia huma-
na, las contradicciones, aunque Montaigne 
se detenga demasiado en ellas. Respecto 
a Descartes, las diferencias son rotundas: 
entronización del sujeto frente a su des-
centramiento, autosuficiencia de la razón 
frente a limitación de la razón y verda-
des parciales de la ciencia, certeza frente 
a probabilidad, y sobre todo, el papel del 
corazón y la ética de la caridad en Pascal. 
Finalmente, Villar ofrece dos valiosos ar-
tículos en los que Unamuno, autor al que 
también ha dedicado buena parte de su 
carrera, sube a la palestra. El vasco, que 
consideraba a Pascal un hermano espiri-
tual, y con quien en múltiples ocasiones se 
identificó, encarna el espíritu trágico y la 
conciencia de fragilidad siglos más tarde, 
aunque quizá, sin en final feliz que supuso 
la fe para Pascal. 

En definitiva, como se ha tratado de 
exponer, Blaise Pascal: pensar sin límites, 
ofrece un marco completo para una com-
prensión integral de un filósofo que, «sin 
crear escuela (…), se convirtió en un autor 
clásico, tan leído como poco citado, que 
siempre ha dado que pensar»21

3. Recuerda la 
autora que Pascal «siempre repite los mis-
mos temas vistos desde distintos ángulos», 
y algo semejante consigue ella, gracias a la 
colección de artículos que continuamente 
traen ante el entendimiento las ideas más 
relevantes del autor. – Salud Merino Ostos.

3   (p. 244)

Ortega y Gasset, J., La idea de principio en 
Leibniz y la evolución de la teoría deduc-
tiva. Madrid: CSIC / Fundación José Or-
tega y Gasset-Gregorio Marañón, 2021

Publicada originalmente en Buenos Ai-
res en 1958, pero escrita en 1947, la obra La 
idea de principio en Leibniz y la evolución de 
la teoría deductiva ha sido recuperada por el 
CSIC y la Fundación José Ortega y Gasset-
Gregorio Marañón en una lujosa, ampliada 
y completísima edición llevada a cabo por 
Javier Echeverría. El contenido más rele-
vante de esta nueva edición, que cuenta con 
estudios introductorios de Jaime de Salas, 
Concha Roldán y el propio Echeverría, son 
las 587 notas de trabajo de las que se va-
lió Ortega para la redacción del libro —y 
de la conferencia Del optimismo en Leibniz, 
también incluida en la edición—, que han 
permanecido inéditas en el Archivo Ortega 
y Gasset. 

El interés de Ortega por Leibniz estuvo 
presente a lo largo de toda su trayectoria, 
desde sus años en Marburgo como investi-
gador posdoctoral en la primera década del 
siglo XX22

1 hasta la década de los 40, cuan-
do vivía en Lisboa y decidió dar forma al 
presente libro. En ese medio siglo, como 
apunta Echeverría, hubo un momento en 
que tal interés cobró especial intensidad: a 
mediados de los años 20 Ortega se empleó a 
fondo con la metafísica leibniziana, dictan-
do un curso universitario y publicando tres 
artículos sobre el filósofo alemán.

A medida que leía e investigaba sobre 
Leibniz, Ortega iba escribiendo anota-
ciones, generalmente en pequeñas hojas 
en blanco que solía llevar encima. Todas 
estas notas, junto a otros materiales so-
bre Leibniz, fueron reunidos en el deno-
minado Montón Leibniz, colección que 
constituye el valiosísimo contenido que 
esta nueva edición pone a disposición de 

1   José Gaos apuntó en 1960 la hipóte-
sis de que el proyecto orteguiano de escribir 
un libro sobre Leibniz se forjó justamente en 
estos años en Marburgo, aunque lo redactara 
casi medio siglo más tarde: Gaos, J. (1960). «El 
Leibniz de Ortega», Dianoia, año VI, núm. 6, 
p. 200.




