
RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536 	 323-349

LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: 
NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR 
EL MISTERIO TRINITARIO
The Action of the Invisible God: New Analogies 
for Thinking the Trinitarian Mystery

Marcos Ruiz Soler
Universidad de Málaga
marcos.ruiz@uma.es / https://orcid.org/0009-0009-3520-6301

Recibido: 12 de mayo de 2025
Aceptado: 3 de julio de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.005

RESUMEN: La Teología ha recurrido históricamente a diversas analogías para expresar el 
misterio del Dios Trinitario. Este trabajo prosigue esta misma vía, proponiendo nuevas 
analogías que encuentran su inspiración en desarrollos contemporáneos de la ciencia. En 
particular, se examina el papel de las Personas divinas en la constitución de la realidad, a 
la luz de la profunda interrelación entre materia, energía e información como estructuras 
fundamentales del cosmos. A partir de esta base, se establece una correspondencia entre 
cada Persona trinitaria y una de las causas aristotélicas, lo que permite iluminar el obrar 
divino desde una perspectiva ontológica integrada. Finalmente, se expone cómo cada 
Persona se implica de modo propio en la finalidad última de todo lo creado, mostrando 
así la orientación teleológica del universo hacia la comunión plena con el Dios-Amor.
PALABRAS CLAVE: Trinidad, materia, información, energía, causalidad aristotélica, te-
leología.

ABSTRACT: Theology has historically drawn upon various analogies to articulate the mys-
tery of the Triune God. This study continues along that path, proposing new analogies 
inspired by contemporary developments in science. It specifically explores the role of the 
Divine Persons in the constitution of reality, in light of the profound interrelation between 
matter, energy, and information as foundational structures of the cosmos. Building on 
this framework, the article establishes a correspondence between each Person of the 
Trinity and one of the Aristotelian causes, thereby offering an integrated ontological pers-
pective on divine action. Finally, it examines how each Person contributes uniquely to 
the ultimate purpose of all creation, revealing the teleological orientation of the universe 
toward full communion with the God who is Love.
KEYWORDS: Trinity, matter, information, energy, Aristotelian causality, teleology.



324	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

1.  INTRODUCCIÓN

Adentrarse en el misterio divino implica acercarse a los límites mismos de 
nuestra razón, pues su naturaleza supera cualquier intento humano de com-
prensión. Sin embargo, esta tarea no solo resulta estimulante para el cre-
yente, sino también profundamente necesaria: la razón, iluminada por la fe, 
puede acercarnos cada vez más a la verdad de Dios, aunque sepamos con 
certeza que jamás alcanzaremos toda su profundidad (Juan Pablo II, 1998, n. 
13). Entre estos misterios, el de la Trinidad divina destaca de modo muy par-
ticular en la fe cristiana, pues tres Personas distintas comparten una misma 
esencia (homoousios), de modo que constituyen un único Dios (san Agustín, 
417/2007; Rovira-Belloso, 1998; Sayés, 2013; Swain, 2020). Por consiguien-
te, intentar comprender mejor este misterio nos invita a plantear nuevas re-
flexiones sobre las atribuciones propias de cada Persona divina en su relación 
con el obrar en el mundo. Esta tarea exige no solo fidelidad a la revelación 
sino también creatividad intelectual para encontrar nuevas mediaciones para 
expresar, en un lenguaje contemporáneo, la riqueza del misterio trinitario. 
En este contexto, resulta particularmente relevante examinar cómo cada Per-
sona divina posee un modo propio de actuación (Marmion y Van Nieuwen-
hove, 2010). Profundizar en estas atribuciones no pretende dividir la acción 
divina —que es siempre una y trinitaria—, sino iluminar desde diversos án-
gulos la unidad dinámica del obrar divino, permitiendo así una comprensión 
más matizada y fecunda del Dios que, siendo uno, se revela en la distinción 
amorosa del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo.

A lo largo de los siglos, la teología ha intentado explicar este misterio me-
diante analogías que ayudasen a la mente humana a acercarse a lo inefable. 
Entre los Padres de la Iglesia, Tertuliano comparó la Trinidad con la imagen 
del sol, su luz y su calor para representar la comunión inseparable entre las 
Personas divinas, ilustrando así su unidad substancial con su distinción fun-
cional (Tertuliano, 215/2002). Gregorio de Nisa propuso la imagen de una 
fuente: el Padre como origen, el Hijo como cauce y el Espíritu como agua 
vivificante (Gregorio de Nisa, 380/2006), mientras que Gregorio Nacianceno 
evocó la figura del fuego, la llama y el resplandor como manifestaciones 
inseparables de la misma realidad divina (Gregorio Nacianceno, 381/1996). 
C. S. Lewis (2000) recurrió a una analogía geométrica: así como un cubo 
contiene varios cuadrados sin dejar de ser una única figura, en Dios tres 
Personas distintas coexisten en un solo Ser. San Agustín desarrolló una ana-
logía psicológica basada en las potencias del alma —memoria, inteligencia y 



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 325

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

voluntad— como reflejo de la unidad en la diversidad del Dios trino (Agustín 
de Hipona, 419/1980). 

En la Edad Media, Ricardo de San Víctor formuló el amor perfecto como la 
implicación de tres realidades personales: el que ama, el amado y el amor 
mismo, proponiendo así una visión trinitaria fundamentada en la donación 
(Ricardo de San Víctor, 1175/2004). Tomás de Aquino, por su parte, per-
feccionó el modelo psicológico, al describir al Hijo como generado por vía 
de conocimiento y al Espíritu como procedente por vía de amor (Tomás de 
Aquino, 1265/2005). 

En la Edad Moderna, Jonathan Edwards propuso una versión refinada de 
este modelo: el Hijo es la Idea perfecta que Dios tiene de sí mismo y el Espíri-
tu es el Amor que brota entre el Padre y el Hijo, constituyendo ambos proce-
siones personales inmanentes al ser divino (Edwards, 1758/2003). 

En el siglo XX, Leonardo Boff propuso una analogía comunitaria: el Padre es 
el origen de la vida, el Hijo quien responde y el Espíritu el amor que los une, 
modelo fundamental de comunión (Boff, 1986). Esta misma intuición se de-
sarrolló también desde la liturgia, presentando al Padre como el donante, al 
Hijo como el donado y al Espíritu como el Don mismo que unifica (Benedicto 
XVI, 2006). Asimismo, se ha interpretado la Trinidad como un drama eterno 
de entrega mutua, en el que cada Persona divina cede el centro a las otras, 
revelando que la esencia de Dios es la desposesión amorosa (von Baltha-
sar, 1985). No olvidemos que “todos los enunciados teológicos, aunque en 
forma muy diversa y en grado distinto, son enunciados análogos” (Rahner, 
1961); no obstante, todas estas analogías muestran los esfuerzos del pensa-
miento teológico para expresar, aun limitadamente, el misterio del Dios uno 
y trino.

Al considerar en conjunto las analogías teológicas desarrolladas a lo largo de 
la historia, es posible advertir que todas ellas responden, de modo explícito 
o implícito, a uno de tres enfoques fundamentales: el físico, el psicológico o 
el relacional. El enfoque físico se expresa en imágenes tomadas del mundo 
sensible, como las de Tertuliano, los Padres Capadocios y C. S. Lewis, que 
ilustran la unidad de sustancia y la diversidad de manifestaciones a partir de 
analogías físicas (sol, fuente, fuego, cubo). El enfoque psicológico emplea 
analogías que identifican la interioridad del alma (o psique) humana con 
la vida trinitaria inmanente, tal como hacen san Agustín, Tomás de Aquino 
y Jonathan Edwards. Por último, el enfoque relacional, propio de autores 
como Ricardo de San Víctor, Leonardo Boff, Benedicto XVI y Hans Urs von 



326	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Balthasar, presenta la Trinidad como comunión de Personas que existen en 
mutua donación, amor y reciprocidad. Por consiguiente, esta clasificación 
permite reconocer una coherencia estructural en la tradición analógica de 
la teología trinitaria, al tiempo que ofrece un marco conceptual para valorar 
nuevas propuestas.

El propósito de este artículo es continuar esta tradición reflexiva ofreciendo 
nuevas analogías inspiradas en desarrollos de la filosofía y de la ciencia. Es-
tas nuevas perspectivas, profundamente emparentadas con el conocimiento 
contemporáneo, aspiran no solo a enriquecer nuestra comprensión del papel 
de cada Persona divina, sino también a mostrar cómo la razón y la fe pueden 
dialogar creativamente para profundizar en la teología trinitaria desde un 
nuevo horizonte. 

La física, en su denodado esfuerzo por comprender la realidad, ha desarro-
llado multitud de teorías. Sin embargo, todas ellas se centran en una de tres 
perspectivas: material, energética o informacional. La íntima conexión entre 
materia y energía se refleja en la famosa fórmula de la relatividad de Eins-
tein. La íntima conexión entre energía e información es un descubrimiento 
mucho más reciente (Vopson, 2019, 2022). En estos últimos años, el estudio 
de la interdependencia entre energía, materia e información ha ganado una 
gran atención en la física y otras ciencias (Hoke et al., 2021). Investigacio-
nes recientes han puesto en evidencia las conexiones profundas entre estos 
tres componentes fundamentales del universo. La equivalencia entre masa 
y energía, así como entre energía e información1, ofrece una base teórica 
para entender que la información no es una abstracción, sino una entidad 
con propiedades físicas (Liu et al, 2024). En el contexto de la física contem-
poránea se ha demostrado que transmitir, almacenar o borrar información 
implica un costo energético real mensurable; por ejemplo, el borrado de un 
bit de información conlleva siempre una disipación de energía (Landauer, 
1961), mostrando así que la información está ligada irreductiblemente a la 
materia y la energía. Este hallazgo resulta espectacular, dado que muestra 
que toda la realidad subsiste en tres manifestaciones distintas. Conocer este 
descubrimiento me motivó a explorar su paralelismo con el Dios uno y Trino. 

1   La equivalencia entre masa y energía es bien conocida, pues se condensa en la celebérri-
ma fórmula de Einstein: E = mc². No tan conocida resulta la equivalencia entre energía 
e información, que se expresa mediante la fórmula ΔE = k·T·ln 2, donde E = Energía, k 
= constante de Boltzmann (1.38 × 10–²³ J/K) y T = Temperatura (en grados Kelvin). En 
definitiva, lo que establece la fórmula es que el procesamiento de información siempre 
conlleva un gasto energético.



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 327

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Ante este panorama surge naturalmente la primera pregunta clave: ¿Podrían 
las Personas divinas desempeñar papeles distintos en la configuración de la 
estructura profunda de la realidad?

La Filosofía, en particular la metafísica, ha abordado desde sus orígenes una 
cuestión fundamental: ¿Por qué ocurren las cosas? Esta pregunta no solo 
busca explicar la relación entre los fenómenos, sino también desentrañar los 
principios últimos que rigen la realidad. Nos estamos refiriendo, obviamente, 
al problema de la causalidad. Desde Aristóteles, la causalidad ha sido enten-
dida como un marco para identificar las razones del cambio. Su respuesta a 
esta cuestión, aunque expresada hace más de dos milenios, sigue siendo re-
levante en múltiples campos. En las ciencias naturales, las causas materiales 
y eficientes son fundamentales para entender procesos físicos, la causa for-
mal se ha expandido a casi todas las disciplinas (metamorfoseada en teoría 
de la información), mientras que en la biología o la ética las causas finales 
ayudan a explorar funciones o propósitos. La vigencia de esta perspectiva 
radica en su capacidad para abarcar tanto explicaciones empíricas como re-
flexiones teleológicas, proporcionando un esquema comprensivo que sigue 
siendo útil para abordar problemas filosóficos y científicos contemporáneos. 
De ahí, pues, que nuestra segunda pregunta a responder sea: ¿Cómo ope-
ran causalmente las Personas divinas sobre el mundo?

La Teología, como disciplina que aborda las cuestiones últimas, se intere-
sa particularmente por la teleología, el estudio de la finalidad en todas las 
cosas. Esta reflexión no solo puede aplicarse a la creación, sino también a 
la finalidad misma de Dios, un tema que plantea un desafío único: dado 
que nada puede ser superior a Dios, su finalidad debe encontrarse en Él 
mismo, en su perfección absoluta (Verdad, Belleza y Bondad infinitas). En 
este contexto, se deduce que las Personas divinas intervienen en el proceso 
de conducir todas las cosas hacia Dios de modos distintos, según las atri-
buciones propias de cada una. En consecuencia, nuestra tercera y última 
pregunta será: ¿Cuál es la finalidad de las Personas divinas? (o expresado de 
otro modo: ¿Cómo cada una de ellas nos orienta hacia el Amor Trinitario?). 
A continuación, pasaremos a examinar cada una de estas cuestiones.

En consecuencia, el propósito de este artículo es ampliar los marcos refe-
renciales clásicos de las analogías trinitarias, incorporando nuevas analogías 
referidas a las Personas divinas: (a) analogía cosmológico-funcional, que las 
relaciona con las tres dimensiones fundamentales del universo —materia, 
información y energía—; (b) analogía ontológico-causal, que las vincula con 



328	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

las causas material, formal y eficiente, situando así su obrar en el marco 
explicativo de la metafísica clásica y (c) analogía teleológico-trinitaria, que 
asigna a cada Persona divina una finalidad propia —estructural, perfectiva 
y relacional— en la conducción de la creación hacia su plenitud última en 
Dios. Estas tres analogías buscan enriquecer la reflexión teológica mostrando 
cómo las categorías contemporáneas y tradicionales, lejos de excluirse, pue-
den entrelazarse para ofrecer nuevas luces sobre el misterio del Dios uno y 
trino.

2.  ¿CÓMO INTERVIENEN LAS PERSONAS DIVINAS EN LA REALIDAD?

En la reflexión teológica cristiana, Dios es reconocido como un Ser Trino: 
un único Dios subsistente en tres personas distintas: el Padre, el Hijo y el 
Espíritu Santo (Catecismo de la Iglesia Católica, n. 234). Cada una de estas 
personas se asocia con misiones particulares: el Padre como Creador (CIC, 
nn. 290-292; Juan Pablo II, Dives in Misericordia), el Hijo como Redentor 
(CIC, nn. 613-618; Juan Pablo II, Redemptor Hominis) y el Espíritu Santo 
como Santificador (CIC, n. 689; Juan Pablo II, Dominum et Vivificantem). 
Desde otra perspectiva, la ciencia contemporánea ha desarrollado una vi-
sión de la realidad a través de tres categorías fundamentales: la materia, la 
energía y la información (Vopson, 2019, 2022). Aunque pertenecientes a 
dominios distintos (la fe revelada y la razón empírica), ambas visiones bus-
can una comprensión unificada de la realidad. En ese intento de aproximar-
nos —“balbuceando”— al Misterio, proponemos una analogía entre esas 
dimensiones científicas y las personas trinitarias, con la esperanza de poder 
avanzar un poco en su comprensión desde una perspectiva contemporánea. 
Siguiendo esta línea de pensamiento, sugerimos que: (a) Dios-Padre puede 
asociarse con la materia, en cuanto origen y fuente de todo lo creado; (b) 
Dios-Hijo puede vincularse con la información, en cuanto Logos que da for-
ma y sentido a toda la creación y (c) Dios-Espíritu Santo puede relacionarse 
con la energía, en cuanto que mueve y vivifica todo lo creado. Veámoslo.

2.1. Dios Padre como principio de la materia

La relación entre materia y origen ha sido una cuestión central en la filosofía 
y la ciencia, pues de ella depende el sentido mismo de lo que significa exis-



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 329

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

tir. En el pensamiento filosófico clásico, la materia aparece como el sustrato 
primario, aquello que posibilita la existencia de las formas y es el soporte 
necesario de todo ente (Aristóteles, ca. 350 a.C./1975). No es algo autosu-
ficiente ni plenamente inteligible por sí misma sino una potencia abierta a la 
configuración, sin la cual ningún ser corpóreo puede existir. Esta concepción 
ontológica permite vincular la materia al principio de toda realidad visible, 
aunque siempre en dependencia de un acto que la determine.

La física moderna, al abordar la materia desde un enfoque empírico, ha am-
pliado esta comprensión. La materia ya no es concebida como una sustancia 
pasiva sino como una red de partículas elementales cuya estructura respon-
de a leyes cuánticas y relativistas (Penrose, 1995). Los electrones, quarks y 
demás componentes fundamentales no poseen, en sentido estricto, forma 
ni masa definidas de manera permanente (Fritzsch, 1994), lo que obliga a 
revisar las categorías clásicas. Además, el descubrimiento de la equivalencia 
entre masa y energía, formulado en la ecuación de Einstein, ha mostrado 
que la materia puede transformarse, lo cual refuerza la intuición filosófica de 
su contingencia. Esta dinámica entre energía, campo y partícula sugiere que 
lo material no es absoluto, sino que deriva de relaciones que aún escapan a 
una explicación última (Alastair, 1988).

Desde una perspectiva cosmológica, la materia que compone el universo 
parece haber surgido en el contexto del Big Bang, hace aproximadamente 
13.800 millones de años (Weinberg, 2016). Según este modelo, el espa-
cio-tiempo, junto con las partículas elementales y las leyes que las rigen, 
emergieron de un estado inicial cuya causa permanece inaccesible a la física. 
La pregunta por lo que dio origen al universo, o por qué existe algo en lugar 
de nada, rebasa los límites de la explicación científica, abriendo el campo a 
la reflexión metafísica y teológica.

En este contexto, la tradición cristiana ofrece una respuesta que no compite 
con la ciencia, sino que la trasciende: todo lo que existe, incluida la materia 
en su forma más elemental, proviene de un acto libre de Dios Padre. Según 
el testimonio bíblico, “En el principio creó Dios los cielos y la tierra” (Gén 
1,1), lo cual implica no solo un inicio temporal, sino una dependencia onto-
lógica radical. Dios no actúa como una causa dentro del universo, sino como 
la fuente absoluta del ser, que da existencia, forma y ley a lo creado. En este 
marco, el Padre es entendido como principio no solo en el sentido crono-
lógico, sino constitutivo: es quien funda la materia y la ordena según una 



330	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

sabiduría previa a todo sistema físico (Tomás de Aquino, Suma Teológica, I, 
q.44, a.1).

Esta afirmación teológica puede formularse también en términos analógicos, 
a partir del conocimiento científico contemporáneo. Si la física revela que 
la materia no es una entidad cerrada, sino un fenómeno dinámico soste-
nido por estructuras invisibles e inestables, entonces puede afirmarse, por 
analogía, que esa dependencia estructural encuentra su reflejo último en la 
dependencia ontológica de la materia respecto del Padre. Como principio de 
toda realidad visible, Dios Padre no solo crea, sino que sustenta, estructura 
y orienta lo material hacia su plenitud. Así lo expresan también san Agustín 
y la tradición patrística al señalar que la creación no es solo un acto inicial, 
sino una acción continua de conservación y ordenación (san Agustín, ca. 
426/1999, La ciudad de Dios, XI, 5).

Frente a la visión materialista, que atribuye a la materia un carácter eterno 
y autosuficiente, la fe cristiana propone una lectura en la que la materia es 
contingente, finita y abierta al sentido. Esta visión permite una comprensión 
más integradora de la realidad, donde lo físico y lo espiritual no se excluyen, 
sino que se articulan desde una causa primera común. En este horizonte, 
concebir a Dios Padre como principio de la materia no significa reemplazar 
a la ciencia, sino ofrecer una clave hermenéutica última, que ilumina desde 
lo alto el dinamismo de la creación y su orden interno (Teilhard de Chardin, 
1955).

2.2. Dios Hijo como fuente de la información

En la reflexión sobre el origen y estructura del cosmos, la noción de infor-
mación adquiere un valor cada vez más destacado. Lejos de ser un concepto 
meramente técnico, la información puede ser entendida como el principio 
que organiza, estructura y dota de sentido a la materia. Es decir, no solo alu-
de a datos codificados, sino a la racionalidad subyacente que hace posible el 
orden en lo real. En este contexto, se propone una analogía entre la función 
que cumple la información en el ámbito científico y el papel que desempeña 
el Logos en la teología cristiana: así como la información hace inteligible el 
universo, el Logos es la inteligencia divina que da forma, coherencia y finali-
dad a la creación (Gregersen, 2013; Krzanowski, 2024).

Desde la filosofía de la naturaleza, la materia por sí sola no basta para expli-
car la realidad. Para que exista un cosmos y no un mero caos de partículas, 



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 331

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

es necesaria una instancia formal que organice y relacione los elementos. 
Esta intuición, presente ya en los presocráticos y desarrollada en el hilemor-
fismo aristotélico, encuentra una formulación contemporánea en la noción 
científica de información: la materia solo adquiere estructura, comporta-
miento y significado cuando está informada. La información, entonces, no es 
un añadido secundario, sino un componente esencial de la realidad, incluso 
en sus niveles más fundamentales.

La ciencia moderna ha profundizado esta visión. En física, la información se 
define como un conjunto organizado de datos que posee utilidad, estructura 
o significado dentro de un sistema (Jain, 2023). Este principio se manifiesta 
tanto en la organización interna de las partículas elementales como en las 
leyes que regulan sus interacciones; desde la física cuántica hasta la termodi-
námica el comportamiento del universo obedece a patrones que pueden ser 
descritos, codificados y pronosticados (Gell-Mann, 2003). Esta perspectiva 
encuentra respaldo en teorías actuales que sostienen que el universo puede 
ser interpretado como un sistema de procesamiento de información regido 
por estructuras matemáticas (Seife, 2009).

Desde esta base científica, la teología cristiana puede formular una potente 
analogía: el Hijo (identificado con el Logos) es el principio divino que en un 
nivel trascendente corresponde a lo que la información representa en el ni-
vel inmanente (Krzanowski, 2024). En el prólogo del evangelio de Juan, el 
Logos es presentado como la Palabra eterna de Dios, por medio de la cual 
“todas las cosas fueron hechas” (Jn 1,3). Esta afirmación encuentra un de-
sarrollo teológico en la carta a los colosenses: “Todo fue creado por medio 
de Él y para Él. Él es antes de todas las cosas, y en Él todas subsisten” (Col 1, 
16‑17). El Logos se presenta así como principio de orden, racionalidad y sub-
sistencia del cosmos; expresado de otro modo, es el modelo que estructura 
el universo desde dentro. Él da sentido a la materia y la hace comprensible. 
Conviene destacar que esta analogía no implica reducir al Hijo a un princi-
pio impersonal, implica más bien comprender que es quien revela el orden 
interno de lo existente. Su acción traspasa el instante inicial de la creación y 
se prolonga en la coherencia permanente del cosmos, haciéndolo inteligible.

Integrar esta analogía entre Logos e información permite ver la creación 
como un acto comunicativo de Dios, en el que la materia está informada 
por una Razón que la precede y la trasciende. En este marco, el Hijo aparece 
como el intérprete divino, el que hace posible que lo creado sea compren-
sible para la inteligencia humana. La afirmación cristológica de que “en Él 



332	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

todas las cosas subsisten” (Col 1, 17) puede leerse entonces como una de-
claración ontológica profunda: el orden, la estabilidad y la inteligibilidad del 
mundo no son rasgos accidentales sino expresión de un principio racional 
fundante. El Logos es, por tanto, el modelo arquetípico que sostiene y co-
munica la forma del universo. Esta perspectiva armoniza con ciertas tenden-
cias de la física contemporánea, que describen la realidad como configurada 
por estructuras matemáticas y relaciones de información (Barrow, 2007; He-
ller, 2009; Tegmark, 2014).

2.3. Dios Espíritu Santo como energía transformadora

Entre los conceptos fundamentales de la física, la energía ocupa un lugar 
central. Definida como la capacidad de un sistema para realizar trabajo, la 
energía se manifiesta en múltiples formas —cinética, térmica, electromag-
nética, etc.— y permite la transformación, el movimiento y la evolución de 
la materia. El primer principio de la termodinámica garantiza que, en todo 
proceso físico, la energía no se pierde, sino que se transforma, asegurando 
así la continuidad del cosmos (Ben-Naim, 2011). Esta fuerza invisible es res-
ponsable de todo cambio físico, desde el movimiento de las galaxias hasta 
las reacciones bioquímicas que sostienen la vida (McKee y McKee, 2020).

La energía encuentra un sorprendente paralelismo con la acción del Espíritu 
Santo, comprendido éste como el principio de vida y transformación. En la 
teología trinitaria, el Espíritu es una Persona divina cuya acción abarca desde 
la generación de la vida biológica hasta la transformación de la vida espiri-
tual. Según el Catecismo de la Iglesia Católica, “el Espíritu Santo es la fuente 
de vida, que, por su acción, da existencia a toda la creación” (CIC, n. 292). 
Desde esta perspectiva, el Espíritu es el soplo divino que vivifica y transforma 
la creación entera para conducirla hacia su plenitud. Esta dimensión vivifica-
dora se halla ya en el relato bíblico de la creación: “el Espíritu de Dios se cer-
nía sobre las aguas” (Gén 1,2). Esta imagen sugiere una presencia dinámica 
que prepara la materia informe para recibir estructura y vida. 

Tal como la energía física transforma sin ser visible, el Espíritu actúa interior-
mente de forma silenciosa. El paralelismo entre energía y Espíritu Santo se 
refuerza al considerar su modo de acción en el ser humano. En la tradición 
cristiana, el Espíritu insufla la vida espiritual, transformando interiormente al 
ser humano por la gracia. Es el principio dinámico de la santificación, que 
capacita al alma para crecer en la comunión con Dios. Así como la energía 
física permite el desarrollo de los sistemas materiales, el Espíritu permite el 



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 333

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

crecimiento espiritual, activando procesos de conversión, iluminación y reno-
vación interior (Koss-Chioino, 2007).

Desde esta analogía, puede decirse que el Espíritu Santo es al mundo lo que 
la energía es a la materia: el principio que impulsa, sostiene y transforma. 
Mientras que la energía física actúa en el contexto natural, el Espíritu lo hace 
principalmente en el ámbito sobrenatural. Por consiguiente, la analogía ofre-
ce una clave interpretativa fecunda para comprender la acción del Espíritu 
como una fuerza personal, invisible y esencial, que guía tanto el dinamismo 
cósmico como el espiritual (Yong, 2012). Además, a esta acción se suma 
un componente escatológico: el Espíritu no solo vivifica, sino que conduce 
a toda la creación hacia su plenitud final. Así como la energía se conserva y 
transforma según leyes internas del universo, el Espíritu Santo actúa como 
la fuerza que mantiene el cosmos orientado hacia su destino último: la re-
capitulación de todas las cosas en Cristo (Augustine, 2023). El universo no 
se dirige así hacia una entropía final sino a la consumación de un designio 
divino que el Espíritu anima desde dentro. 

Aunque ciencia y fe operan con categorías distintas, la analogía entre Per-
sonas divinas y dimensiones fundamentales de la realidad puede enrique-
cer nuestra comprensión del misterio trinitario. El Padre como principio de 
la materia, el Hijo como Logos que comunica la información, y el Espíritu 
Santo como energía que vivifica y transforma, constituyen un modelo sim-
bólico que refleja, de modo accesible y coherente, la unidad y distinción de 
las acciones divinas ad extra. Esta analogía no pretende obviamente ago-
tar el misterio, pero sí ofrecer una forma comprensible y contemporánea de 
contemplarlo. El hecho de que las nociones centrales de la física moderna 
—materia, información y energía— encuentren correspondencias plausibles 
con las funciones tradicionales atribuidas al Padre, al Hijo y al Espíritu Santo, 
sugiere que el diálogo entre ciencia y teología es fructífero en la búsqueda 
de una comprensión racional y articulada de la fe.

3.  ¿CÓMO OPERAN CAUSALMENTE LAS PERSONAS DIVINAS?

Acabamos de ver el modo en que las distintas Personas divinas podrían estar 
principalmente involucradas en las dimensiones de la realidad (materia, ener-
gía e información). Después de ver el “qué”, corresponde ahora examinar el 
“cómo”. Proponemos aquí una analogía que vincula cada Persona trinitaria con 
una de las causas aristotélicas (Aristóteles, ca. 350 a.C./1975). Estas atribuciones 



334	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

causales no deben entenderse de forma estricta y unívoca, sino como una apro-
ximación para iluminar la manera en que las tres personas divinas se relacionan 
con el mundo creado, en un contexto que subraya su unidad y distinción.

3.1. Dios-Padre como causa material

Aristóteles define la causa material como aquello de lo que algo está hecho, 
es decir, la sustancia o el sustrato que constituye una cosa. En el contexto de 
la creación, la causa material es fundamental, ya que es lo que permite que 
algo exista de manera concreta. Si aplicamos esta categoría a la Trinidad, 
podemos entender al Padre como el principio fundamental y la fuente origi-
naria de todo lo creado. En la revelación cristiana, Dios Padre es considerado 
el Creador del universo. Desde el principio de la Biblia, se hace evidente que 
es el Padre quien da origen a todo lo existente. En Génesis 1,1 se dice: “En 
el principio creó Dios los cielos y la tierra”. Esta creación no solo es un acto 
de voluntad divina, sino que también se muestra en la profundidad teológica 
como un acto que proviene del ser mismo de Dios.

El Padre es, por tanto, la causa material en la medida en que de Él proviene 
la existencia misma de todo lo creado. Aunque el Hijo y el Espíritu Santo 
también están involucrados en la creación, el Magisterio de la Iglesia resalta 
que la obra de la creación es atribuida especialmente al Padre, quien la rea-
liza “por medio del Hijo y en el Espíritu Santo” (CIC, n. 292). Y es que “Dios 
creó el mundo libremente, por amor, en un acto que es el inicio de todo y al 
mismo tiempo la razón de todo lo que existe» (CIC, n. 290).

En la actualidad, existe un renovado interés en la búsqueda de una com-
prensión más profunda del misterio de la acción divina en el mundo. En este 
sentido, algunos autores han propuesto interpretar la relación entre Dios y 
la creación desde categorías que evocan la noción de causa material, apli-
cada al Padre en sentido analógico. Así, ya pensadores como Whitehead 
(1929/1956) y Hartshorne (1948) concibieron lo divino casi como un sustra-
to ontológico en transformación. Desde perspectivas panenteístas, Clayton 
(2004) y Peacocke (2008) han sugerido que todo lo creado subsiste en Dios, 
inmerso en una matriz que sostiene su existencia. Sin embargo, para evitar el 
riesgo de confundir Creador y creación, autores como Tabaczek (2019) han 
reformulado estas intuiciones desde un tomismo renovado, preservando la 
trascendencia divina y profundizando en la participación ontológica del ser 
creado. En la misma línea, Hart (2013) ha subrayado que toda realidad finita 



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 335

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

se mantiene en el ser gracias a su continua participación en el acto creador 
del Padre. Estas intuiciones se ven reforzadas por las reflexiones actuales so-
bre la causalidad descendente, que afirman una determinación del ser desde 
estructuras superiores. Dodds (2012, 2017) ha mostrado que la sustancia 
aristotélica permite entender cómo el Padre actúa como principio ontológico 
que sostiene todo lo creado. No se trata, por consiguiente, solo de un origen 
físico sino del fundamento que hace posible la existencia misma de las cosas.

3.2. Dios-Hijo como causa formal

La causa formal en la filosofía aristotélica es aquella que da forma a una 
cosa, la que determina su esencia o naturaleza. En términos teológicos, el 
Hijo, como Logos eterno, puede entenderse como la causa formal de la crea-
ción, como el principio divino mediante el cual todas las cosas fueron he-
chas. San Pablo nos dice que, a través del Hijo, el Padre revela la forma de 
toda la creación: “Porque en Él fueron creadas todas las cosas, las del cielo 
y las de la tierra, las visibles y las invisibles... todo fue creado por Él y para 
Él” (Col 1, 16-17). Este texto subraya que, mientras que el Padre es el origen 
de la creación, el Hijo es quien da forma a esa creación de acuerdo con la 
voluntad divina del Padre. El Hijo no solo es el modelo ideal de la creación 
sino también la norma según la cual toda la creación debe ser comprendida. 
El Hijo es la causa formal en cuanto es el principio revelador de la verdad y 
de la estructura del cosmos. Además, como Redentor, establece la forma 
definitiva del hombre y del cosmos restaurado.

Diversos autores contemporáneos han profundizado en la comprensión del 
Hijo como causa formal de la creación, articulando la tradición cristiana con 
categorías filosóficas y científicas actuales. Hans Urs von Balthasar (1982) 
subrayó que el Hijo es la forma eterna de toda revelación, y que la estruc-
tura del mundo está modelada según el Verbo encarnado. Joseph Ratzinger 
(2000) recuperó el concepto del logos spermatikós, destacando que el Logos 
eterno da forma y sentido al cosmos. En el ámbito científico, Polkinghorne 
(1994) interpretó el Logos como principio inteligible que sustenta la raciona-
lidad del universo, asegurando su coherencia tanto ontológica como episte-
mológica. Torrance (1996) también sostuvo que las leyes naturales reflejan 
la Sabiduría eterna del Padre, de modo que conocerlas es entrar en contacto 
con la forma impresa por el Hijo en la creación. Esta perspectiva se ha visto 
enriquecida por teorías de la emergencia, como las propuestas por Clayton 
(2004), quien ha interpretado la causalidad formal como una propiedad real 



336	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

que emerge en niveles superiores de complejidad y constituye una huella del 
Logos en el proceso evolutivo. En este contexto, Tabaczek (2019) ha pro-
puesto una reinterpretación tomista de la causalidad formal, mostrando que 
el Logos actúa como principio estructurante del cosmos en un sentido on-
tológico y no meramente simbólico. De forma convergente, Feser (2017) ha 
afirmado que la causa formal ejercida por el Hijo no es un patrón abstracto, 
sino una fuente activa que moldea las cualidades esenciales de lo real. En 
definitiva, estas propuestas convergen en la idea de que el Hijo (en cuanto 
Logos), además de revelar el sentido del cosmos, constituye la forma según 
la cual todas las cosas han sido creadas.

3.3. Dios-Espíritu Santo como causa eficiente

La causa eficiente es aquella que hace que una cosa sea el agente o princi-
pio del movimiento. En el caso de la Trinidad, el Espíritu Santo es entendido 
como la causa eficiente de la creación y de la salvación. Es el Espíritu quien 
da vida y movimiento a todo lo creado, quien “da aliento” a la creación para 
que exista y se desarrolle.

Desde la perspectiva bíblica, el Espíritu Santo es quien actúa activamente 
en la creación. En Génesis 1,2, se nos dice que “el Espíritu de Dios se cernía 
sobre las aguas”. En la creación, el Espíritu Santo no es simplemente un 
espectador, sino que tiene un papel activo. Su acción se refleja también en 
la obra de la redención, ya que el Espíritu Santo es quien santifica a los fie-
les, actuando en los corazones de los creyentes para hacer de ellos nuevas 
criaturas en Cristo. En el CIC se afirma que “el Espíritu Santo es el ‘don’ de 
Dios que da vida a la creación y la renueva continuamente” (CIC, n. 727). El 
Espíritu Santo, entonces, es la causa eficiente en tanto que es el que mueve, 
vivifica y realiza la obra redentora en el corazón del hombre. Es el que permi-
te que la voluntad del Padre y la obra del Hijo se concreten en los corazones 
de los fieles y en la historia.

La comprensión del Espíritu Santo como causa eficiente ha sido retomada 
por numerosos autores, especialmente por los denominados “científicos teó-
logos”, quienes buscan articular la acción del Espíritu con la dinámica del 
mundo natural. Así, por ejemplo, John F. Haught (2000) interpreta la acción 
del Espíritu como el impulso creativo que introduce novedad y direccionali-
dad en la historia del cosmos; esta historia es entendida no como una se-
cuencia de eventos cerrados sino como un transcurrir abierto al futuro. En 



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 337

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

esta misma línea, Arthur Peacocke (1993) subraya que el Espíritu puede ser 
concebido como el principio activo de autoorganización y complejidad cre-
ciente en los sistemas biológicos, lo que permite integrar la teología trinitaria 
con una lectura científica del mundo en evolución. Denis Edwards (2006) 
también desarrolla esta perspectiva, al presentar al Espíritu como el agente 
divino que opera desde dentro de la creación, posibilitando la emergencia de 
nuevas formas de vida y conciencia. Para todos estos autores, la acción del 
Espíritu no es un elemento extrínseco a la naturaleza, sino que constituye su 
propio dinamismo interno, por medio del cual el plan del Padre y la forma 
del Hijo se hacen operativos en el devenir del universo. De forma más sis-
temática, Sarah Coakley (2013) ha argumentado que el Espíritu representa 
el poder de transformación y de integración que da unidad y dirección a 
los procesos personales, históricos y cósmicos. La causa eficiente del Espíritu 
Santo encuentra eco en el enfoque procesual de Joseph A. Bracken (2001, 
2014). Este teólogo ha propuesto que la acción del Espíritu se refleja como 
energía activa que “pre-hende”2, mueve y configura el proceso cósmico des-
de el interior de un campo relacional ampliado. En conclusión, estas visiones, 
coherentes con la teología católica cuando se entienden en sentido parti-
cipativo y no panteísta, permiten redescubrir al Espíritu Santo como causa 
eficiente, vivificadora y transformadora de todo cuanto existe.

3.4. La Trinidad como causa final

La causa final es el propósito de una cosa, aquello por lo cual existe. Por 
consiguiente, la causa final de toda la creación no puede ser otra que Dios 
mismo, y más concretamente, el amor trinitario compartido por el Padre, el 
Hijo y el Espíritu Santo.

En este sentido, si las otras causas pueden distinguirse analógicamente en 
relación con cada Persona divina, la causa final trasciende esta distinción y se 
sitúa en la comunión misma de la Trinidad. El fin último de todo lo creado es 
la comunión de amor que constituye al Dios trino, y que se manifiesta osten-
siblemente en la historia de la salvación. 

2   El término pre-hender proviene del filósofo Alfred North Whitehead (1956), quien lo 
usó para describir cómo toda entidad en el universo “captura” aspectos de otras entida-
des, integrándolos en su propia experiencia. Aquí se aplica a la acción del Espíritu como 
principio relacional y configurador.



338	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

El Catecismo de la Iglesia Católica afirma claramente: “El fin último de la 
creación es la gloria de Dios” (n. 293). Esta gloria se entiende como la mani-
festación del amor divino comunicado libremente y que llama a la criatura a 
participar de Él. Así lo expresa Jesús en el Evangelio: “Mi alimento es hacer la 
voluntad del que me ha enviado y llevar a cabo su obra” (Jn 4,34). La volun-
tad del Padre, realizada por el Hijo y comunicada en el Espíritu, tiene como 
fin la participación de todos los seres humanos en la vida trinitaria. Esta par-
ticipación no es un añadido externo a la creación, sino que constituye su 
sentido último y más profundo: todo ha sido creado para que, en Cristo y 
por el Espíritu, podamos entrar en comunión con el Padre.

En conclusión, si bien las tres Personas divinas participan inseparablemente 
en toda la obra de Dios ad extra, la aplicación analógica de las cuatro causas 
aristotélicas permite enriquecer nuestra comprensión de la creación como un 
acto trinitario: el Padre como origen (material), el Hijo como modelo (forma), 
el Espíritu como acción (eficiente) y la Trinidad entera como meta (final). En 
esta visión, la causa final no puede reducirse a una sola Persona, sino que 
expresa la comunión amorosa que es Dios mismo y que da sentido a toda la 
creación.

4.  ¿CUÁL ES LA FINALIDAD DE LAS PERSONAS DIVINAS?

Después de examinar “qué” constituye la creación —considerando los nive-
les material, energético e informacional— y de indagar en el “cómo” —con-
siderando las causas material, formal y eficiente— llegamos al “para qué” 
de todo ello. Esta última cuestión nos lleva a profundizar en la causa final, 
que inicialmente podría parecer que queda fuera del esquema Trinitario, 
pero no es así, pues es precisamente esta causa la que orienta todo hacia 
el propósito último de la existencia. La causa final es fundamental en Teo-
logía, pues señala el sentido profundo de la creación y de la historia. Aquí 
analizaremos cómo las distintas Personas de la Trinidad están implicadas en 
la teleología del universo, prestando especial atención al vínculo entre causa 
final y amor divino.

En Teología, la causa final se refiere al propósito para el que algo ha sido 
creado. Es el “para qué” de todas las cosas, la razón última de su existencia. 
Esta causa final no se entiende como un fin utilitarista sino como un propó-
sito pleno, una culminación de la existencia llamada a la perfección. Según 



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 339

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

la teología cristiana, todo ha sido creado para conducirnos a Dios, es decir, 
para conocerlo, amarlo y así glorificarlo. El Catecismo de la Iglesia Católica 
nos recuerda que “todo fue creado por Él y para Él” (Col 1, 16), lo que 
implica que la razón última de la creación y de cada ser en el universo es la 
gloria y la comunión con el Creador.

Al examinar el “para qué” de la realidad desde una perspectiva trinitaria, 
podemos atribuir ciertas apropiaciones a las personas divinas. Es cierto que 
todas tienen simultáneamente una relación única y complementaria con la 
causa final, pero se manifiesta en tres aspectos distintos, aunque profunda-
mente interrelacionados: la finalidad estructural, la finalidad perfectiva y la 
finalidad relacional3. Veámoslas.

4.1. El Padre: la finalidad estructural

La finalidad estructural designa aquella orientación al fin que está inscrita 
en la misma constitución ontológica de los seres, de modo que su forma, 
orden y dinamismo interior reflejan ya una dirección hacia la plenitud. No 
se trata de un fin añadido externamente, sino de una teleología implícita en 
la estructura misma de lo creado, que manifiesta un designio previo. Desde 
esta perspectiva, puede comprenderse el papel del Padre como aquel que, 
al crear, no solo origina el ser, sino que imprime en él un orden finalista que 
orienta toda la realidad hacia su perfección en Dios.

El Padre, como principio absoluto y fontal de toda la creación, es el que 
da origen a la existencia misma. Según la doctrina cristiana, es Él quien ha 
establecido no solo la existencia de las criaturas sino también el orden y la 
estructura que rigen el cosmos. Este orden no es arbitrario, pues responde a 
un propósito divino: la perfección final de todo lo creado. “Dios, en su sabi-
duría, ha creado el universo con un orden y un propósito” (CIC, n. 299). La 
voluntad del Padre es la que fundamenta y sostiene todas las leyes naturales 
que gobiernan el funcionamiento del universo. No solo es el origen de la 
existencia de todo lo que es, sino que también le da un sentido y una razón, 
dirigiéndolo hacia un fin determinado. En este sentido, el Padre no solo crea, 

3   Esta clasificación no proviene de ningún autor o teoría, pero puede reconstruirse a 
partir de la tradición filosófico-teológica: la finalidad estructural se inspira en teorías de 
la forma; la finalidad perfectiva se encuentra enraizada en la teleología moral clásica y la 
finalidad relacional refleja desarrollos propios de la teología trinitaria. Constituye, pues, 
una propuesta sintética fundamentada.



340	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

sino que orienta toda la creación hacia un propósito superior: la glorifica-
ción de Su nombre y la bienaventuranza de los seres creados. La creación, 
entonces, no es simplemente una manifestación de la voluntad divina en su 
inicio, sino también el medio a través del cual la gloria de Dios se revela y se 
cumple.

Como dice la Escritura, “todo fue creado por Él y para Él” (Col 1,16), lo que 
subraya que el destino final de todo lo creado es encontrar su perfección y 
su plena realización en Dios. La creación misma, en su estructura ordenada 
y su desarrollo, es una manifestación del plan divino, cuyo fin último es que 
todas las cosas, a través del Padre, alcancen su perfección en la comunión 
con Él. Así, la voluntad del Padre es la que da sentido y dirección a todo lo 
existente, orientándolo hacia el bien supremo, que es Dios mismo.

Esta comprensión de la finalidad estructural ha sido recogida por diversos 
científicos-teólogos contemporáneos, quienes ven en el orden del univer-
so algo más que una regularidad física: una orientación intrínseca hacia la 
plenitud. John F. Haught (2000) interpreta el proceso evolutivo como por-
tador de una direccionalidad interna que remite a una promesa inscrita en 
la estructura misma del cosmos, expresión del designio del Padre. De modo 
similar, Arthur Peacocke (1993) sostiene que la complejidad creciente en 
los sistemas naturales refleja una finalidad inmanente que no se opone a la 
ciencia, sino que la trasciende en clave teológica. Denis Edwards (2010) su-
braya que el dinamismo de la creación, más allá de su origen, tiene también 
un sentido escatológico: todo lo creado tiende hacia su cumplimiento en 
Dios. Estas perspectivas, en continuidad con la doctrina cristiana, reconocen 
en la estructura misma de la realidad una orientación finalista que remite a la 
voluntad amorosa del Padre.

4.2. El Hijo: La finalidad perfectiva

La finalidad perfectiva se refiere al fin como plenitud alcanzada, es decir, a 
la realización del ser en conformidad con su esencia y con el designio divino 
que lo llama a la perfección. A diferencia de la finalidad estructural, que está 
inscrita desde el origen en la forma del ser, la finalidad perfectiva implica un 
proceso dinámico por el cual el ente se transforma y se eleva hasta su cum-
plimiento último. En este horizonte, el Hijo, como Verbo encarnado, aparece 
como el modelo y mediador a través del cual toda la creación encuentra su 



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 341

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

plenitud. Su misión redentora actúa eficazmente para conducir todo hacia su 
transformación y perfección en Dios.

El Hijo, en su realidad como el Verbo eterno de Dios, desempeña un papel 
central en la realización del propósito divino para la creación. Él es el princi-
pio mediador a través del cual todo lo creado alcanza su finalidad y perfec-
ción. Como modelo perfecto de la humanidad y de la creación misma, Cristo 
guía al cosmos y a la humanidad hacia su plenitud. La finalidad perfectiva 
de la creación se refiere al proceso por el cual el universo, en su totalidad, se 
conforma al propósito divino, alcanzando la perfección a través de su unidad 
con Dios.

En Cristo, esta perfección no solo se revela como el cumplimiento del or-
den establecido por Dios, sino también como el medio por el cual se lleva a 
cabo la restauración y la redención del mundo caído. Como afirma el libro 
del Apocalipsis, Cristo es “el Alfa y la Omega, el principio y el fin de todas 
las cosas” (Ap 22,13), lo que subraya su papel integral en la totalidad del 
plan divino, desde su inicio hasta su consumación. En su encarnación, vida, 
muerte y resurrección, el Hijo realiza la transformación y renovación de la 
creación, llevando todo hacia su perfección última en unión con el Padre.

Cada acción de Cristo, desde su misión en la Tierra hasta su continuo trabajo 
en la vida de los creyentes, tiene como finalidad la plenitud de la creación 
y la humanidad. Este proceso no se limita a un mero cumplimiento de le-
yes divinas, sino que involucra la restauración profunda de la humanidad y 
del mundo, orientándolos hacia su reconciliación con Dios. Así, el Hijo, en 
su obra redentora, lleva a toda la creación hacia la unidad definitiva con el 
Padre, cumpliendo el propósito de restauración y perfección que Dios había 
previsto desde el principio.

Esta concepción de la finalidad perfectiva ha sido desarrollada por diversos 
autores que han buscado integrar la cristología con una perspectiva evolu-
cionista del cosmos. John F. Haught (2010) interpreta el devenir del universo 
como una historia abierta a la novedad y cuya plenitud escatológica se revela 
en Cristo como destino último. Denis Edwards (2014) refuerza esta idea, al 
presentar al Verbo encarnado como quien conduce todas las cosas hacia su 
consumación en Dios (ya no solo mediante su restauración sino asimismo 
mediante su transfiguración). Ilia Delio (2014) propone que Cristo es quien 
orienta la evolución hacia la comunión y la unidad. De forma afín, Arthur 
Peacocke (2008) sugiere que el proceso evolutivo puede entenderse teológi-
camente como orientado hacia una realización personal, cuyo paradigma es 



342	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Cristo. John Polkinghorne (2007) destaca que la resurrección de Cristo anti-
cipa la nueva creación y otorga sentido al carácter incompleto pero finalista 
del universo. Por su parte, Ian Barbour (1997) admite que Cristo puede ser 
contemplado como expresión del destino último de toda la creación. Estas 
interpretaciones convergen con el pensamiento científico, en la medida en 
que asumen la dinámica evolutiva del universo como un proceso real, con-
tingente y abierto, pero añaden un elemento teológico crucial: ese proceso, 
lejos de ser azaroso o ciego, está orientado hacia la plenitud, una plenitud 
cuya forma definitiva se manifiesta en el Hijo.

4.3. El Espíritu Santo: la finalidad relacional

La finalidad relacional designa el fin último como comunión, es decir, como 
plena participación del ser creado en una relación amorosa, recíproca y 
transformante en Dios. A diferencia de la finalidad estructural (que ordena 
el ser) y de la perfectiva (que lo lleva a su plenitud), la finalidad relacional 
subraya que el destino más elevado de cuanto ha sido creado es su inte-
gración viva y personal en el amor trinitario. En este horizonte, el Espíritu 
Santo se manifiesta como el principio de comunión, aquel que une, vivifica y 
configura a la creación —y especialmente a la Iglesia— como espacio real de 
participación en la vida divina.

El Espíritu Santo actúa como el vínculo que une todo lo creado con Dios, 
completando así la obra trinitaria en la creación. Mientras que el Padre es el 
principio y el Hijo es el medio por el cual la creación alcanza su perfección, el 
Espíritu Santo es quien establece la finalidad relacional de toda la creación. 
Tiene como propósito alcanzar la participación en una relación dinámica y 
amorosa con Dios. Esta comunión profunda, de amor y unidad, es el destino 
último hacia el que toda la creación se encuentra orientada.

El Espíritu Santo es el vínculo de amor eterno entre el Padre y el Hijo. Su 
misión es expandir esta relación trinitaria a toda la creación, uniendo a los 
seres humanos en una auténtica comunión con Dios. A través de la gracia y 
la santificación, el Espíritu guía a los creyentes en su camino hacia una vida 
plena en Dios, capacitando a los cristianos para vivir en el amor divino y par-
ticipar activamente de la comunión con la Trinidad. En la vida cristiana, el Es-
píritu Santo no solo santifica a los individuos, sino que también transforma a 
la Iglesia en un cuerpo místico, una comunión de amor, que refleja la unidad 
de los creyentes en Cristo.



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 343

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

De este modo, el Espíritu Santo no solo cumple su función de santificación 
individual, sino que también actúa como el principio que configura y da vida 
a la Iglesia, convirtiéndola en un lugar vivo de unión y participación en el 
amor divino. La misión del Espíritu es, por tanto, esencialmente relacional: 
no solo santifica, sino que construye y mantiene la comunión entre Dios y su 
creación, llevando todo hacia la unidad en Cristo. Como subraya el Catecis-
mo de la Iglesia Católica, “es el Espíritu Santo quien da vida a la Iglesia y la 
constituye como Cuerpo de Cristo” (CIC, n. 798).

Esta visión del Espíritu Santo como principio de la finalidad relacional ha 
sido acogida y profundizada por varios científicos-teólogos contemporáneos, 
quienes han destacado el papel del Espíritu en la dimensión comunitaria, 
dinámica y participativa del universo. Denis Edwards (2010) subraya que el 
Espíritu Santo no solo actúa en la historia de la salvación, sino que está 
presente en el tejido mismo del cosmos, guiando a la creación hacia una 
comunión creciente con Dios. Ilia Delio (2014) interpreta la evolución como 
un proceso de creciente relacionalidad, en el que el Espíritu opera como 
energía unificadora que impulsa la convergencia y la comunión. John F. Hau-
ght (2000) defiende que el dinamismo del universo no puede entenderse 
plenamente sin reconocer una dimensión profunda de apertura al otro y al 
futuro, lo cual se cumple teológicamente en la comunión trinitaria. Arthur 
Peacocke (1993) también reconoce que la finalidad última del ser no es me-
ramente estructural ni individual, sino profundamente relacional, encontran-
do en el Espíritu Santo el principio que vivifica y vincula toda realidad. Estas 
propuestas convergen con el pensamiento científico actual al asumir que el 
universo evoluciona a través de redes de interdependencia y cooperación, 
pero lo amplían teológicamente al afirmar que esa relacionalidad encuentra 
su plenitud y sentido último en la comunión amorosa con Dios que el Espí-
ritu mismo realiza.

4.4. El amor como alfa y omega

El alma de toda la realidad es el amor. No cualquier amor, sino el amor eter-
no y personal que constituye el ser mismo de Dios (1 Jn 4,8). Esta verdad 
no se añade externamente al misterio trinitario, sino que brota de su misma 
esencia: el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo existen en una comunión de 
amor que desborda hacia la creación. Cada Persona divina actúa con una 
impronta particular en la orientación del universo. El Padre establece el or-
den que da consistencia al ser. El Hijo conduce todo a su plenitud. El Espíritu 



344	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Santo vincula lo diverso y lo llama a la unidad. Sin embargo, más allá de esta 
distinción de apropiaciones, la finalidad última permanece indivisa: toda la 
creación ha sido llamada a participar de la vida del Dios trino.

Este amor no es una fuerza impersonal, es comunión real, donación mutua, 
apertura fecunda. Por ello, el universo no ha sido creado solo para existir 
o alcanzar su perfección sino para participar en una relación viva con Dios. 
Desde las primeras páginas del Génesis hasta la visión final del Apocalip-
sis, el mensaje es claro: el mundo camina hacia la comunión plena con su 
Creador.

Contemplar esta finalidad nos llena de asombro. Todo lo que existe encuen-
tra su sentido más profundo en este destino: ser acogido en el Amor que no 
tiene ni principio ni fin. La Trinidad no solo da origen al cosmos. También lo 
atrae, lo sostiene y lo transforma, conduciéndolo hacia su cumplimiento en 
la alegría sin término de su propio ser.

Así, el Amor no es solo el alfa y el omega en un sentido simbólico. Es el 
origen, la dirección y la plenitud del camino. Todo ha salido de Dios, todo 
encuentra su forma en Dios, y todo está llamado a volver a Dios. 

Esta intuición, según la cual el amor trinitario constituye tanto el origen 
como el destino del universo, ha sido tratada por diversos científicos-teólo-
gos contemporáneos, que reconocen en el dinamismo del cosmos la huella 
de un amor personal. El universo no es, pues, fruto del azar ni de una ne-
cesidad ciega, sino expresión de un designio amoroso que lo orienta hacia 
la comunión. La inteligibilidad del mundo, su apertura a la novedad y su 
capacidad para generar vida y conciencia son para Polkinghorne (2007) sig-
nos de un propósito que tiene su fuente en el Amor eterno de Dios. En esta 
misma línea, Delio (2013) propone que el amor es la energía unificadora que 
impulsa la evolución hacia la plenitud en Cristo, en quien todo alcanza su 
realización definitiva. Edwards (2014), por su parte, destaca que el Espíritu 
Santo es quien une y transforma toda la creación, posibilitando una historia 
de comunión con Dios. En estas visiones convergen ciencia y teología: el 
cosmos, en su estructura relacional y abierta, refleja un origen y una meta 
que no son meramente físicos, sino profundamente personales. Así, el amor, 
entendido como comunión trinitaria, no solo explica el porqué del universo, 
sino también hacia dónde se dirige.



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 345

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Tabla 1. Analogías sobre la acción de las Personas divinas

Pregunta Perspectiva Analogía Elementos

¿Qué hacen? Física Cosmológica Manifestación: Materia  

– Información – Energía

¿Cómo lo hacen? Metafísica Ontológica Causa: Material – Formal  

– Eficiente / Final

¿Para qué lo hacen? Escatológica Teleológica Finalidad: Estructural  

– Perfectiva – Relacional

5.  CONCLUSIONES

Esta aproximación, basada en nuevas analogías, abre un camino de entendi-
miento más profundo del misterio de Dios, que es uno en esencia, pero trino 
en personas, y revela cómo las acciones divinas se entrelazan en una relación 
de entrega mutua, continua y total. Hemos analizado cómo es posible esta-
blecer un cierto paralelismo entre las “ventanas” por las que nos asomamos 
a la realidad (materia, energía e información) y los modos de participación de 
las divinas Personas en la creación y en la vida espiritual. Asimismo, hemos 
presentado el papel del Padre como origen (causa material), el del Hijo como 
revelador del designio divino (causa formal) y el del Espíritu Santo como el 
vivificador (causa eficiente) de la santificación, constituyendo la unidad del 
Dios-Amor la causa final de todo lo creado. Por último, hemos establecido 
una asociación entre las finalidades (estructural, perfectiva y relacional) como 
“guías” de acción de cada una de las Personas Divinas, pero donde todas 
ellas se encuentran inseparablemente unidas igualmente en el Amor. 

Este ejercicio de reflexión pretende ofrecer elementos que contribuyan a una 
mejor comprensión del misterio de Dios desde categorías filosófico-científi-
cas. Sin embargo, su mayor valor no reside, posiblemente, en la claridad con-
ceptual que pueda aportar, sino en la capacidad de suscitar asombro ante la 
acción de Aquel que, siendo invisible, se hace presente en todo lo que existe. 
En toda búsqueda sincera de verdad, belleza o bondad se percibe un eco 
de la comunión trinitaria. Reconocer esa huella en la dinámica del mundo 
enriquece la comprensión, suscita la admiración y conduce a la adoración del 
Dios vivo, cuya acción amorosa sostiene y transforma toda la realidad.



346	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Referencias

	– Agustín de Hipona. (2007). La Trinidad (J. Marías, Trad.). BAC. (Obra original 
publicada en 417). 

	– Agustín de Hipona. (1999). La ciudad de Dios (M. J. Torralba, Trad.). BAC. 
(Obra original publicada ca. 426) 

	– Alastair, R. (1988). Física cuántica. ¿Ilusión o realidad? Alianza Editorial. 
	– Aristóteles. (1975). Metafísica (P. de Azcárate, Trad.). Espasa-Calpe. (Obra ori-

ginal publicada ca. 350). 
	– Augustine, D. C. (2023). The Spirit of Pentecost and the Future of Crea-

tion: Reflection on Steven M. Studebaker’s Pneumatological Proposal from 
an Eastern European Perspective. Pneuma, 45(3-4), 451-465. https://doi.or-
g/10.1163/15700747-bja10102

	– Balthasar, H. U. von. (1982). Theo-Drama: Theological Dramatic Theory, Vol. 
II: The Dramatis Personae: Man in God. Ignatius Press. 

	– Balthasar, H. U. von (1985). Teodramática I: La acción. Encuentro. 
	– Barbour, I. G. (1997). Religion and Science: Historical and Contemporary Is-

sues. Harper SanFrancisco. 
	– Barrow, J. D. (2007). New Theories of Everything: The Quest for Ultimate 

Explanation. Oxford University Press. 
	– Benedicto XVI. (2006). La Trinidad es amor. San Pablo. 
	– Ben-Naim, A. (2011). La entropía desvelada: El mito de la segunda ley de la 

termodinámica y el sentido común. Tusquets Editores. 
	– Boff, L. (1986). La Trinidad, la sociedad y la liberación. Sal Terrae. 
	– Bracken, J. A. (2001). The One in the Many: A Contemporary Reconstruction 

of the God‑World Relationship. Eerdmans. 
	– Bracken, J. A. (2014). The World in the Trinity: OpenEnded Systems in Scien-

ce and Religion. Fortress Press. 
	– Clayton, P. (2004). Mind and Emergence: From Quantum to Consciousness. 

Oxford University Press. 
	– Coakley, S. (2013). God, Sexuality, and the Self: An Essay ‘On the Trinity’. 

Cambridge University Press. 
	– Conferencia Episcopal Española. (2003). Catecismo de la Iglesia Católica (2ª 

ed.). BAC (Obra original publicada en 1992). 
	– Delio, I. (2013). The Unbearable Wholeness of Being: God, Evolution, and the 

Power of Love. Orbis Books. 
	– Delio, I. (2014). Cristo en evolución. Sal Terrae. (Obra original publicada en 

2003). 
	– Dodds, M. J. (2012). Scientific Vetoes and the “Hands-off” God: Divine Im-

manence, Quantum Mechanics, and the Search for a Better Way. Theology 
and Science, 10(1), 89‑94. https://doi.org/10.1080/14746700.2012.639216



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 347

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Dodds, M. J. (2017). Unlocking Divine Action: Contemporary Science and 
Thomas Aquinas. Catholic University of America Press. 

	– Edwards, D. (2006). El Dios de la evolución. Una teología trinitaria. Sal Terrae. 
	– Edwards, D. (2010). How God Acts: Creation, Redemption and Special Divine 

Action. Fortress Press. 
	– Edwards, D. (2014). Partaking of God: Trinity, Evolution, and Ecology. Litur-

gical Press. 
	– Edwards, J. (2003). An Essay on the Trinity. Yale University Press (Obra origi-

nal publicada en 1758). 
	– Feser, E. C. (2014). Scholastic Metaphysics: A Contemporary Introduction. 

Editiones Scholasticae. 
	– Fritzsch, H. (1994). Los quarks, la materia prima de nuestro Universo. Alianza 

Universidad. 
	– Gell-Mann, M. (2003). El quark y el jaguar: Aventuras en lo simple y lo com-

plejo. Tusquets Eds. 
	– Giles, K. N. (2012). The Eternal Generation of the Son: Maintaining Ortho-

doxy in Trinitarian Theology. InterVarsity Press. 
	– Gregersen, N. H. (2013) God, Information, and Complexity: From Descriptive 

to Explorative Metaphysics, Theology and Science, 11(4), 394-423, https://
doi.org/10.1080/14746700.2013.866475 

	– Gregorio de Nisa. (2006). Sobre la Trinidad. En M. González (Ed.), Teología 
patrística griega (pp. 112‑145). Ciudad Nueva. (Obra original publicada en 
380). 

	– Gregorio Nacianceno (1996). Discursos teológicos. BAC. (Obra original publi-
cada en 381). 

	– Hart, D. B. (2013). The Experience of God: Being, Consciousness, Bliss. Yale 
University Press. 

	– Hartshorne, C. (1948). The Divine Relativity: A Social Conception of God. 
Yale University Press. 

	– Haught, J. F. (2000). God After Darwin: A Theology of Evolution. Westview 
Press. 

	– Haught, J. F. (2010). Making Sense of Evolution: Darwin, God, and the Dra-
ma of Life. Westminster John Knox Press. 

	– Heller, M. (2009). Ultimate Explanations of the Universe. Springer. 
	– Hoke, K. L., Zimmer, S. L., Roddy, A. B., Ondrechen, M. J., Williamson, C. 

E., & Buan, N. R. (2022). Reintegrating Biology Through the Nexus of Ener-
gy, Information, and Matter. Integrative and comparative biology, 61(6), 
2082‑2094. https://doi.org/10.1093/icb/icab174

	– Jain, S. (2023, junio 5). What is data vs. what is information. Bloomfire. ht-
tps://bloomfire.com/blog/data-vs-information/ 

	– Juan Pablo II (1979). Redemptor Hominis. San Pablo. 



348	 Marcos Ruiz Soler	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Juan Pablo II (1980). Dives in Misericordia. San Pablo. 
	– Juan Pablo II (1986). Dominum et Vivificantem. San Pablo. 
	– Juan Pablo II (1998). Fides et Ratio. San Pablo. 
	– Koss‐Chioino, J., (2006) “SPIRITUAL TRANSFORMATION, HEALING, AND 

ALTRUISM: INTRODUCTION TO THE SYMPOSIUM”, Zygon: Journal of Re-
ligion and Science 41(4), 869‑876. doi: https://doi.org/10.1111/j.1467-
9744.2006.00784.x

	– Krzanowski, R. (2024) Information and Biblical Logos Revisited. Theology and 
Science, 22(3), 474-484. https://doi.org/10.1080/14746700.2024.2359188 

	– Landauer, R. (1961). Irreversibility and heat generation in the computing pro-
cess. IBM Journal of Research and Development, 5(3), 183‑191. https://doi.
org/10.1147/rd.53.0183 

	– Lewis, C. S. (2000). Mere Christianity. HarperOne. 
	– Liu, J., Lu, J., Wang, C., & Jiang, J.-H. (2024). Inferring general links between 

energetics and information with unknown environment. Physical Review Re-
search, 6(3), 033202. https://doi.org/10.1103/PhysRevResearch.6.033202

	– Marmion, D., & Van Nieuwenhove, R. (2010). An Introduction to the Trinity. 
Cambridge University Press. 

	– McKee, T., & McKee, J. R. (2020). Energy. In Human Ecology: How Nature 
and Culture Shape Our World (Chapter 4). Oxford University Press. 

	– Peacocke, A. (1993). Theology for a Scientific Age: Being and Becoming ‑ Na-
tural, Divine and Human. SCM Press. 

	– Peacocke, A. (2001). All That Is: A Naturalistic Faith for the Twenty-First Cen-
tury. Fortress Press. 

	– Peacocke, A. (2008). Los caminos de la ciencia hacia Dios. EL final de toda 
nuestra exploración. Sal Terrae. 

	– Penrose, R. (1995). La nueva mente del emperador: La teoría de la conciencia 
y la física fundamental. Editorial Crítica. 

	– Polkinghorne, J. (1994). Science and Christian Belief. SPCK. 
	– Polkinghorne, J. (2007). Explorar la realidad. La interrelación de ciencia y re-

ligión. Sal Terrae. 
	– Rahner, K. (1961). Escritos de Teología I. Taurus. 
	– Rahner, K. (2005). Sobre la inefabilidad de Dios. Herder. 
	– Ratzinger, J. (2000). Introducción al cristianismo. Ediciones Sígueme. 
	– Ricardo de San Víctor. (2004). De Trinitate. Editorial Monte Carmelo. (Obra 

original publicada en 1175). 
	– Rovira-Belloso, J. M. (1998). Tratado de Dios Uno y Trino. Secretariado Trini-

tario. 
	– Sayés, J. A. (2013). Comprender la Trinidad. San Pablo.
	– Seife, C. (2009). Descodificando el universo. Ellago.
	– Swain, S. R. (2020). The Trinity: An Introduction. Crossway.



	 La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para pensar…	 349

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Tabaczek, M. (2019). Emergence: Towards a New Metapyhsics and Philoso-
phy of Science. University of Notre Dame Press.

	– Tegmark, M. (2014). Our Mathematical Universe: My Quest for the Ultimate 
Nature of Reality. Knopf.

	– Teilhard de Chardin, P. (1955). El fenómeno humano. Ediciones Mondadori.
	– Tertuliano. (2002). Contra Praxeas. En A. Piolanti (Ed.), Tratados teológicos 

trinitarios (pp. 51‑89). BAC. (Obra original publicada en 215).
	– Tomás de Aquino. (2005). Suma Teológica (Vol. I). BAC. (Obra original publi-

cada en 1265).
	– Torrance, T. F. (1996). Theological and Natural Science. Oxford University 

Press. 
	–  Vopson, M. M. (2019). The mass-energy-information equivalence principle. 

AIP Advances, 9(9), 095206. https://doi.org/10.1063/1.5123794
	– Vopson, M. M. (2022). Experimental protocol for testing the mass‑energy‑in-

formation equivalence principle. AIP Advances, 12(3), 035311. https://doi.
org/10.1063/5.0087175 

	– Weinberg, S. (2016). Los tres primeros minutos del universo. Alianza Edito-
rial.

	– Whitehead, A. N. (1956). Proceso y realidad. Editorial Losada. (Obra original 
publicada en 1929).

	– Yong, A. (2012). The cosmic breath: Spirit and nature in the Christianity‑Bu-
ddhism‑science trialogue (Vol. 4). Brill. https://doi.org/10.1163/9789004 




