LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE:
NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR
EL MISTERIO TRINITARIO

The Action of the Invisible God: New Analogies
for Thinking the Trinitarian Mystery

Marcos Ruiz Soler

Universidad de Mélaga
marcos.ruiz@uma.es / https://orcid.org/0009-0009-3520-6301

Recibido: 12 de mayo de 2025
Aceptado: 3 de julio de 2025
DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.005

RESUMEN: La Teologia ha recurrido histéricamente a diversas analogias para expresar el
misterio del Dios Trinitario. Este trabajo prosigue esta misma via, proponiendo nuevas
analogias que encuentran su inspiracién en desarrollos contemporaneos de la ciencia. En
particular, se examina el papel de las Personas divinas en la constitucién de la realidad, a
la luz de la profunda interrelacién entre materia, energia e informacién como estructuras
fundamentales del cosmos. A partir de esta base, se establece una correspondencia entre
cada Persona trinitaria y una de las causas aristotélicas, lo que permite iluminar el obrar
divino desde una perspectiva ontolégica integrada. Finalmente, se expone cémo cada
Persona se implica de modo propio en la finalidad Ultima de todo lo creado, mostrando
asi la orientacion teleolégica del universo hacia la comunién plena con el Dios-Amor.
PALABRAS CLAVE: Trinidad, materia, informacién, energia, causalidad aristotélica, te-
leologfa.

ABSTRACT: Theology has historically drawn upon various analogies to articulate the mys-
tery of the Triune God. This study continues along that path, proposing new analogies
inspired by contemporary developments in science. It specifically explores the role of the
Divine Persons in the constitution of reality, in light of the profound interrelation between
matter, energy, and information as foundational structures of the cosmos. Building on
this framework, the article establishes a correspondence between each Person of the
Trinity and one of the Aristotelian causes, thereby offering an integrated ontological pers-
pective on divine action. Finally, it examines how each Person contributes uniquely to
the ultimate purpose of all creation, revealing the teleological orientation of the universe
toward full communion with the God who is Love.

KEYWORDS: Trinity, matter, information, energy, Aristotelian causality, teleology.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 - e-ISSN 2659-4536 323-349



324 MARCOS RUIZ SOLER

1. INTRODUCCION

Adentrarse en el misterio divino implica acercarse a los limites mismos de
nuestra razén, pues su naturaleza supera cualquier intento humano de com-
prension. Sin embargo, esta tarea no solo resulta estimulante para el cre-
yente, sino también profundamente necesaria: la razon, iluminada por la fe,
puede acercarnos cada vez mas a la verdad de Dios, aunque sepamos con
certeza que jamas alcanzaremos toda su profundidad (Juan Pablo Il, 1998, n.
13). Entre estos misterios, el de la Trinidad divina destaca de modo muy par-
ticular en la fe cristiana, pues tres Personas distintas comparten una misma
esencia (homoousios), de modo que constituyen un Unico Dios (san Agustin,
417/2007; Rovira-Belloso, 1998; Sayés, 2013; Swain, 2020). Por consiguien-
te, intentar comprender mejor este misterio nos invita a plantear nuevas re-
flexiones sobre las atribuciones propias de cada Persona divina en su relacion
con el obrar en el mundo. Esta tarea exige no solo fidelidad a la revelacion
sino también creatividad intelectual para encontrar nuevas mediaciones para
expresar, en un lenguaje contemporaneo, la riqueza del misterio trinitario.
En este contexto, resulta particularmente relevante examinar cémo cada Per-
sona divina posee un modo propio de actuacién (Marmion y Van Nieuwen-
hove, 2010). Profundizar en estas atribuciones no pretende dividir la accién
divina —que es siempre una y trinitaria—, sino iluminar desde diversos an-
gulos la unidad dinamica del obrar divino, permitiendo asi una comprensién
mas matizada y fecunda del Dios que, siendo uno, se revela en la distincion
amorosa del Padre, del Hijo y del Espiritu Santo.

A lo largo de los siglos, la teologia ha intentado explicar este misterio me-
diante analogias que ayudasen a la mente humana a acercarse a lo inefable.
Entre los Padres de la Iglesia, Tertuliano comparé la Trinidad con la imagen
del sol, su luz y su calor para representar la comunién inseparable entre las
Personas divinas, ilustrando asi su unidad substancial con su distincion fun-
cional (Tertuliano, 215/2002). Gregorio de Nisa propuso la imagen de una
fuente: el Padre como origen, el Hijo como cauce y el Espiritu como agua
vivificante (Gregorio de Nisa, 380/2006), mientras que Gregorio Nacianceno
evoco la figura del fuego, la llama y el resplandor como manifestaciones
inseparables de la misma realidad divina (Gregorio Nacianceno, 381/1996).
C. S. Lewis (2000) recurrié a una analogia geométrica: asi como un cubo
contiene varios cuadrados sin dejar de ser una Unica figura, en Dios tres
Personas distintas coexisten en un solo Ser. San Agustin desarroll una ana-
logia psicolégica basada en las potencias del alma —memoria, inteligencia y

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 325

voluntad— como reflejo de la unidad en la diversidad del Dios trino (Agustin
de Hipona, 419/1980).

En la Edad Media, Ricardo de San Victor formulé el amor perfecto como la
implicacion de tres realidades personales: el que ama, el amado y el amor
mismo, proponiendo asi una vision trinitaria fundamentada en la donacion
(Ricardo de San Victor, 1175/2004). Tomas de Aquino, por su parte, per-
feccioné el modelo psicolédgico, al describir al Hijo como generado por via
de conocimiento y al Espiritu como procedente por via de amor (Tomas de
Aquino, 1265/2005).

En la Edad Moderna, Jonathan Edwards propuso una version refinada de
este modelo: el Hijo es la Idea perfecta que Dios tiene de si mismo y el Espiri-
tu es el Amor que brota entre el Padre y el Hijo, constituyendo ambos proce-
siones personales inmanentes al ser divino (Edwards, 1758/2003).

En el siglo XX, Leonardo Boff propuso una analogia comunitaria: el Padre es
el origen de la vida, el Hijo quien responde y el Espiritu el amor que los une,
modelo fundamental de comunién (Boff, 1986). Esta misma intuicién se de-
sarrollé también desde la liturgia, presentando al Padre como el donante, al
Hijo como el donado y al Espiritu como el Don mismo que unifica (Benedicto
XVI, 2006). Asimismo, se ha interpretado la Trinidad como un drama eterno
de entrega mutua, en el que cada Persona divina cede el centro a las otras,
revelando que la esencia de Dios es la desposesidon amorosa (von Baltha-
sar, 1985). No olvidemos que “todos los enunciados teoldgicos, aungue en
forma muy diversa y en grado distinto, son enunciados analogos” (Rahner,
1961); no obstante, todas estas analogias muestran los esfuerzos del pensa-
miento teoldgico para expresar, aun limitadamente, el misterio del Dios uno
y trino.

Al considerar en conjunto las analogias teolégicas desarrolladas a lo largo de
la historia, es posible advertir que todas ellas responden, de modo explicito
o implicito, a uno de tres enfoques fundamentales: el fisico, el psicoldgico o
el relacional. El enfoque fisico se expresa en imagenes tomadas del mundo
sensible, como las de Tertuliano, los Padres Capadocios y C. S. Lewis, que
ilustran la unidad de sustancia y la diversidad de manifestaciones a partir de
analogias fisicas (sol, fuente, fuego, cubo). El enfoque psicoldgico emplea
analogias que identifican la interioridad del alma (o psique) humana con
la vida trinitaria inmanente, tal como hacen san Agustin, Tomas de Aquino
y Jonathan Edwards. Por ultimo, el enfoque relacional, propio de autores
como Ricardo de San Victor, Leonardo Boff, Benedicto XVI y Hans Urs von

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



326 MARCOS RUIZ SOLER

Balthasar, presenta la Trinidad como comunién de Personas que existen en
mutua donacién, amor y reciprocidad. Por consiguiente, esta clasificacion
permite reconocer una coherencia estructural en la tradicion analégica de
la teologia trinitaria, al tiempo que ofrece un marco conceptual para valorar
nuevas propuestas.

El propdsito de este articulo es continuar esta tradicion reflexiva ofreciendo
nuevas analogias inspiradas en desarrollos de la filosofia y de la ciencia. Es-
tas nuevas perspectivas, profundamente emparentadas con el conocimiento
contemporaneo, aspiran no solo a enriquecer nuestra comprension del papel
de cada Persona divina, sino también a mostrar cémo la razén y la fe pueden
dialogar creativamente para profundizar en la teologia trinitaria desde un
nuevo horizonte.

La fisica, en su denodado esfuerzo por comprender la realidad, ha desarro-
llado multitud de teorias. Sin embargo, todas ellas se centran en una de tres
perspectivas: material, energética o informacional. La intima conexién entre
materia y energia se refleja en la famosa formula de la relatividad de Eins-
tein. La intima conexiéon entre energia e informacion es un descubrimiento
mucho mas reciente (Vopson, 2019, 2022). En estos ultimos afos, el estudio
de la interdependencia entre energia, materia e informacién ha ganado una
gran atencién en la fisica y otras ciencias (Hoke et al., 2021). Investigacio-
nes recientes han puesto en evidencia las conexiones profundas entre estos
tres componentes fundamentales del universo. La equivalencia entre masa
y energia, asi como entre energia e informacién’, ofrece una base tedrica
para entender que la informacién no es una abstraccién, sino una entidad
con propiedades fisicas (Liu et al, 2024). En el contexto de la fisica contem-
poranea se ha demostrado que transmitir, almacenar o borrar informacion
implica un costo energético real mensurable; por ejemplo, el borrado de un
bit de informacién conlleva siempre una disipacion de energia (Landauer,
1961), mostrando asi que la informacién esta ligada irreductiblemente a la
materia y la energfa. Este hallazgo resulta espectacular, dado que muestra
que toda la realidad subsiste en tres manifestaciones distintas. Conocer este
descubrimiento me motivé a explorar su paralelismo con el Dios uno y Trino.

! La equivalencia entre masa y energia es bien conocida, pues se condensa en la celebérri-
ma férmula de Einstein: £ = mc2. No tan conocida resulta la equivalencia entre energia
e informacién, que se expresa mediante la férmula AE = k-T-In 2, donde E = Energia, k
= constante de Boltzmann (1.38 x 102 J/K) y T = Temperatura (en grados Kelvin). En
definitiva, lo que establece la férmula es que el procesamiento de informacion siempre
conlleva un gasto energético.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 327

Ante este panorama surge naturalmente la primera pregunta clave: ¢ Podrian
las Personas divinas desempefar papeles distintos en la configuracién de la
estructura profunda de la realidad?

La Filosofia, en particular la metafisica, ha abordado desde sus origenes una
cuestion fundamental: ¢ Por qué ocurren las cosas? Esta pregunta no solo
busca explicar la relacion entre los fendmenos, sino también desentrafiar los
principios Ultimos que rigen la realidad. Nos estamos refiriendo, obviamente,
al problema de la causalidad. Desde Aristoteles, la causalidad ha sido enten-
dida como un marco para identificar las razones del cambio. Su respuesta a
esta cuestion, aunque expresada hace mas de dos milenios, sigue siendo re-
levante en multiples campos. En las ciencias naturales, las causas materiales
y eficientes son fundamentales para entender procesos fisicos, la causa for-
mal se ha expandido a casi todas las disciplinas (metamorfoseada en teoria
de la informacion), mientras que en la biologia o la ética las causas finales
ayudan a explorar funciones o propésitos. La vigencia de esta perspectiva
radica en su capacidad para abarcar tanto explicaciones empiricas como re-
flexiones teleoldgicas, proporcionando un esquema comprensivo que sigue
siendo Util para abordar problemas filoséficos y cientificos contemporéaneos.
De ahi, pues, que nuestra segunda pregunta a responder sea: ; C6mo ope-
ran causalmente las Personas divinas sobre el mundo?

La Teologia, como disciplina que aborda las cuestiones Ultimas, se intere-
sa particularmente por la teleologia, el estudio de la finalidad en todas las
cosas. Esta reflexion no solo puede aplicarse a la creacién, sino también a
la finalidad misma de Dios, un tema que plantea un desafio Unico: dado
que nada puede ser superior a Dios, su finalidad debe encontrarse en El
mismo, en su perfeccion absoluta (Verdad, Belleza y Bondad infinitas). En
este contexto, se deduce que las Personas divinas intervienen en el proceso
de conducir todas las cosas hacia Dios de modos distintos, segun las atri-
buciones propias de cada una. En consecuencia, nuestra tercera y ultima
pregunta sera: ¢ Cudl es la finalidad de las Personas divinas? (o expresado de
otro modo: ;Cémo cada una de ellas nos orienta hacia el Amor Trinitario?).
A continuacién, pasaremos a examinar cada una de estas cuestiones.

En consecuencia, el propdsito de este articulo es ampliar los marcos refe-
renciales clasicos de las analogias trinitarias, incorporando nuevas analogias
referidas a las Personas divinas: (a) analogia cosmologico-funcional, que las
relaciona con las tres dimensiones fundamentales del universo —materia,
informacion y energia—; (b) analogia ontoldgico-causal, que las vincula con

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



328 MARCOS RUIZ SOLER

las causas material, formal y eficiente, situando asi su obrar en el marco
explicativo de la metafisica clasica y (c) analogia teleoldgico-trinitaria, que
asigna a cada Persona divina una finalidad propia —estructural, perfectiva
y relacional— en la conduccién de la creacién hacia su plenitud ultima en
Dios. Estas tres analogias buscan enriquecer la reflexion teoldgica mostrando
como las categorias contemporaneas y tradicionales, lejos de excluirse, pue-
den entrelazarse para ofrecer nuevas luces sobre el misterio del Dios uno y
trino.

2. ¢COMO INTERVIENEN LAS PERSONAS DIVINAS EN LA REALIDAD?

En la reflexion teoldgica cristiana, Dios es reconocido como un Ser Trino:
un unico Dios subsistente en tres personas distintas: el Padre, el Hijo y el
Espiritu Santo (Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 234). Cada una de estas
personas se asocia con misiones particulares: el Padre como Creador (CIC,
nn. 290-292; Juan Pablo Il, Dives in Misericordia), el Hijo como Redentor
(CIC, nn. 613-618; Juan Pablo ll, Redemptor Hominis) y el Espiritu Santo
como Santificador (CIC, n. 689; Juan Pablo Il, Dominum et Vivificantem).
Desde otra perspectiva, la ciencia contemporanea ha desarrollado una vi-
sion de la realidad a través de tres categorias fundamentales: la materia, la
energia y la informacion (Vopson, 2019, 2022). Aunque pertenecientes a
dominios distintos (la fe revelada y la razon empirica), ambas visiones bus-
can una comprension unificada de la realidad. En ese intento de aproximar-
nos —"balbuceando”— al Misterio, proponemos una analogia entre esas
dimensiones cientificas y las personas trinitarias, con la esperanza de poder
avanzar un poco en su comprension desde una perspectiva contemporanea.
Siguiendo esta linea de pensamiento, sugerimos que: (a) Dios-Padre puede
asociarse con la materia, en cuanto origen y fuente de todo lo creado; (b)
Dios-Hijo puede vincularse con la informacién, en cuanto Logos que da for-
ma y sentido a toda la creacion y (c) Dios-Espiritu Santo puede relacionarse
con la energia, en cuanto que mueve y vivifica todo lo creado. Veamoslo.

2.1. Dios Padre como principio de la materia

La relacion entre materia y origen ha sido una cuestion central en la filosofia
y la ciencia, pues de ella depende el sentido mismo de lo que significa exis-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 329

tir. En el pensamiento filoséfico clasico, la materia aparece como el sustrato
primario, aguello que posibilita la existencia de las formas y es el soporte
necesario de todo ente (Aristoteles, ca. 350 a.C./1975). No es algo autosu-
ficiente ni plenamente inteligible por si misma sino una potencia abierta a la
configuracién, sin la cual ningun ser corpoéreo puede existir. Esta concepcion
ontoldgica permite vincular la materia al principio de toda realidad visible,
aungue siempre en dependencia de un acto que la determine.

La fisica moderna, al abordar la materia desde un enfoque empirico, ha am-
pliado esta comprensiéon. La materia ya no es concebida como una sustancia
pasiva sino como una red de particulas elementales cuya estructura respon-
de a leyes cuanticas y relativistas (Penrose, 1995). Los electrones, quarks y
demas componentes fundamentales no poseen, en sentido estricto, forma
ni masa definidas de manera permanente (Fritzsch, 1994), lo que obliga a
revisar las categorias clasicas. Ademas, el descubrimiento de la equivalencia
entre masa y energia, formulado en la ecuacién de Einstein, ha mostrado
que la materia puede transformarse, lo cual refuerza la intuicién filosoéfica de
su contingencia. Esta dinamica entre energia, campo y particula sugiere que
lo material no es absoluto, sino que deriva de relaciones que alun escapan a
una explicaciéon ultima (Alastair, 1988).

Desde una perspectiva cosmoldgica, la materia que compone el universo
parece haber surgido en el contexto del Big Bang, hace aproximadamente
13.800 millones de anos (Weinberg, 2016). Segun este modelo, el espa-
cio-tiempo, junto con las particulas elementales y las leyes que las rigen,
emergieron de un estado inicial cuya causa permanece inaccesible a la fisica.
La pregunta por lo que dio origen al universo, o por qué existe algo en lugar
de nada, rebasa los limites de la explicacion cientifica, abriendo el campo a
la reflexidon metafisica y teoldgica.

En este contexto, la tradicion cristiana ofrece una respuesta que no compite
con la ciencia, sino que la trasciende: todo lo que existe, incluida la materia
en su forma mas elemental, proviene de un acto libre de Dios Padre. Segun
el testimonio biblico, “En el principio creé Dios los cielos y la tierra” (Gén
1,1), lo cual implica no solo un inicio temporal, sino una dependencia onto-
l6gica radical. Dios no actla como una causa dentro del universo, sino como
la fuente absoluta del ser, que da existencia, formay ley a lo creado. En este
marco, el Padre es entendido como principio no solo en el sentido crono-
l6gico, sino constitutivo: es quien funda la materia y la ordena segun una

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



330 MARCOS RUIZ SOLER

sabiduria previa a todo sistema fisico (Tomas de Aquino, Suma Teoldgica, |,
g.44, a.1).

Esta afirmacion teoldgica puede formularse también en términos analdgicos,
a partir del conocimiento cientifico contemporaneo. Si la fisica revela que
la materia no es una entidad cerrada, sino un fenémeno dindmico soste-
nido por estructuras invisibles e inestables, entonces puede afirmarse, por
analogia, que esa dependencia estructural encuentra su reflejo dltimo en la
dependencia ontolégica de la materia respecto del Padre. Como principio de
toda realidad visible, Dios Padre no solo crea, sino que sustenta, estructura
y orienta lo material hacia su plenitud. Asi lo expresan también san Agustin
y la tradicion patristica al sefialar que la creacién no es solo un acto inicial,
sino una accion continua de conservaciéon y ordenacion (san Agustin, ca.
426/1999, La ciudad de Dios, Xl, 5).

Frente a la visién materialista, que atribuye a la materia un caracter eterno
y autosuficiente, la fe cristiana propone una lectura en la que la materia es
contingente, finita y abierta al sentido. Esta visién permite una comprension
mas integradora de la realidad, donde lo fisico y lo espiritual no se excluyen,
sino que se articulan desde una causa primera comun. En este horizonte,
concebir a Dios Padre como principio de la materia no significa reemplazar
a la ciencia, sino ofrecer una clave hermenéutica Ultima, que ilumina desde
lo alto el dinamismo de la creacién y su orden interno (Teilhard de Chardin,
1955).

2.2. Dios Hijo como fuente de la informacion

En la reflexion sobre el origen y estructura del cosmos, la nocién de infor-
macién adquiere un valor cada vez mas destacado. Lejos de ser un concepto
meramente técnico, la informacion puede ser entendida como el principio
gue organiza, estructura y dota de sentido a la materia. Es decir, no solo alu-
de a datos codificados, sino a la racionalidad subyacente que hace posible el
orden en lo real. En este contexto, se propone una analogia entre la funcién
gue cumple la informacién en el ambito cientifico y el papel que desempefa
el Logos en la teologia cristiana: asi como la informacién hace inteligible el
universo, el Logos es la inteligencia divina que da forma, coherencia y finali-
dad a la creacion (Gregersen, 2013; Krzanowski, 2024).

Desde la filosofia de la naturaleza, la materia por si sola no basta para expli-
car la realidad. Para que exista un cosmos y no un mero caos de particulas,

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 331

es necesaria una instancia formal que organice y relacione los elementos.
Esta intuicion, presente ya en los presocraticos y desarrollada en el hilemor-
fismo aristotélico, encuentra una formulacién contemporanea en la nocién
cientifica de informacién: la materia solo adquiere estructura, comporta-
miento y significado cuando esta informada. La informacién, entonces, no es
un afiadido secundario, sino un componente esencial de la realidad, incluso
en sus niveles mas fundamentales.

La ciencia moderna ha profundizado esta vision. En fisica, la informacion se
define como un conjunto organizado de datos que posee utilidad, estructura
o significado dentro de un sistema (Jain, 2023). Este principio se manifiesta
tanto en la organizacion interna de las particulas elementales como en las
leyes que regulan sus interacciones; desde la fisica cuantica hasta la termodi-
namica el comportamiento del universo obedece a patrones que pueden ser
descritos, codificados y pronosticados (Gell-Mann, 2003). Esta perspectiva
encuentra respaldo en teorias actuales que sostienen que el universo puede
ser interpretado como un sistema de procesamiento de informacién regido
por estructuras matematicas (Seife, 2009).

Desde esta base cientifica, la teologia cristiana puede formular una potente
analogia: el Hijo (identificado con el Logos) es el principio divino que en un
nivel trascendente corresponde a lo que la informacién representa en el ni-
vel inmanente (Krzanowski, 2024). En el prélogo del evangelio de Juan, el
Logos es presentado como la Palabra eterna de Dios, por medio de la cual
“todas las cosas fueron hechas” (Jn 1,3). Esta afirmacion encuentra un de-
sarrollo teolégico en la carta a los colosenses: “Todo fue creado por medio
de Ely para El. El es antes de todas las cosas, y en El todas subsisten” (Col 1,
16-17). El Logos se presenta asi como principio de orden, racionalidad y sub-
sistencia del cosmos; expresado de otro modo, es el modelo que estructura
el universo desde dentro. El da sentido a la materia y la hace comprensible.
Conviene destacar que esta analogia no implica reducir al Hijo a un princi-
pio impersonal, implica mas bien comprender que es quien revela el orden
interno de lo existente. Su accién traspasa el instante inicial de la creacién y
se prolonga en la coherencia permanente del cosmos, haciéndolo inteligible.

Integrar esta analogia entre Logos e informaciéon permite ver la creacion
como un acto comunicativo de Dios, en el que la materia estd informada
por una Razén que la precede y la trasciende. En este marco, el Hijo aparece
como el intérprete divino, el que hace posible que lo creado sea compren-
sible para la inteligencia humana. La afirmacion cristolégica de que “en El

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



332 MARCOS RUIZ SOLER

todas las cosas subsisten” (Col 1, 17) puede leerse entonces como una de-
claracién ontoldgica profunda: el orden, la estabilidad y la inteligibilidad del
mundo no son rasgos accidentales sino expresién de un principio racional
fundante. El Logos es, por tanto, el modelo arquetipico que sostiene y co-
munica la forma del universo. Esta perspectiva armoniza con ciertas tenden-
cias de la fisica contemporénea, que describen la realidad como configurada
por estructuras matematicas y relaciones de informacién (Barrow, 2007; He-
ller, 2009; Tegmark, 2014).

2.3. Dios Espiritu Santo como energia transformadora

Entre los conceptos fundamentales de la fisica, la energia ocupa un lugar
central. Definida como la capacidad de un sistema para realizar trabajo, la
energia se manifiesta en mdltiples formas —cinética, térmica, electromag-
nética, etc.— y permite la transformacion, el movimiento y la evoluciéon de
la materia. El primer principio de la termodinamica garantiza que, en todo
proceso fisico, la energia no se pierde, sino que se transforma, asegurando
asi la continuidad del cosmos (Ben-Naim, 2011). Esta fuerza invisible es res-
ponsable de todo cambio fisico, desde el movimiento de las galaxias hasta
las reacciones bioguimicas que sostienen la vida (McKee y McKee, 2020).

La energia encuentra un sorprendente paralelismo con la accién del Espiritu
Santo, comprendido éste como el principio de vida y transformacién. En la
teologia trinitaria, el Espiritu es una Persona divina cuya accion abarca desde
la generacion de la vida biolégica hasta la transformacion de la vida espiri-
tual. Segun el Catecismo de la Iglesia Catdlica, “el Espiritu Santo es la fuente
de vida, que, por su accidon, da existencia a toda la creaciéon” (CIC, n. 292).
Desde esta perspectiva, el Espiritu es el soplo divino que vivifica y transforma
la creacion entera para conducirla hacia su plenitud. Esta dimensién vivifica-
dora se halla ya en el relato biblico de la creacién: “el Espiritu de Dios se cer-
nia sobre las aguas” (Gén 1,2). Esta imagen sugiere una presencia dindmica
gue prepara la materia informe para recibir estructura y vida.

Tal como la energia fisica transforma sin ser visible, el Espiritu actUa interior-
mente de forma silenciosa. El paralelismo entre energia y Espiritu Santo se
refuerza al considerar su modo de accién en el ser humano. En la tradicion
cristiana, el Espiritu insufla la vida espiritual, transformando interiormente al
ser humano por la gracia. Es el principio dinamico de la santificaciéon, que
capacita al alma para crecer en la comunién con Dios. Asi como la energia
fisica permite el desarrollo de los sistemas materiales, el Espiritu permite el

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 333

crecimiento espiritual, activando procesos de conversién, iluminacién y reno-
vacion interior (Koss-Chioino, 2007).

Desde esta analogia, puede decirse que el Espiritu Santo es al mundo lo que
la energia es a la materia: el principio que impulsa, sostiene y transforma.
Mientras que la energia fisica actUa en el contexto natural, el Espiritu lo hace
principalmente en el &mbito sobrenatural. Por consiguiente, la analogia ofre-
ce una clave interpretativa fecunda para comprender la accion del Espiritu
como una fuerza personal, invisible y esencial, que guia tanto el dinamismo
cdsmico como el espiritual (Yong, 2012). Ademas, a esta accion se suma
un componente escatoldgico: el Espiritu no solo vivifica, sino que conduce
a toda la creacion hacia su plenitud final. Asi como la energia se conserva y
transforma segun leyes internas del universo, el Espiritu Santo actia como
la fuerza que mantiene el cosmos orientado hacia su destino ultimo: la re-
capitulacion de todas las cosas en Cristo (Augustine, 2023). El universo no
se dirige asf hacia una entropia final sino a la consumacién de un designio
divino que el Espiritu anima desde dentro.

Aunque ciencia y fe operan con categorias distintas, la analogia entre Per-
sonas divinas y dimensiones fundamentales de la realidad puede enrigue-
cer nuestra comprension del misterio trinitario. El Padre como principio de
la materia, el Hijo como Logos que comunica la informacién, y el Espiritu
Santo como energia gue vivifica y transforma, constituyen un modelo sim-
bélico que refleja, de modo accesible y coherente, la unidad y distincién de
las acciones divinas ad extra. Esta analogia no pretende obviamente ago-
tar el misterio, pero si ofrecer una forma comprensible y contemporanea de
contemplarlo. El hecho de que las nociones centrales de la fisica moderna
—materia, informacién y energia— encuentren correspondencias plausibles
con las funciones tradicionales atribuidas al Padre, al Hijo y al Espiritu Santo,
sugiere que el didlogo entre ciencia y teologia es fructifero en la busqueda
de una comprension racional y articulada de la fe.

3. ¢COMO OPERAN CAUSALMENTE LAS PERSONAS DIVINAS?

Acabamos de ver el modo en que las distintas Personas divinas podrian estar
principalmente involucradas en las dimensiones de la realidad (materia, ener-
gia e informacion). Después de ver el “qué”, corresponde ahora examinar el
“como”. Proponemos aqui una analogia que vincula cada Persona trinitaria con
una de las causas aristotélicas (Aristoteles, ca. 350 a.C./1975). Estas atribuciones

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



334 MARCOS RUIZ SOLER

causales no deben entenderse de forma estricta y univoca, sino como una apro-
ximacién para iluminar la manera en que las tres personas divinas se relacionan
con el mundo creado, en un contexto que subraya su unidad y distincion.

3.1. Dios-Padre como causa material

Aristoteles define la causa material como aquello de lo que algo esta hecho,
es decir, la sustancia o el sustrato que constituye una cosa. En el contexto de
la creacion, la causa material es fundamental, ya que es lo que permite que
algo exista de manera concreta. Si aplicamos esta categoria a la Trinidad,
podemos entender al Padre como el principio fundamental y la fuente origi-
naria de todo lo creado. En la revelacidn cristiana, Dios Padre es considerado
el Creador del universo. Desde el principio de la Biblia, se hace evidente que
es el Padre quien da origen a todo lo existente. En Génesis 1,1 se dice: “En
el principio cred Dios los cielos y la tierra”. Esta creacién no solo es un acto
de voluntad divina, sino que también se muestra en la profundidad teoldgica
como un acto que proviene del ser mismo de Dios.

El Padre es, por tanto, la causa material en la medida en que de El proviene
la existencia misma de todo lo creado. Aunque el Hijo y el Espiritu Santo
también estan involucrados en la creacién, el Magisterio de la Iglesia resalta
que la obra de la creacion es atribuida especialmente al Padre, quien la rea-
liza “por medio del Hijo y en el Espiritu Santo” (CIC, n. 292). Y es que "Dios
creé el mundo libremente, por amor, en un acto que es el inicio de todo y al
mismo tiempo la razén de todo lo que existe» (CIC, n. 290).

En la actualidad, existe un renovado interés en la busqueda de una com-
prensidon mas profunda del misterio de la accion divina en el mundo. En este
sentido, algunos autores han propuesto interpretar la relacion entre Dios y
la creacion desde categorias que evocan la nocion de causa material, apli-
cada al Padre en sentido analégico. Asi, ya pensadores como Whitehead
(1929/1956) y Hartshorne (1948) concibieron lo divino casi como un sustra-
to ontoldgico en transformacion. Desde perspectivas panenteistas, Clayton
(2004) y Peacocke (2008) han sugerido que todo lo creado subsiste en Dios,
inmerso en una matriz que sostiene su existencia. Sin embargo, para evitar el
riesgo de confundir Creador y creacién, autores como Tabaczek (2019) han
reformulado estas intuiciones desde un tomismo renovado, preservando la
trascendencia divina y profundizando en la participacién ontolégica del ser
creado. En la misma linea, Hart (2013) ha subrayado que toda realidad finita

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 335

se mantiene en el ser gracias a su continua participacion en el acto creador
del Padre. Estas intuiciones se ven reforzadas por las reflexiones actuales so-
bre la causalidad descendente, que afirman una determinaciéon del ser desde
estructuras superiores. Dodds (2012, 2017) ha mostrado que la sustancia
aristotélica permite entender cémo el Padre actlia como principio ontoldgico
que sostiene todo lo creado. No se trata, por consiguiente, solo de un origen
fisico sino del fundamento que hace posible la existencia misma de las cosas.

3.2. Dios-Hijo como causa formal

La causa formal en la filosofia aristotélica es aquella que da forma a una
cosa, la que determina su esencia o naturaleza. En términos teolégicos, el
Hijo, como Logos eterno, puede entenderse como la causa formal de la crea-
cion, como el principio divino mediante el cual todas las cosas fueron he-
chas. San Pablo nos dice que, a través del Hijo, el Padre revela la forma de
toda la creacion: “Porque en El fueron creadas todas las cosas, las del cielo
y las de la tierra, las visibles y las invisibles... todo fue creado por El y para
El” (Col 1, 16-17). Este texto subraya que, mientras que el Padre es el origen
de la creacion, el Hijo es quien da forma a esa creacion de acuerdo con la
voluntad divina del Padre. El Hijo no solo es el modelo ideal de la creacién
sino también la norma segun la cual toda la creacion debe ser comprendida.
El Hijo es la causa formal en cuanto es el principio revelador de la verdad y
de la estructura del cosmos. Ademas, como Redentor, establece la forma
definitiva del hombre y del cosmos restaurado.

Diversos autores contemporaneos han profundizado en la comprension del
Hijo como causa formal de la creacién, articulando la tradicion cristiana con
categorias filoséficas y cientificas actuales. Hans Urs von Balthasar (1982)
subrayo que el Hijo es la forma eterna de toda revelacién, y que la estruc-
tura del mundo estd modelada segun el Verbo encarnado. Joseph Ratzinger
(2000) recuperd el concepto del logos spermatikds, destacando que el Logos
eterno da forma y sentido al cosmos. En el &mbito cientifico, Polkinghorne
(1994) interpreté el Logos como principio inteligible que sustenta la raciona-
lidad del universo, asegurando su coherencia tanto ontoldgica como episte-
moldégica. Torrance (1996) también sostuvo que las leyes naturales reflejan
la Sabiduria eterna del Padre, de modo que conocerlas es entrar en contacto
con la forma impresa por el Hijo en la creacion. Esta perspectiva se ha visto
enriquecida por teorias de la emergencia, como las propuestas por Clayton
(2004), quien ha interpretado la causalidad formal como una propiedad real

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



336 MARCOS RUIZ SOLER

gue emerge en niveles superiores de complejidad y constituye una huella del
Logos en el proceso evolutivo. En este contexto, Tabaczek (2019) ha pro-
puesto una reinterpretacion tomista de la causalidad formal, mostrando que
el Logos actla como principio estructurante del cosmos en un sentido on-
toldgico y no meramente simbdlico. De forma convergente, Feser (2017) ha
afirmado que la causa formal ejercida por el Hijo no es un patrén abstracto,
sino una fuente activa que moldea las cualidades esenciales de lo real. En
definitiva, estas propuestas convergen en la idea de que el Hijo (en cuanto
Logos), ademas de revelar el sentido del cosmos, constituye la forma segin
la cual todas las cosas han sido creadas.

3.3. Dios-Espiritu Santo como causa eficiente

La causa eficiente es aquella que hace gue una cosa sea el agente o princi-
pio del movimiento. En el caso de la Trinidad, el Espiritu Santo es entendido
como la causa eficiente de la creacion y de la salvacion. Es el Espiritu quien
da vida y movimiento a todo lo creado, quien “da aliento” a la creacién para
que exista y se desarrolle.

Desde la perspectiva biblica, el Espiritu Santo es quien actla activamente
en la creaciéon. En Génesis 1,2, se nos dice que “el Espiritu de Dios se cernia
sobre las aguas”. En la creacion, el Espiritu Santo no es simplemente un
espectador, sino que tiene un papel activo. Su accién se refleja también en
la obra de la redencién, ya que el Espiritu Santo es quien santifica a los fie-
les, actuando en los corazones de los creyentes para hacer de ellos nuevas
criaturas en Cristo. En el CIC se afirma que “el Espiritu Santo es el ‘don’ de
Dios que da vida a la creacion y la renueva continuamente” (CIC, n. 727). El
Espiritu Santo, entonces, es la causa eficiente en tanto que es el que mueve,
vivifica y realiza la obra redentora en el corazén del hombre. Es el que permi-
te que la voluntad del Padre y la obra del Hijo se concreten en los corazones
de los fieles y en la historia.

La comprension del Espiritu Santo como causa eficiente ha sido retomada
por numerosos autores, especialmente por los denominados “cientificos teod-
logos”, quienes buscan articular la accién del Espiritu con la dindmica del
mundo natural. Asi, por ejemplo, John F. Haught (2000) interpreta la accion
del Espiritu como el impulso creativo que introduce novedad y direccionali-
dad en la historia del cosmos; esta historia es entendida no como una se-
cuencia de eventos cerrados sino como un transcurrir abierto al futuro. En

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 337

esta misma linea, Arthur Peacocke (1993) subraya que el Espiritu puede ser
concebido como el principio activo de autoorganizacién y complejidad cre-
ciente en los sistemas bioldgicos, lo que permite integrar la teologia trinitaria
con una lectura cientifica del mundo en evolucidn. Denis Edwards (2006)
también desarrolla esta perspectiva, al presentar al Espiritu como el agente
divino que opera desde dentro de la creacion, posibilitando la emergencia de
nuevas formas de vida y conciencia. Para todos estos autores, la acciéon del
Espiritu no es un elemento extrinseco a la naturaleza, sino que constituye su
propio dinamismo interno, por medio del cual el plan del Padre y la forma
del Hijo se hacen operativos en el devenir del universo. De forma mas sis-
tematica, Sarah Coakley (2013) ha argumentado que el Espiritu representa
el poder de transformacién y de integracion que da unidad y direccion a
los procesos personales, histéricos y cosmicos. La causa eficiente del Espiritu
Santo encuentra eco en el enfoque procesual de Joseph A. Bracken (2001,
2014). Este tedlogo ha propuesto que la acciéon del Espiritu se refleja como
energia activa que “pre-hende”?, mueve y configura el proceso césmico des-
de el interior de un campo relacional ampliado. En conclusion, estas visiones,
coherentes con la teologia catélica cuando se entienden en sentido parti-
cipativo y no panteista, permiten redescubrir al Espiritu Santo como causa
eficiente, vivificadora y transformadora de todo cuanto existe.

3.4. La Trinidad como causa final

La causa final es el propdsito de una cosa, aquello por lo cual existe. Por
consiguiente, la causa final de toda la creaciéon no puede ser otra que Dios
mismo, y mas concretamente, el amor trinitario compartido por el Padre, el
Hijo y el Espiritu Santo.

En este sentido, si las otras causas pueden distinguirse analégicamente en
relacion con cada Persona divina, la causa final trasciende esta distincion y se
sitUa en la comunién misma de la Trinidad. El fin Gltimo de todo lo creado es
la comunién de amor que constituye al Dios trino, y gue se manifiesta osten-
siblemente en la historia de la salvacion.

2 El término pre-hender proviene del filosofo Alfred North Whitehead (1956), quien lo
uso para describir cémo toda entidad en el universo “captura” aspectos de otras entida-
des, integrandolos en su propia experiencia. Aqui se aplica a la accion del Espiritu como
principio relacional y configurador.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



338 MARCOS RUIZ SOLER

El Catecismo de la Iglesia Catdlica afirma claramente: “El fin dUltimo de la
creacion es la gloria de Dios” (n. 293). Esta gloria se entiende como la mani-
festacion del amor divino comunicado libremente y que llama a la criatura a
participar de El. Asf lo expresa JesUs en el Evangelio: “Mi alimento es hacer la
voluntad del que me ha enviado y llevar a cabo su obra” (Jn 4,34). La volun-
tad del Padre, realizada por el Hijo y comunicada en el Espiritu, tiene como
fin la participacion de todos los seres humanos en la vida trinitaria. Esta par-
ticipacion no es un afadido externo a la creacién, sino que constituye su
sentido Ultimo y mas profundo: todo ha sido creado para que, en Cristo y
por el Espiritu, podamos entrar en comunién con el Padre.

En conclusion, si bien las tres Personas divinas participan inseparablemente
en toda la obra de Dios ad extra, la aplicacion analégica de las cuatro causas
aristotélicas permite enriquecer nuestra comprension de la creacién como un
acto trinitario: el Padre como origen (material), el Hijo como modelo (forma),
el Espiritu como accioén (eficiente) y la Trinidad entera como meta (final). En
esta vision, la causa final no puede reducirse a una sola Persona, sino que
expresa la comunién amorosa que es Dios mismo y que da sentido a toda la
Ccreacion.

4. ¢CUAL ES LA FINALIDAD DE LAS PERSONAS DIVINAS?

Después de examinar “qué” constituye la creacién —considerando los nive-
les material, energético e informacional— y de indagar en el “cémo” —con-
siderando las causas material, formal y eficiente— llegamos al “para qué”
de todo ello. Esta ultima cuestion nos lleva a profundizar en la causa final,
gue inicialmente podria parecer que queda fuera del esquema Trinitario,
pero no es asi, pues es precisamente esta causa la que orienta todo hacia
el propdsito Ultimo de la existencia. La causa final es fundamental en Teo-
logia, pues sefala el sentido profundo de la creacion y de la historia. Aqui
analizaremos cémo las distintas Personas de la Trinidad estan implicadas en
la teleologia del universo, prestando especial atencién al vinculo entre causa
final y amor divino.

En Teologia, la causa final se refiere al propdsito para el que algo ha sido
creado. Es el "para qué” de todas las cosas, la razdn ultima de su existencia.
Esta causa final no se entiende como un fin utilitarista sino como un propé-
sito pleno, una culminacion de la existencia llamada a la perfecciéon. Segun

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 339

la teologia cristiana, todo ha sido creado para conducirnos a Dios, es decir,
para conocerlo, amarlo y asi glorificarlo. El Catecismo de la Iglesia Catdlica
nos recuerda que “todo fue creado por El y para EI” (Col 1, 16), lo que
implica que la razén ultima de la creacion y de cada ser en el universo es la
gloria y la comunion con el Creador.

Al examinar el “para qué” de la realidad desde una perspectiva trinitaria,
podemos atribuir ciertas apropiaciones a las personas divinas. Es cierto que
todas tienen simultdneamente una relacion Unica y complementaria con la
causa final, pero se manifiesta en tres aspectos distintos, aunque profunda-
mente interrelacionados: la finalidad estructural, la finalidad perfectiva y la
finalidad relacional®. Veamoslas.

4.1. El Padre: la finalidad estructural

La finalidad estructural designa aquella orientacion al fin que esta inscrita
en la misma constitucion ontolégica de los seres, de modo que su forma,
orden y dinamismo interior reflejan ya una direccién hacia la plenitud. No
se trata de un fin afadido externamente, sino de una teleologia implicita en
la estructura misma de lo creado, que manifiesta un designio previo. Desde
esta perspectiva, puede comprenderse el papel del Padre como aquel que,
al crear, no solo origina el ser, sino que imprime en él un orden finalista que
orienta toda la realidad hacia su perfeccién en Dios.

El Padre, como principio absoluto y fontal de toda la creacién, es el que
da origen a la existencia misma. Segun la doctrina cristiana, es El quien ha
establecido no solo la existencia de las criaturas sino también el orden y la
estructura que rigen el cosmos. Este orden no es arbitrario, pues responde a
un proposito divino: la perfeccion final de todo lo creado. “Dios, en su sabi-
duria, ha creado el universo con un orden y un propésito” (CIC, n. 299). La
voluntad del Padre es la que fundamenta y sostiene todas las leyes naturales
gue gobiernan el funcionamiento del universo. No solo es el origen de la
existencia de todo lo que es, sino que también le da un sentido y una razén,
dirigiéndolo hacia un fin determinado. En este sentido, el Padre no solo crea,

3 Esta clasificacion no proviene de ningln autor o teorfa, pero puede reconstruirse a
partir de la tradicion filosofico-teoldgica: la finalidad estructural se inspira en teorias de
la forma; la finalidad perfectiva se encuentra enraizada en la teleologia moral clasica y la
finalidad relacional refleja desarrollos propios de la teologia trinitaria. Constituye, pues,
una propuesta sintética fundamentada.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



340 MARCOS RUIZ SOLER

sino que orienta toda la creacién hacia un propésito superior: la glorifica-
cién de Su nombre y la bienaventuranza de los seres creados. La creacién,
entonces, no es simplemente una manifestaciéon de la voluntad divina en su
inicio, sino también el medio a través del cual la gloria de Dios se revela y se
cumple.

Como dice la Escritura, “todo fue creado por El'y para EI” (Col 1,16), lo que
subraya que el destino final de todo lo creado es encontrar su perfeccion y
su plena realizacion en Dios. La creacidon misma, en su estructura ordenada
y su desarrollo, es una manifestacion del plan divino, cuyo fin dltimo es que
todas las cosas, a través del Padre, alcancen su perfeccion en la comunién
con El. Asi, la voluntad del Padre es la que da sentido y direccién a todo lo
existente, orientandolo hacia el bien supremo, que es Dios mismo.

Esta comprensién de la finalidad estructural ha sido recogida por diversos
cientificos-tedlogos contemporaneos, quienes ven en el orden del univer-
so algo mas que una regularidad fisica: una orientacién intrinseca hacia la
plenitud. John F. Haught (2000) interpreta el proceso evolutivo como por-
tador de una direccionalidad interna que remite a una promesa inscrita en
la estructura misma del cosmos, expresion del designio del Padre. De modo
similar, Arthur Peacocke (1993) sostiene que la complejidad creciente en
los sistemas naturales refleja una finalidad inmanente que no se opone a la
ciencia, sino que la trasciende en clave teoldgica. Denis Edwards (2010) su-
braya que el dinamismo de la creacion, mas alla de su origen, tiene también
un sentido escatolégico: todo lo creado tiende hacia su cumplimiento en
Dios. Estas perspectivas, en continuidad con la doctrina cristiana, reconocen
en la estructura misma de la realidad una orientacién finalista que remite a la
voluntad amorosa del Padre.

4.2. El Hijo: La finalidad perfectiva

La finalidad perfectiva se refiere al fin como plenitud alcanzada, es decir, a
la realizacion del ser en conformidad con su esencia y con el designio divino
gue lo llama a la perfeccién. A diferencia de la finalidad estructural, que esta
inscrita desde el origen en la forma del ser, la finalidad perfectiva implica un
proceso dindmico por el cual el ente se transforma y se eleva hasta su cum-
plimiento Ultimo. En este horizonte, el Hijo, como Verbo encarnado, aparece
como el modelo y mediador a través del cual toda la creaciéon encuentra su

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 341

plenitud. Su misién redentora actla eficazmente para conducir todo hacia su
transformacion y perfeccion en Dios.

El Hijo, en su realidad como el Verbo eterno de Dios, desempefa un papel
central en la realizacion del propésito divino para la creacion. El es el princi-
pio mediador a través del cual todo lo creado alcanza su finalidad y perfec-
cion. Como modelo perfecto de la humanidad y de la creacidon misma, Cristo
guia al cosmos y a la humanidad hacia su plenitud. La finalidad perfectiva
de la creacion se refiere al proceso por el cual el universo, en su totalidad, se
conforma al propésito divino, alcanzando la perfecciéon a través de su unidad
con Dios.

En Cristo, esta perfecciéon no solo se revela como el cumplimiento del or-
den establecido por Dios, sino también como el medio por el cual se lleva a
cabo la restauracién y la redencién del mundo caido. Como afirma el libro
del Apocalipsis, Cristo es “el Alfa y la Omega, el principio y el fin de todas
las cosas” (Ap 22,13), lo que subraya su papel integral en la totalidad del
plan divino, desde su inicio hasta su consumaciéon. En su encarnacion, vida,
muerte y resurreccién, el Hijo realiza la transformacion y renovacion de la
creacion, llevando todo hacia su perfeccion ultima en uniéon con el Padre.

Cada accién de Cristo, desde su mision en la Tierra hasta su continuo trabajo
en la vida de los creyentes, tiene como finalidad la plenitud de la creacién
y la humanidad. Este proceso no se limita a un mero cumplimiento de le-
yes divinas, sino que involucra la restauracién profunda de la humanidad y
del mundo, orientandolos hacia su reconciliaciéon con Dios. Asi, el Hijo, en
su obra redentora, lleva a toda la creacion hacia la unidad definitiva con el
Padre, cumpliendo el propdsito de restauracion y perfeccion que Dios habia
previsto desde el principio.

Esta concepcién de la finalidad perfectiva ha sido desarrollada por diversos
autores que han buscado integrar la cristologia con una perspectiva evolu-
cionista del cosmos. John F. Haught (2010) interpreta el devenir del universo
como una historia abierta a la novedad y cuya plenitud escatoldgica se revela
en Cristo como destino ultimo. Denis Edwards (2014) refuerza esta idea, al
presentar al Verbo encarnado como quien conduce todas las cosas hacia su
consumacioén en Dios (ya no solo mediante su restauraciéon sino asimismo
mediante su transfiguracion). llia Delio (2014) propone que Cristo es quien
orienta la evolucion hacia la comunién y la unidad. De forma afin, Arthur
Peacocke (2008) sugiere que el proceso evolutivo puede entenderse teoldgi-
camente como orientado hacia una realizacién personal, cuyo paradigma es

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



342 MARCOS RUIZ SOLER

Cristo. John Polkinghorne (2007) destaca que la resurreccién de Cristo anti-
cipa la nueva creacion y otorga sentido al caracter incompleto pero finalista
del universo. Por su parte, lan Barbour (1997) admite que Cristo puede ser
contemplado como expresion del destino Ultimo de toda la creacion. Estas
interpretaciones convergen con el pensamiento cientifico, en la medida en
que asumen la dinamica evolutiva del universo como un proceso real, con-
tingente y abierto, pero afladen un elemento teoldgico crucial: ese proceso,
lejos de ser azaroso o ciego, esta orientado hacia la plenitud, una plenitud
cuya forma definitiva se manifiesta en el Hijo.

4.3. El Espiritu Santo: la finalidad relacional

La finalidad relacional designa el fin ultimo como comunién, es decir, como
plena participacion del ser creado en una relacién amorosa, reciproca y
transformante en Dios. A diferencia de la finalidad estructural (que ordena
el ser) y de la perfectiva (que lo lleva a su plenitud), la finalidad relacional
subraya que el destino mas elevado de cuanto ha sido creado es su inte-
gracion viva y personal en el amor trinitario. En este horizonte, el Espiritu
Santo se manifiesta como el principio de comunién, aquel que une, vivifica 'y
configura a la creacion —y especialmente a la Iglesia— como espacio real de
participacién en la vida divina.

El Espiritu Santo actia como el vinculo que une todo lo creado con Dios,
completando asf la obra trinitaria en la creacién. Mientras que el Padre es el
principio y el Hijo es el medio por el cual la creacién alcanza su perfeccion, el
Espiritu Santo es quien establece la finalidad relacional de toda la creacion.
Tiene como propdsito alcanzar la participacion en una relacion dindmica y
amorosa con Dios. Esta comunién profunda, de amor y unidad, es el destino
ultimo hacia el que toda la creacion se encuentra orientada.

El Espiritu Santo es el vinculo de amor eterno entre el Padre y el Hijo. Su
misién es expandir esta relacién trinitaria a toda la creacion, uniendo a los
seres humanos en una auténtica comunion con Dios. A través de la gracia y
la santificacion, el Espiritu guia a los creyentes en su camino hacia una vida
plena en Dios, capacitando a los cristianos para vivir en el amor divino y par-
ticipar activamente de la comunién con la Trinidad. En la vida cristiana, el Es-
piritu Santo no solo santifica a los individuos, sino que también transforma a
la Iglesia en un cuerpo mistico, una comunién de amor, que refleja la unidad
de los creyentes en Cristo.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 343

De este modo, el Espiritu Santo no solo cumple su funcién de santificacion
individual, sino que también actda como el principio que configura y da vida
a la Iglesia, convirtiéndola en un lugar vivo de union y participaciéon en el
amor divino. La mision del Espiritu es, por tanto, esencialmente relacional:
no solo santifica, sino que construye y mantiene la comunion entre Dios y su
creacion, llevando todo hacia la unidad en Cristo. Como subraya el Catecis-
mo de la Iglesia Catdlica, “es el Espiritu Santo quien da vida a la Iglesia y la
constituye como Cuerpo de Cristo” (CIC, n. 798).

Esta vision del Espiritu Santo como principio de la finalidad relacional ha
sido acogida y profundizada por varios cientificos-tedlogos contemporaneos,
quienes han destacado el papel del Espiritu en la dimensiéon comunitaria,
dindmica y participativa del universo. Denis Edwards (2010) subraya que el
Espiritu Santo no solo actla en la historia de la salvacion, sino que esta
presente en el tejido mismo del cosmos, guiando a la creacién hacia una
comunién creciente con Dios. llia Delio (2014) interpreta la evolucién como
un proceso de creciente relacionalidad, en el que el Espiritu opera como
energia unificadora que impulsa la convergencia y la comunién. John F. Hau-
ght (2000) defiende que el dinamismo del universo no puede entenderse
plenamente sin reconocer una dimensiéon profunda de apertura al otro y al
futuro, lo cual se cumple teolégicamente en la comunién trinitaria. Arthur
Peacocke (1993) también reconoce que la finalidad ultima del ser no es me-
ramente estructural ni individual, sino profundamente relacional, encontran-
do en el Espiritu Santo el principio que vivifica y vincula toda realidad. Estas
propuestas convergen con el pensamiento cientifico actual al asumir que el
universo evoluciona a través de redes de interdependencia y cooperacion,
pero lo amplian teolégicamente al afirmar que esa relacionalidad encuentra
su plenitud y sentido ultimo en la comunién amorosa con Dios que el Espi-
ritu mismo realiza.

4.4. El amor como alfa y omega

El alma de toda la realidad es el amor. No cualquier amor, sino el amor eter-
no y personal que constituye el ser mismo de Dios (1 Jn 4,8). Esta verdad
no se afade externamente al misterio trinitario, sino que brota de su misma
esencia: el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo existen en una comunién de
amor que desborda hacia la creacién. Cada Persona divina actda con una
impronta particular en la orientacion del universo. El Padre establece el or-
den que da consistencia al ser. El Hijo conduce todo a su plenitud. El Espiritu

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



344 MARCOS RUIZ SOLER

Santo vincula lo diverso y lo llama a la unidad. Sin embargo, mas alla de esta
distincion de apropiaciones, la finalidad Ultima permanece indivisa: toda la
creacion ha sido llamada a participar de la vida del Dios trino.

Este amor no es una fuerza impersonal, es comunién real, donacién mutua,
apertura fecunda. Por ello, el universo no ha sido creado solo para existir
0 alcanzar su perfeccién sino para participar en una relacion viva con Dios.
Desde las primeras paginas del Génesis hasta la vision final del Apocalip-
sis, el mensaje es claro: el mundo camina hacia la comunién plena con su
Creador.

Contemplar esta finalidad nos llena de asombro. Todo lo que existe encuen-
tra su sentido mas profundo en este destino: ser acogido en el Amor que no
tiene ni principio ni fin. La Trinidad no solo da origen al cosmos. También lo
atrae, lo sostiene y lo transforma, conduciéndolo hacia su cumplimiento en
la alegria sin término de su propio ser.

Asi, el Amor no es solo el alfa y el omega en un sentido simbdlico. Es el
origen, la direccion y la plenitud del camino. Todo ha salido de Dios, todo
encuentra su forma en Dios, y todo esta llamado a volver a Dios.

Esta intuicion, segun la cual el amor trinitario constituye tanto el origen
como el destino del universo, ha sido tratada por diversos cientificos-teélo-
gos contemporaneos, que reconocen en el dinamismo del cosmos la huella
de un amor personal. El universo no es, pues, fruto del azar ni de una ne-
cesidad ciega, sino expresion de un designio amoroso que lo orienta hacia
la comunién. La inteligibilidad del mundo, su apertura a la novedad y su
capacidad para generar vida y conciencia son para Polkinghorne (2007) sig-
nos de un propdsito que tiene su fuente en el Amor eterno de Dios. En esta
misma linea, Delio (2013) propone que el amor es la energia unificadora que
impulsa la evolucion hacia la plenitud en Cristo, en quien todo alcanza su
realizacion definitiva. Edwards (2014), por su parte, destaca que el Espiritu
Santo es quien une y transforma toda la creacién, posibilitando una historia
de comunién con Dios. En estas visiones convergen ciencia y teologia: el
cosmos, en su estructura relacional y abierta, refleja un origen y una meta
gue no son meramente fisicos, sino profundamente personales. Asi, el amor,
entendido como comunién trinitaria, no solo explica el porqué del universo,
sino también hacia donde se dirige.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 345

TaBLA 1. ANALOGIAS SOBRE LA ACCION DE LAS PERSONAS DIVINAS

Pregunta Perspectiva  Analogia Elementos

¢ Qué hacen? Fisica Cosmoldgica Manifestacion: Materia
— Informacién - Energia

¢Cémo lo hacen? Metafisica Ontologica Causa: Material — Formal
— Eficiente / Final

(Para qué lo hacen? Escatoldgica  Teleoldgica Finalidad: Estructural
— Perfectiva — Relacional

5. CONCLUSIONES

Esta aproximacion, basada en nuevas analogias, abre un camino de entendi-
miento mas profundo del misterio de Dios, que es uno en esencia, pero trino
en personas, y revela como las acciones divinas se entrelazan en una relacion
de entrega mutua, continua y total. Hemos analizado como es posible esta-
blecer un cierto paralelismo entre las “ventanas” por las que nos asomamos
a la realidad (materia, energia e informacion) y los modos de participacion de
las divinas Personas en la creacion y en la vida espiritual. Asimismo, hemos
presentado el papel del Padre como origen (causa material), el del Hijo como
revelador del designio divino (causa formal) y el del Espiritu Santo como el
vivificador (causa eficiente) de la santificacion, constituyendo la unidad del
Dios-Amor la causa final de todo lo creado. Por Ultimo, hemos establecido
una asociacion entre las finalidades (estructural, perfectiva y relacional) como
“guias” de acciéon de cada una de las Personas Divinas, pero donde todas
ellas se encuentran inseparablemente unidas igualmente en el Amor.

Este ejercicio de reflexién pretende ofrecer elementos que contribuyan a una
mejor comprensién del misterio de Dios desde categorias filosofico-cientifi-
cas. Sin embargo, su mayor valor no reside, posiblemente, en la claridad con-
ceptual que pueda aportar, sino en la capacidad de suscitar asombro ante la
accion de Aguel que, siendo invisible, se hace presente en todo lo que existe.
En toda busqueda sincera de verdad, belleza o bondad se percibe un eco
de la comunién trinitaria. Reconocer esa huella en la dinamica del mundo
enriguece la comprension, suscita la admiracién y conduce a la adoracién del
Dios vivo, cuya accion amorosa sostiene y transforma toda la realidad.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



346 MARCOS RUIZ SOLER

Referencias

— Agustin de Hipona. (2007). La Trinidad (J. Marias, Trad.). BAC. (Obra original
publicada en 417).

— Agustin de Hipona. (1999). La ciudad de Dios (M. J. Torralba, Trad.). BAC.
(Obra original publicada ca. 426)

— Alastair, R. (1988). Fisica cuantica. ¢llusion o realidad? Alianza Editorial.

— Aristételes. (1975). Metafisica (P. de Azcarate, Trad.). Espasa-Calpe. (Obra ori-
ginal publicada ca. 350).

— Augustine, D. C. (2023). The Spirit of Pentecost and the Future of Crea-
tion: Reflection on Steven M. Studebaker’s Pneumatological Proposal from
an Eastern European Perspective. Pneuma, 45(3-4), 451-465. https://doi.or-
9/10.1163/15700747-bja10102

— Balthasar, H. U. von. (1982). Theo-Drama: Theological Dramatic Theory, Vol.
II: The Dramatis Personae: Man in God. Ignatius Press.

— Balthasar, H. U. von (1985). Teodramatica I: La accidn. Encuentro.

— Barbour, I. G. (1997). Religion and Science: Historical and Contemporary Is-
sues. Harper SanFrancisco.

— Barrow, J. D. (2007). New Theories of Everything: The Quest for Ultimate
Explanation. Oxford University Press.

— Benedicto XVI. (2006). La Trinidad es amor. San Pablo.

— Ben-Naim, A. (2011). La entropia desvelada: El mito de la sequnda ley de la
termodinamica y el sentido comun. Tusquets Editores.

— Boff, L. (1986). La Trinidad, la sociedad y la liberacion. Sal Terrae.

— Bracken, J. A. (2001). The One in the Many: A Contemporary Reconstruction
of the God-World Relationship. Eerdmans.

— Bracken, J. A. (2014). The World in the Trinity: OpenEnded Systems in Scien-
ce and Religion. Fortress Press.

— Clayton, P. (2004). Mind and Emergence: From Quantum to Consciousness.
Oxford University Press.

— Coakley, S. (2013). God, Sexuality, and the Self: An Essay ‘On the Trinity’.
Cambridge University Press.

— Conferencia Episcopal Espafiola. (2003). Catecismo de la Iglesia Catdlica (22
ed.). BAC (Obra original publicada en 1992).

— Delio, I. (2013). The Unbearable Wholeness of Being: God, Evolution, and the
Power of Love. Orbis Books.

— Delio, I. (2014). Cristo en evolucion. Sal Terrae. (Obra original publicada en
2003).

— Dodds, M. J. (2012). Scientific Vetoes and the “Hands-off” God: Divine Im-
manence, Quantum Mechanics, and the Search for a Better Way. Theology
and Science, 10(1), 89-94. https://doi.org/10.1080/14746700.2012.639216

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 347

Dodds, M. J. (2017). Unlocking Divine Action: Contemporary Science and
Thomas Aquinas. Catholic University of America Press.

Edwards, D. (2006). £/ Dios de la evolucion. Una teologia trinitaria. Sal Terrae.
Edwards, D. (2010). How God Acts: Creation, Redemption and Special Divine
Action. Fortress Press.

Edwards, D. (2014). Partaking of God: Trinity, Evolution, and Ecology. Litur-
gical Press.

Edwards, J. (2003). An Essay on the Trinity. Yale University Press (Obra origi-
nal publicada en 1758).

Feser, E. C. (2014). Scholastic Metaphysics: A Contemporary Introduction.
Editiones Scholasticae.

Fritzsch, H. (1994). Los quarks, la materia prima de nuestro Universo. Alianza
Universidad.

Gell-Mann, M. (2003). E/ quark y el jaguar: Aventuras en lo simple y lo com-
plejo. Tusquets Eds.

Giles, K. N. (2012). The Eternal Generation of the Son: Maintaining Ortho-
doxy in Trinitarian Theology. InterVarsity Press.

Gregersen, N. H. (2013) God, Information, and Complexity: From Descriptive
to Explorative Metaphysics, Theology and Science, 11(4), 394-423, https://
doi.org/10.1080/14746700.2013.866475

Gregorio de Nisa. (2006). Sobre la Trinidad. En M. Gonzalez (Ed.), Teologia
patristica griega (pp. 112-145). Ciudad Nueva. (Obra original publicada en
380).

Gregorio Nacianceno (1996). Discursos teolégicos. BAC. (Obra original publi-
cada en 381).

Hart, D. B. (2013). The Experience of God.: Being, Consciousness, Bliss. Yale
University Press.

Hartshorne, C. (1948). The Divine Relativity: A Social Conception of God.
Yale University Press.

Haught, J. F. (2000). God After Darwin: A Theology of Evolution. Westview
Press.

Haught, J. F. (2010). Making Sense of Evolution: Darwin, God, and the Dra-
ma of Life. Westminster John Knox Press.

Heller, M. (2009). Ultimate Explanations of the Universe. Springer.

Hoke, K. L., Zimmer, S. L., Roddy, A. B., Ondrechen, M. J., Williamson, C.
E., & Buan, N. R. (2022). Reintegrating Biology Through the Nexus of Ener-
gy, Information, and Matter. Integrative and comparative biology, 61(6),
2082-2094. https://doi.org/10.1093/icb/icab174

Jain, S. (2023, junio 5). What is data vs. what is information. Bloomfire. ht-
tps://bloomfire.com/blog/data-vs-information/

Juan Pablo Il (1979). Redemptor Hominis. San Pablo.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



348 MARCOS RUIZ SOLER

— Juan Pablo Il (1980). Dives in Misericordia. San Pablo.

— Juan Pablo 11 (1986). Dominum et Vivificantem. San Pablo.

— Juan Pablo 11 (1998). Fides et Ratio. San Pablo.

— Koss-Chioino, J., (2006) "SPIRITUAL TRANSFORMATION, HEALING, AND
ALTRUISM: INTRODUCTION TO THE SYMPOSIUM", Zygon: Journal of Re-
ligion and Science 41(4), 869-876. doi: https://doi.org/10.1111/].1467-
9744.2006.00784 .x

— Krzanowski, R. (2024) Information and Biblical Logos Revisited. Theology and
Science, 22(3), 474-484. https://doi.org/10.1080/14746700.2024.2359188

— Landauer, R. (1961). Irreversibility and heat generation in the computing pro-
cess. IBM Journal of Research and Development, 5(3), 183-191. https://doi.
org/10.1147/rd.53.0183

— Lewis, C. S. (2000). Mere Christianity. HarperOne.

— Liu, J., Lu, J.,, Wang, C., & Jiang, J.-H. (2024). Inferring general links between
energetics and information with unknown environment. Physical Review Re-
search, 6(3), 033202. https://doi.org/10.1103/PhysRevResearch.6.033202

— Marmion, D., & Van Nieuwenhove, R. (2010). An Introduction to the Trinity.
Cambridge University Press.

— McKee, T., & McKee, J. R. (2020). Energy. In Human Ecology: How Nature
and Culture Shape Our World (Chapter 4). Oxford University Press.

— Peacocke, A. (1993). Theology for a Scientific Age: Being and Becoming - Na-
tural, Divine and Human. SCM Press.

— Peacocke, A. (2001). All That Is: A Naturalistic Faith for the Twenty-First Cen-
tury. Fortress Press.

— Peacocke, A. (2008). Los caminos de la ciencia hacia Dios. EL final de toda
nuestra exploracion. Sal Terrae.

— Penrose, R. (1995). La nueva mente del emperador: La teoria de la conciencia
y la fisica fundamental. Editorial Critica.

— Polkinghorne, J. (1994). Science and Christian Belief. SPCK.

— Polkinghorne, J. (2007). Explorar la realidad. La interrelacion de ciencia y re-
ligion. Sal Terrae.

— Rahner, K. (1961). Escritos de Teologia I. Taurus.

— Rahner, K. (2005). Sobre la inefabilidad de Dios. Herder.

— Ratzinger, J. (2000). Introduccion al cristianismo. Ediciones Sigueme.

— Ricardo de San Victor. (2004). De Trinitate. Editorial Monte Carmelo. (Obra
original publicada en 1175).

— Rovira-Belloso, J. M. (1998). Tratado de Dios Uno y Trino. Secretariado Trini-
tario.

— Sayés, J. A. (2013). Comprender la Trinidad. San Pablo.

— Seife, C. (2009). Descodificando el universo. Ellago.

— Swain, S. R. (2020). The Trinity: An Introduction. Crossway.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



LA ACCION DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGIAS PARA PENSAR... 349

— Tabaczek, M. (2019). Emergence: Towards a New Metapyhsics and Philoso-
phy of Science. University of Notre Dame Press.

— Tegmark, M. (2014). Our Mathematical Universe: My Quest for the Ultimate
Nature of Reality. Knopf.

— Teilhard de Chardin, P. (1955). E/ fendmeno humano. Ediciones Mondadori.

— Tertuliano. (2002). Contra Praxeas. En A. Piolanti (Ed.), Tratados teoldgicos
trinitarios (pp. 51-89). BAC. (Obra original publicada en 215).

— Tomas de Aquino. (2005). Suma Teoldgica (Vol. I). BAC. (Obra original publi-
cada en 1265).

— Torrance, T. k. (1996). Theological and Natural Science. Oxford University
Press.

—  Vopson, M. M. (2019). The mass-energy-information equivalence principle.
AIP Advances, 9(9), 095206. https://doi.org/10.1063/1.5123794

— Vopson, M. M. (2022). Experimental protocol for testing the mass-energy-in-
formation equivalence principle. AIP Advances, 12(3), 035311. https:/doi.
org/10.1063/5.0087175

— Weinberg, S. (2016). Los tres primeros minutos del universo. Alianza Edito-
rial.

— Whitehead, A. N. (1956). Proceso y realidad. Editorial Losada. (Obra original
publicada en 1929).

— Yong, A. (2012). The cosmic breath: Spirit and nature in the Christianity-Bu-
ddhism-science trialogue (Vol. 4). Brill. https://doi.org/10.1163/9789004

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289





