;ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO
CRISTIANO? DISCERNIMIENTO
TEOLOGICO, CONDICIONES Y LIMITES

Is a Christian Transhumanism Possible? Theological
Discernment, Conditions and Limits

Jorge Ricardo Gonzalez Lopez
Universidad Pontificia de Salamanca
Jjrgonzalezlo.teo@upsa.es / https://orcid.org/0009-0002-5632-0129

Recibido: 2 de septiembre de 2025
Aceptado: 8 de octubre de 2025
DOI: https://doi.org/10.14422/ryf vol289.i1467.y2025.002

RESUMEN: El articulo propone una sintesis tipolégica del transhumanismo —fuerte, mo-
derado y cristiano— y muestra su utilidad para el discernimiento teolégico. Se identifica
su dimension religiosa y escatolégica —a veces caracterizada como “religion tecnognos-
tica”—y se establecen como norma de juicio la imago Dei y la theosis. Sobre esta base,
la libertad morfoldgica se evalta mediante tres criterios: finalidad terapéutica y proporcio-
nalidad; justicia y no discriminacion; coherencia escatolégica frente a la tecnosalvacion.
De esta evaluacidon emerge un marco para un transhumanismo cristiano critico, capaz
de acoger posibilidades (terapias restaurativas, tecnologias inclusivas) y delimitar riesgos
(reduccionismo materialista, cosificacién del cuerpo, sustitucion de la gracia por la tec-
nociencia). La novedad del trabajo radica en desplazar el foco de las meras tipologias
descriptivas hacia un juicio prudencial normativo, articulado en niveles dogmatico-funda-
mental, teleolégico-antropolégico, ético-practico, que hacen posible evaluar casos con-
cretos y con ello, poner sobre la mesa la posibilidad de un transhumanismo cristiano.

PALABRAS CLAVE: transhumanismo cristiano, transhumanismo fuerte, transhumanismo
moderado, libertad morfolégica, religion tecnognéstica, imago Dei, theosis, escatologia.

ABSTRACT: This article offers a typological synthesis of transhumanism—strong, modera-
te, and Christian—and demonstrates its usefulness for theological discernment. It identi-
fies the movement’s religious and eschatological dimension—at times characterized as a
“techno-gnostic religion”—and sets imago Dei and theosis as the norms of judgment. On
this basis, morphological freedom is assessed according to three criteria: therapeutic pur-
pose and proportionality; justice and non-discrimination; and eschatological coherence
in the face of technosalvation. From this assessment a framework for a critical Christian

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289 // 1SSN 0034-0235 ~ e-ISSN 2659-4536 243-270



244 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

transhumanism emerges, which is capable of admitting possibilities (restorative therapies,
inclusive technologies) while delineating risks (materialist reductionism, objectification of
the body, substitution of grace by technology). The novelty of the study lies in shifting the
focus from merely descriptive typologies to a normative prudential judgment, articulated
across dogmatic-fundamental, teleological-anthropological, and ethical-practical levels,
thereby enabling the evaluation of concrete cases and, in turn, bringing into view the
possibility of a Christian transhumanism.

KEYWORDS: Christian transhumanism, strong transhumanism, weak transhumanism,
morphological freedom, technognostic religion, imago Dej, theosis, eschatology.

1. INTRODUCCION

Con todos los problemas que enfrenta hoy el mundo, ¢por qué deberia la
teologia cristiana prestar atencion al transhumanismo? Esta pregunta plan-
teada por Cole-Turner (2011a; 2018a) refleja la creciente conciencia de que
no estamos Unicamente ante un debate técnico, sino ante un desafio que
afecta a la comprensién misma de lo humano. La transformacion tecnolégi-
ca de la humanidad ya esta en marcha y sus huellas se perciben en los ambi-
tos social, psicolégico y cultural (Cole-Turner, 2011a, pp. 14-17; Cole-Turner,
2018a, pp. 15-17). Por ello, ignorar el transhumanismo seria cerrar los ojos a
un fenémeno gue interpela tanto a la filosofia como a la fe.

El transhumanismo constituye una de las corrientes mas influyentes en los
debates acerca del futuro de la humanidad. Aungue sus raices se encuentran
en proyectos cientificos y tecnoldgicos concretos, su alcance trasciende con
mucho el &mbito meramente técnico. Se ha configurado como una cosmovi-
sion cultural y filoséfica que ofrece un horizonte de sentido a las aspiraciones
humanas de superacién de limites, mitigacion del sufrimiento y prolongacién
de la vida. Desde su formulacién por Julian Huxley, en el siglo XX, hasta sus
desarrollos contemporaneos, el transhumanismo se ha diversificado en un
auténtico mosaico de corrientes que van desde el cientificismo radical hasta
propuestas que buscan integrar elementos religiosos en clave secularizada
(Monterde Ferrando, 2020, pp. 81-85; Campa, 2017, pp. 27-29).

La reflexidon académica reciente ha subrayado precisamente esta pluralidad.
Gayozzo (2021, pp. 120-131) distingue entre diferentes escuelas transhuma-
nistas, evidenciando que no existe un Unico proyecto uniforme, sino varias
tipologias con acentos distintos en torno a la mejora humana, la supera-
cion bioldgica o las convergencias con la inteligencia artificial. Esta diversi-
dad exige un esfuerzo de clasificacion y analisis que permita comprender las

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 245

orientaciones principales del movimiento, asi como sus presupuestos antro-
poldgicos. La tipologia no es, por tanto, un ejercicio meramente descriptivo,
sino el primer paso hacia una evaluacion critica y teoldgica.

La teologia cristiana no puede permanecer indiferente ante esta interpela-
cion. Como ha sefialado Oviedo, lo que esta en juego no es solo una cues-
tion de limites morales, sino “cémo entendemos la naturaleza humana y
su sentido; o quizas mejor, nuestro enfoque de realidad humana y cémo
podemos afrontar mejor sus problemas” (Oviedo, 2022, p. 516). En otras
palabras, el transhumanismo desafia directamente a la antropologia teologi-
ca, en particular a la comprensién cristiana del ser humano como imago Dei
y su vocaciéon a la comunion plena con Cristo. También otros autores han
mostrado cémo las promesas de “tecnosalvacién” no pueden desligarse de
los anhelos de trascendencia que, tradicionalmente, han sido objeto de la
reflexion teoldgica (Daly, 2005, pp. 70-72; Hopkins, 2005, pp. 13-16).

Desde su misma definicion', el transhumanismo es mas que un proyecto
técnico: se configura como un nuevo humanismo, heredero de la llustracion,
que interpreta la ciencia y la tecnologia como los medios privilegiados para
alcanzar bienestar, longevidad y felicidad. Este horizonte suscita entusiasmo,
pero también riesgos: la dificultad de prever las consecuencias de una trans-
formacion radical de la naturaleza humana, las tensiones éticas en torno a
la justicia social y la amenaza de reducir al hombre a un organismo manipu-
lable (Dickson 2018, p. 132). Por ello, como advierte Ted Peters (2019, p.
113), es preciso discernir criticamente sus promesas a la luz de una antropo-
logia mas realista, consciente de la propensién humana a transformar el bien
en mal.

Es pertinente subrayar que el transhumanismo no es un blogue monolitico,
sino una pluralidad de corrientes que abogan por diversas formas y alcan-
ces de la mejora humana (Ross, 2020, p. 2; Bostrom, 2005, pp. 202-203;
Arana, 2022, p. 485; Diéguez, 2017, p. 42; Monterde Ferrando, 2020, p.
31). Estas propuestas no solo se centran en prolongar la vida y aumentar las
capacidades cognitivas, sino que abren un profundo cuestionamiento sobre

' Aqui sigo la definicién de Bostrom (2003): El transhumanismo es, a la vez, un movi-
miento intelectual-cultural y un campo de estudio que afirma la posibilidad y deseabilidad
de mejorar radicalmente la condicién humana mediante la razdn aplicada —especial-
mente mediante tecnologias que eliminen el envejecimiento y potencien las capacidades
cognitivas, fisicas y afectivas—, y que analiza las implicaciones, promesas y riesgos éticos
de tales tecnologias orientadas a superar las limitaciones humanas (pp. 4-5).

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



246 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

la naturaleza humana y su destino dltimo (Marcos, 2018, 116-117; Marcos
y Pérez, 2019, 32; Gaitan, 2021, 203; Arana, 2022, 488-491). Desde esta
perspectiva, el debate transhumanista se convierte en un catalizador de re-
flexion antropoldgica y teoldgica.

Como ha indicado Cole-Turner (2018b, pp. 340-342), lo valioso del diélo-
go con el transhumanismo no reside en si sus escenarios futuristas llegaran
a cumplirse, sino en que nos obliga a repensar el Evangelio en un tiempo
tecnoldgicamente saturado, mostrando la urgencia de elaborar una imagina-
cion teolodgica capaz de discernir los signos de nuestra época. En esta linea,
Justo Dominguez (2020, p. 65) ha mostrado que lo que esta en juego es una
verdadera disputa soteriolégica: la salvacion como don divino frente a la pro-
mesa secular de autosalvacién tecnoldgica (Peters 2019, p. 114).

Este articulo se propone, por tanto, un doble movimiento: Ofrecer una sinte-
sis tipolégica del transhumanismo, reconociendo la riqueza y complejidad de
sus variantes; abrir un didlogo teoldgico-antropolégico que permita discernir
tanto los riesgos como las posibilidades de una eventual integracion con la
fe cristiana.

Se trata menos de una exposicion neutra que de un ejercicio de discernimien-
to, en el que la tipologia actua como plataforma para plantear las preguntas
decisivas sobre el destino humano, la salvacién y la dignidad del ser creado.

2. TIPOLOGIAS TRANSHUMANISTAS

En este contexto, resulta indispensable detenerse en las principales tipologias
del transhumanismo, pues ofrecen un mapa conceptual para comprender la
diversidad interna del movimiento y formular con mayor precision las pre-
guntas gue la teologia debe afrontar. Estas corrientes se suelen clasificar en
tres: transhumanismo fuerte, que apuesta por la superacion radical de la bio-
logfa; transhumanismo moderado, que acepta mejoras graduales sin alterar
la naturaleza esencial; y transhumanismo cristiano, que busca integrar cate-
gorias de fe con los avances tecnocientificos (Brennan, 2023, pp. 229-248;
Gocke, 2017, pp. 347-364).

Ahora bien, mas alla de la clasificaciéon, surge una cuestion fundamental:
iqué visiéon del ser humano subyace a cada tipologia? Hopkins (2005, pp.
13-19) ha mostrado que tanto la religion como el transhumanismo res-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 247

ponden a una concepcion “deflacionaria” del ser humano —el animal
account—, es decir, la idea de un hombre reducido a mero animal racional,
sin vocacion trascendente. Los transhumanistas fuertes buscan superar este
animal mediante la técnica; los moderados, mitigar sus limitaciones sin alterar
SU esencia; y quienes proponen un transhumanismo cristiano, reinterpretan
la condicidon humana desde la referencia constitutiva a Dios y a la comunién.

En este sentido, la pregunta decisiva no es meramente tecnoldgica o ética,
es antropoldgica y teoldgica: ;cdOmo se relacionan estas propuestas con la
afirmacion cristiana de que el ser humano ha sido creado imago Dei? ;pue-
den los proyectos de mejora tecnoldgica respetar la dignidad de la criatura 'y
su destino de salvacién en Cristo, o corren el riesgo de sustituir la gracia por
la técnica?

Asi, el esquema tipoldgico se convierte no solo en un instrumento de clasifi-
cacion, sino en un punto de partida para discernir:

— El transhumanismo fuerte nos desafia sobre si la superacion de la
biologia implica negar la imago Dei.

— El transhumanismo moderado plantea la frontera entre progreso le-
gitimo y autosuficiencia prometeica.

— El transhumanismo cristiano? abre la cuestion de si es posible una
auténtica integracion entre la esperanza escatolégica y las promesas
tecnocientificas (Dickson, 2018, pp. 143-144).

Finalmente, este debate no puede reducirse a un simple dilema entre acep-
tacién o rechazo. Como sugiere Deane-Drumond (2015, pp. 154-155), la
relacién entre ciencia y teologia ha de entenderse como un camino compar-
tido, en el gue la teologia aporta un horizonte critico y escatoldgico frente
al optimismo ingenuo del progreso técnico (Génova, 2023, p. 92). De ahi
que la discusion sobre tipologias del transhumanismo sea, al mismo tiempo,
un ejercicio de clasificacion intelectual y una oportunidad para replantear el
significado de ser humano en un tiempo marcado por la tecnocultura.

2 Eneste trabajo, el adjetivo “cristiano” se emplea en sentido material de compatibilidad
con la fe cristiana: implica una gramaética cristologica (Cristo como revelacién del hombre
y destino de comunién), el primado de la gracia frente a toda pretension tecnosalvifica
y la dignidad personal como criterio normativo. No presupone una teologfa sacramental
especifica ni adcripcién confesional determinada, aunque permanece coherente con ellas.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



248 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

2.1. Transhumanismo fuerte

La vertiente mas radical de esta corriente se atreve a proyectar un futuro
donde la condicién humana, tal como hoy la conocemos, se vera radical-
mente transformada hasta desembocar en una nueva forma de existencia
posthumana. Promovido por figuras como Nick Bostrom, Max More o Ray
Kurzweil, este enfoque sostiene que el desarrollo cientifico y tecnolégico no
debe encontrar restricciones sustantivas mas alla de la factibilidad técnica.
Alli donde sea posible mejorar o sustituir alguna dimensién de la condicion
humana, deberia hacerse, en virtud de un supuesto derecho al perfeccio-
namiento. Este programa incluye el incremento de capacidades cognitivas,
fisicas y emocionales, asi como la posibilidad de trascender la biologia me-
diante inteligencia artificial, nanotecnologia o ingenieria genética, con el fin
de alcanzar una forma inédita de inmortalidad o de existencia virtual (Gocke
2017, p. 350; Agar 2014, pp. 1-16).

El discurso del transhumanismo fuerte esta asociado con la nocién de singu-
laridad tecnoldgica, segun la cual la progresiva convergencia entre biologia y
tecnologia darfa lugar a un momento de aceleracién exponencial en el que
las capacidades humanas quedarian radicalmente superadas al fusionarse
con la inteligencia artificial. A partir de este umbral, se abriria la posibilidad
de un nuevo estadio evolutivo en el que la especie humana seria reemplaza-
da por entidades hibridas o virtuales, liberadas de la vulnerabilidad biolégica
y capaces de persistir indefinidamente. Esta expectativa, en buena medida
heredera de imaginarios de la ciencia ficcion, busca legitimarse como ho-
rizonte de futuro inevitable, en virtud de la fe en el progreso tecnoldgico
ilimitado (Gayozzo, 2021, pp. 123-127).

Se distinguen dos formas de mejora humana: la cuantitativa, que incrementa
capacidades ya existentes, y la cualitativa, que modifica las caracteristicas
fundamentales de la especie. Es esta Ultima la que define al transhumanis-
mo fuerte, pues su propdsito no se limita a potenciar habilidades, sino a
reconfigurar las bases psicofisicas de la humanidad, hasta el punto de ima-
ginar seres capaces de respirar bajo el agua o volar mediante modificaciones
anatémicas radicales (Diéguez, 2017, pp. 40-41). Con ello se busca no solo
expandir el rango de posibilidades humanas, sino reescribir lo que significa
ser humano en un sentido esencial. En consecuencia, esta postura implica
un auténtico quiebre con los limites impuestos por la evolucién darwiniana:
ya no se trata de aceptar el ritmo de un proceso natural lento y azaroso,
sino de asumir el control proactivo de la propia evolucién, redisefiando la
especie a voluntad para vencer el envejecimiento, la enfermedad y la muerte
(Lipowickz, 2020, p. 53; Gocke, 2017, p. 351; Diéguez, 2017, p. 41).

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 249

Uno de los conceptos emblematicos de esta vision es la libertad morfoldgica
(que se tratara en detalle posteriormente), formulada en el octavo postulado
del “decdlogo transhumanista”. Este principio afirma el derecho de cada
individuo a modificar su cuerpo, cognicion y emociones mediante los me-
dios tecnolégicos disponibles. En nombre de esa libertad, se legitima no solo
el uso de técnicas de prolongacion de la vida como la criogenia o el mind
uploading, sino también la opcién de redisefar la anatomia y las capacida-
des psicolégicas segun los deseos del sujeto (More & Vita-More, 2013, pp.
54-55; Sandberg, 2013, pp. 56-64). La libertad morfolégica cuestiona la na-
turaleza humana como una realidad estable e inmutable, y postula que todo
rasgo puede ser transformado si la tecnologia lo permite.

En esta l6gica se asume un fuerte determinismo tecnolégico: todo lo que
resulta técnicamente posible, tarde o temprano sera realizado, sin que la so-
ciedad o la ética puedan ejercer un control duradero. La tecnologia aparece
entonces no como instrumento al servicio del hombre, sino como destino
inevitable que empuja a la humanidad hacia un futuro posthumano. En esta
medida, el cuerpo es considerado un soporte contingente y limitado, sus-
ceptible de ser superado. Como sintetiza Diéguez (2021, pp. 63-68), esta
corriente se caracteriza por la ausencia de distincién clara entre lo natural y
lo artificial, la comprension informacional de la vida y de la mente, la depre-
ciaciéon del cuerpo como obsoleto, el rechazo de una naturaleza humana in-
mutable y la conviccion de una sociedad formada por individuos mejorados
sera inherentemente superior.

Proclamandose, asi, el advenimiento de una nueva era posthumana, donde
la humanidad dejara atras las limitaciones que hoy definen su naturaleza.
Desde esta perspectiva, la desaparicion del homo sapiens no constituiria una
catastrofe, sino un paso evolutivo deseable hacia formas de vida “superio-
res” (Diéguez, 2021, p. 56).

Ahora bien, este horizonte no se reduce a una proyecciéon tecnocientifica,
sino gque se puede interpretar también en clave escatoldgica. En efecto diver-
sos analistas han advertido que el transhumanismo presenta rasgos de au-
téntica “religion tecnogndstica”, en la que la transformacién del ser humano
adquiere un significado césmico y salvifico (Monterde Ferrando, 2020, pp.
71.85; véase también: LaTorra, 2005, pp. 41-55; Campbell y Walker, 2020,
pp. 71-85). Frente a visiones secularizadas de corte nihilista, los transhumanis-
tas elevan la vida a valor absoluto, intentando prolongarla indefinidamente,
y reconocen en la conciencia “il senso stesso del mondo, la luce dell’univer-
so" —el sentido mismo del mundo, la luz del universo—, al punto de aspirar

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



250 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

a expandirla incluso en las maquinas. En este marco, los ideales perseguidos
reproducen atributos divinos —eternidad, omnisciencia, omnipotencia—, de
modo gue la tecnociencia se convierte en un camino de imitacion del divino,
una suerte de redencién tecnoldgica. No es casual que Campa (2017, pp.
28-29) vea en esta aspiracion un eco del imperativo evangélico: “Sed, pues
perfectos, como perfecto es vuestro Padre celestial” (Mt 5,48-49). Desde esta
Optica, el transhumanismo fuerte puede entenderse como una secularizaciéon
del ideal cristiano de perfeccién, desplazado de la gracia a la técnica, y de la
salvacion en Cristo a la autosalvacion tecnocientifica.

Critica antropologica y teolégica

Desde una perspectiva teoldgica y antropoldgica, esta visién plantea desafios
profundos. En primer lugar, parte de un reduccionismo antropolégico. La
identidad humana queda definida en términos de rendimiento, de capaci-
dades medibles o de informacion transferible. El ser humano es concebido
como un conjunto de datos procesables que pueden ser reconfigurados, sin
reconocer la dimensién relacional, espiritual y trascendente que la tradicién
cristiana atribuye a la persona. Tal reduccion entra en tensiéon con la doctrina
de la imago Dei, que fundamenta la dignidad humana no en sus facultades,
sino en su condicion de criatura llamada a la comunién con Dios (Oviedo,
2022, pp. 516-517).

En segundo lugar, este planteamiento supone una peligrosa sustitucion de
la salvacién divina por la tecnosalvacion. Como advierte Ted Peters (20183,
pp. 353-354), cuando la tecnologia se erige en mediadora de inmortalidad
o de plenitud, se produce una usurpacién indebida de categorias teoldgicas
que corresponden a la accion gratuita de la gracia. En el horizonte del trans-
humanismo fuerte, la promesa de vida eterna ya no remite a la resurreccién
de Cristo, sino a la transferencia de la conciencia a soportes digitales o a la
modificacion biotecnoldgica ilimitada. Se trata de un sustituto secularizado
de la escatologia cristiana, en el que la técnica pretende ocupar el lugar de
Dios como garante de la plenitud humana.

No obstante, cabe reconocer también un elemento de posibilidad de dia-
logo. Como se menciona anteriormente, Hopkins (2005, pp. 13.19) ha
sefalado que tanto la religion como el transhumanismo comparten una in-
conformidad frente al “relato animal” (animal account), es decir, frente a la
concepcion del hombre como simple animal racional sin vocacion trascen-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 251

dente. El transhumanismo fuerte expresa, aungue de modo secularizado y
desviado, el anhelo humano de trascendencia y de transformacién radical.
En su empefio por superar la enfermedad, la caducidad y la muerte refleja
una aspiraciéon legitima a una plenitud que el cristianismo reconoce, pero
orientada hacia un horizonte equivocado.

Desde una mirada critica, el transhumanismo fuerte se convierte en un es-
pejo distorsionado de las promesas escatoldgicas: alli donde la fe cristiana
afirma la transformacién del hombre en Cristo resucitado, este propone la
metamorfosis tecnolédgica; donde la fe habla de gracia, este ofrece técnica;
donde la teologia reconoce la dignidad de la creatura, este postula la obso-
lescencia del homo sapiens. En este contraste se revela el caracter teolégica-
mente ambivalente del transhumanismo fuerte: un desafio que no puede ser
ignorado, porque interpela a la teologia a repensar con mayor profundidad
la condicidn humana, su destino y su relacién con Dios.

2.2. Transhumanismo moderado

Constituye una de las ramas mas influyentes y matizadas del pensamiento
transhumanista contemporaneo, su objetivo no es abolir lo humano, sino
optimizarlo dentro de pardmetros reconocibles como propios de la especie,
en un marco de continuidad antropoldgica y de responsabilidad ética (Agar,
2014, pp. 19-22; Brennan, 2023, pp. 229-232; Gocke, 2018, p. 33; Hottois,
2005, p. 50-54).

Al igual que su contraparte fuerte, distingue entre terapia y mejora®. El trans-
humanismo moderado admite las intervenciones terapéuticas, siempre que
no impliquen una ruptura con la continuidad de la identidad personal ni
con la pertenencia a la especie humana (Gocke, 2017, pp. 350-351; Gdcke,
2018, p. 33; Peters, 2010, pp. 17-21).

Mientras aquel (fuerte) promueve mejoras cualitativas capaces de trans-
formar las bases psicofisicas del ser humano —como la criogenia, el mind
uploading o la reconfiguracion anatémica radical—, el moderado se cen-
tra en mejoras cuantitativas. Estas buscan incrementar memoria, resisten-
Cia, agudeza cognitiva o salud, sin desbordar el horizonte de lo reconocible
como humano (Gdcke, 2017, p. 351).

3 También se puede encontrar como mejora “cuantitativa” y “cualitativa” (Gocke, 2018, 33).

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



252 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

Nicholas Agar ha sido uno de los principales teéricos de esta postura en Truly
Human Enhancement (2014); distingue entre mejoras radicales y mejoras
moderadas. Las primeras modifican de tal modo las capacidades mentales
o fisicas que amenazan la continuidad de la identidad personal, provocando
una fractura del yo en la que el sujeto mejorado ya no se reconoce en sus
experiencias y logros pasados. Las segundas, en cambio, perfeccionan atri-
butos ya existentes sin quebrar la coherencia narrativa de la vida, permane-
ciendo dentro de la escala de lo humanamente reconocible (Agar, 2014, pp.
1.5-6.15-16).

Este planteamiento implica que las mejoras radicales son moralmente pro-
blematicas, mientras que las moderadas resultan valiosas, pues aumentan
capacidades cognitivas o fisicas preservando la identidad. En esta linea, se
sitUa también la propuesta de Cian Brennan (2023, pp. 232-235), quien de-
sarrolla la nocion de weak transhumanism?. Esta versién defiende mejoras
prudentes y no disruptivas, que respeten la diversidad humana y eviten im-
poner un Unico modelo de perfeccién, ademas afiade una dimension social y
comunitaria al debate, subrayando que no todo lo que beneficia individual-
mente es necesariamente positivo para la colectividad.

Mientras la normatividad fuerte se basa en un determinismo tecnoldgico
—el cual considera posible e inevitable—, la versién moderada se inclina por
introducir limites, insistiendo en que no basta con preguntarse qué se puede
hacer técnicamente, sino qué conviene hacer segun criterios antropolégicos,
sociales y éticos (Suarez-Ruiz, 2021, pp. 558-566).

En suma, el transhumanismo moderado no es simplemente una versién ate-
nuada del fuerte, sino una postura distinta que introduce una reflexion nor-
mativa. Su interés no radica en especular sobre futuros posthumanos, sino
en discernir los fines deseables hacia los cuales debe orientarse el uso de la
tecnologia en beneficio de la condicién humana.

Critica antropologica y teolégica

Si bien el transhumanismo moderado resulta mas abierto al didlogo que su
version fuerte, no esta exento de riesgos. Uno de los principales es el peligro
de un reduccionismo antropolégico, en el que la dignidad humana se mida

4 Sindnimo de transhumanismo moderado.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 253

en funcion de rendimientos y grados optimizados. Aun en ausencia de trans-
formaciones radicales, el énfasis en la mejora cuantitativa puede derivar en
una antropologia implicita utilitarista, donde los “mejorados” son conside-
rados maés valiosos. Ahora bien, como observa Eberl (2022, p. 84), el pensa-
miento cristiano no se opone en principio al progreso cientifico, y de hecho
ha contribuido histéricamente a él, siempre que se respeten ciertos limites
éticos. Asi, el magisterio reciente admite intervenciones genéticas con finali-
dad terapéutica, mientras rechaza de modo absoluto aquellas que persiguen
fines meramente no terapéuticos, en la medida en que expresen un rechazo
implicito de la creaturalidad finita del ser humano y un intento de ocupar el
lugar del Creador (véase también: Congregacién Para La Doctrina De La Fe,
2008, § 26-27).

De modo complementario, segun Eberl (2022, p. 85), Juan Pablo Il ya adver-
tia que toda posible forma de mejora biotecnolédgica deberia ser juzgada a
la luz de cuatro criterios fundamentales: que no afecte al origen de la vida
en el marco de la procreacién conyugal, que no marginalice a determinados
grupos humanos, que no refuerce un materialismo reductivo y que no con-
vierta a la persona en objeto. A partir de estos criterios, es posible admitir
ciertas mejoras moderadas que contribuyan al florecimiento humano —por
ejemplo, un aumento en la memoria, la mejora del sistema inmunolégico o
la eliminacién de ansiedades que impidan el desarrollo moral y espiritual—,
siempre que dichas mejoras se inscriban en una vision de la persona abierta
a su relacion con Dios y respetuosa de la imago Dei. En este sentido, puede
hablarse de un verdadero mejoramiento que se sitla dentro de los limites
de la naturaleza creada y ordenada hacia dones naturales y sobrenaturales,
evitando la deriva hacia lo posthumano (véase también: Juan Pablo Il, 1983,
§ 6; Agar, 2014, p. 138).

Otro riesgo sefalado es el de consolidar una concepcién excesivamente indi-
vidualista de la mejora. El énfasis transhumanista en la autonomia del sujeto
puede conducir a una erosion de la dimension relacional constitutiva del ser
humano. Como advierte Checketts (2017), no todo perfeccionamiento indivi-
dual redunda en un bien colectivo, y absolutizar la légica de la optimizacion
personal puede socavar los vinculos sociales y éticos que sostiene la vida co-
mun (pp. 59-60). En esta misma direccion, Arana (2022, pp. 498-499) subraya
que el peligro del transhumanismo no radica solo en sus excesos tecnolégicos,
sino en su tendencia a reducir la identidad humana a procesos de calculo y
optimizacién, olvidando que la persona es inseparable de su corporeidad, his-
toricidad y apertura a la trascendencia. Este individualismo, lejos de garantizar

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



254 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

una vida mas plena, corre el riesgo de fragmentar la comunidad humana y de
empobrecer la nocién misma de dignidad, que no se funda en el rendimiento
técnico, sino en la relacionalidad y en la condicién de criatura.

Desde la teologia, Gocke (2017, pp. 361-362) subraya que un transhuma-
nismo moderado solo es compatible con la fe cristiana si reconoce que la
identidad ultima del ser humano no radica en su potencial tecnolégico, sino
en su condicién de criatura hecha imago Dei. La identidad del ser humano
como tal no se define por sus capacidades, sino por su caracter relacional
con Dios como criatura suya. La categoria de imago Dei, por tanto, resulta
decisiva: la dignidad humana no depende de los rendimientos alcanzados,
sino de la vocacion a la comunién con Dios. Las tecnologias que potencien
capacidades respetando esa referencia trascendente pueden ser valoradas
positivamente; aquellas que pretendan sustituirla o redefinirla, en cambio,
deben ser criticamente cuestionadas.

Autores como Emmanuel y Burdett han insistido en que, aunque pueda ha-
blarse de una “mejora de la imago Dei” en sentido analégico —como des-
pliegue de las potencialidades humanas—, nunca debe confundirse con un
simple perfeccionamiento técnico. La imago Dei remite, mas que a grados de
rendimiento, a la apertura relacional y trascendente de la persona hacia Dios.
Emmanuel (2020, pp. 106-108) lo expresa sefalando que el verdadero criterio
de mejora no es la optimizacién de funciones, sino la fidelidad a la estructura
relacional que constituye la imagen divina. Burdett (2022, pp. 214-215), por
su parte, vincula esta cuestion con la cristologia, recordando que la plenitud
de lo humano se revela en la encarnacion de Cristo y no en la técnica.

En conclusién, el transhumanismo moderado plantea un horizonte ambiva-
lente. Por un lado, introduce una reflexién normativa y evita el determinismo
tecnoldgico del transhumanismo fuerte, mostrando sensibilidad hacia la dig-
nidad y la autonomia. Por otro, corre el riesgo de deslizarse hacia un reduc-
cionismo individualista. Desde la teologia, el discernimiento ultimo pasa por
la afirmacion de la imago Dei: toda mejora tecnoldgica puede ser legitima
en la medida en gue respete y potencie esa condicion fundamental, pero se
vuelva problematica cuando pretende sustituirla o redefinirla.

De ahi surgen preguntas decisivas gue abren el siguiente paso de la reflexion:
ies posible integrar de manera coherente las propuestas de mejora tecnologi-
ca en el horizonte cristiano de salvaciéon? ;Puede hablarse de un “transhuma-
nismo cristiano” sin caer en la tentacion de confundir la gracia con la técnica?

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 255

2.3. Transhumanismo cristiano. Competencia o integracion

El debate contemporéaneo sobre el transhumanismo ha propiciado, junto a
sus formulaciones seculares, un cauce de reflexion teoldgica que busca pen-
sar el mejoramiento humano a la luz de la fe cristiana. En ese horizonte
ha cobrado relieve la nociéon de “transhumanismo cristiano”®, entendida no
como aceptacion acritica de toda promesa tecnocientifica, sino como ejerci-
cio de discernimiento que interroga la legitimidad, los limites y el sentido ul-
timo de las practicas de optimizacion y prolongacion de la vida. La pregunta
clave no se reduce a “si puede hacerse”, sino “para qué y en qué condicio-
nes” debe hacerse, atendiendo a la dignidad de la persona, a la verdad de la
creacion y a la esperanza escatolégica. Este trabajo integra y amplia los ejes
ya esbozados —la relacion entre ciencia y fe; la posibilidad y las condiciones
de un transhumanismo cristiano; una doble valoracién positiva y critica; vy,
finalmente, la relevancia tipolégica del fendmeno para el discernimiento en-
tre razon, ciencia y fe—, incorporando explicitamente los criterios de Gocke,
la centralidad de la imago Def® y la articulacién con la theosis’, asi como el
riesgo sefialado por Peters de sustituir la gracia por una “tecnosalvacion”
(Peters, 2018b, pp. 251-254).

> ‘Transhumanismo moderado’ y ‘transhumanismo cristiano’ no son términos equivalen-
tes. El primero funciona como categoria descriptiva (mejoras cuantitativas con continui-
dad de especie); el sequndo opera con categoria normativa regida por criterios teoldgicos
(primado de la gracia, imago Dei, theosis). En consecuencia, lo cristianamente admisible
es mas restringido: puede excluir intervenciones que, siendo “moderadas” en sentido
técnico, resultan contrarias a la dignidad (por ejemplo, la cosificacion del cuerpo o por
efectos de injusticia).

5 Laimago Dei designa la condicién ontolégico-relacional por la que todo ser humano,
en su totalidad corpéreo-espiritual, social e histérico, es creado a imagen de Dios (CTI
2004, 7-10). Por lo tanto, posee una dignidad indisponible que no depende de capa-
cidades ni de rendimientos. Por ello, toda agenda de autosalvacion tecnolégica que
gradue la dignidad por criterios de “optimalidad” o desempefio resulta teolégicamente
problematica; la dignidad ha de preservarse como derecho inherente, no evaluarse por
mejoras técnicas o fisicas (Muller, 2020, 25-27; Pasaribu et al., 2022, a2620-a2621).

7 La theosis, entendida como la transformacion del ser humano hacia la divinidad, es
un proceso mediado por la gracia, no debe confundirse con un proyecto de autosal-
vacion. Asf, cuando se proponen alternativas secularizadas que prometen alcanzar un
estado de perfeccion a través de medios tecnolégicos, se corre el riesgo de reducir la
experiencia de la gracia a un impetu de autoafirmacion personal (Cole-Turner, 2015,
150). Esta reduccion puede transformarse en una logica de mérito, donde el individuo
se convierte en artifice de su propia salvacién, desplazando la accién de Dios (Pulis,
2022, 204-205).

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



256 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

Lejos de una dialéctica de confrontacion, la relacion entre fe y ciencia y
avance tecnocientifico puede entenderse como un dmbito de mutua inter-
pelacién, en el que la teologia ofrece categorias criticas (creacion, reden-
cion, destino Ultimo) para evaluar fines y medios de la innovacién. Ronald
Cole-Turner (2011b, p. 198) ha insistido en que la actitud cristiana ante
tecnologias emergentes —edicion genética, inteligencia artificial, biotecnolo-
gia— debe conjugar apertura y prudencia; la evaluacion no puede agotarse
en la factibilidad técnica, sino que ha de incluir una coherencia con la digni-
dad personal, el proposito de la vida humana y la esperanza en la salvacion
en Cristo. Esta perspectiva sitUa el dialogo en el nivel ético-teoldgico, evitan-
do tanto el tecno-optimismo ingenuo como el rechazo aprioristico.

En ese mismo registro, la teologia contemporanea ha advertido que el trans-
humanismo no solo ofrece herramientas para mitigar el sufrimiento, sino
gue propone, explicita o implicitamente, visiones de plenitud, inmortalidad y
sentido. De ahi que varios autores reclamen un discernimiento escatolégico:
cuando la tecnociencia promete “salvacién” —vida sin enfermedad, con-
ciencia ampliada, incluso inmortalidad—, la teologia debe preguntar por la
verdad de esa promesa, por su estructura soteriolégica y por la fidelidad a la
condicién creatural del ser humano (Oviedo, 2022, pp. 515-522; Cole-Turner,
2011b, pp. 193-202). En breve: el didlogo fe-ciencia no se agota en la bioética
de casos, porque toca la antropologia fundamental y la esperanza ultima.

Posibilidad de un transhumanismo cristiano

Gocke (2017, p. 355) ofrece un marco tripartito de evaluacién particular-
mente Util para pensar la posibilidad de un transhumanismo cristiano. En
primer lugar, plantea un nivel “dogmatico-fundamental”: deberia descartar-
se cualquier propuesta que contradiga elementos esenciales de la fe, como
la dignidad de la persona creada imago Dei o la mediaciéon universal de la
salvacion en Cristo. En segundo lugar, un nivel “teleolégico-antropolégico”:
corresponde examinar si los fines y medios de una intervencion tecnolégica
armonizan con la doctrina de la creacion y con la vocacion del ser humano a
la comunién con Dios y con los demas. En tercer lugar, un nivel “ético-prac-
tico”: conviene verificar su conformidad con los principios morales cristianos,
entre ellos el amor, la justicia y la busqueda del bien comun.

Este nucleo cristolégico permite articular la imago Dei con la theosis. En la
tradicion cristiana, la theosis —participacion del ser humano en la vida di-
vina— no equivale a una auto-deificacién fabricada, sino a una transfor-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 257

macién por gracia que configura la libertad humana con Cristo, “para que
lleguéis a ser participes de la naturaleza divina” (2Pe 1,4). Dos tesis se siguen
para el discernimiento: (a) la imago Dei funda una dignidad que precede a
cualquier mejora técnica y que, por tanto, no puede quedar supeditada a
rendimientos biol6gicos o cognitivos (Emmanuel, 2020, p. 111; Comisién
Teoldgica Internacional, 2004, §12); (b) la theosis sefala el término de ple-
nitud como don de Dios y comunién, no como superacién técnica de la fi-
nitud. Si una agenda de mejoramiento reconfigura implicitamente la theosis
como "auto-divinizacién tecnoldgica”, desdibuja la economia de la gracia 'y
confunde la promesa de salvacion con una prolongacion indefinida de pres-
taciones naturales (Cole-Turner, 2018b, pp. 340-341).

En consecuencia, la posibilidad de un transhumanismo cristiano —en sentido
estricto— gueda condicionada por una doble fidelidad: a la verdad teoldgica
de la imago Dei 'y a la l6gica donal de la theosis. En la practica, ello exige dis-
tinguir la legitima cooperaciéon con la creatio continua (por ejemplo, terapias
gue restauran funciones dafiadas) de proyectos que trasladan al artefacto la
estructura propia de la gracia absolutizando el control y la eficacia. La mo-
deracion reclamada por Gocke se vuelve aqui normativa: se admitirdn ague-
llas intervenciones compatibles con el estatuto creatural, la responsabilidad
moral y la apertura a Dios, y se discutiran criticamente las que convierten la
técnica en fuente de redencion (Gocke, 2017, pp. 355-356).

Vision positiva de un transhumanismo cristiano

En el registro positivo, el didlogo con el transhumanismo puede enriquecer la
reflexion cristiana al menos en tres frentes. Primero, obliga a pensar la vulne-
rabilidad y el sufrimiento con mayor precision. La reduccién de la morbilidad,
la mejora de la calidad de vida y la accesibilidad de tratamientos son metas
coherentes con la caridad y la justicia, siempre que se evite la discriminacién
por “nivel de mejora” y que no se confunda salud con merecimiento mo-
ral (Jung, 2022, p. 187). Segundo, estimula un examen de los imaginarios
de perfecciéon. El mandato evangélico “sed, pues, vosotros perfectos, como
perfecto es vuestro Padre celestial” (Mt 5,48) no legitima sin mas una carrera
hacia la invulnerabilidad técnica, pero si puede inspirar practicas de excelencia
orientadas al amor y al servicio, donde la técnica actle como medio subalter-
no. Tercero, ofrece oportunidades de cooperacién de bienes comunes —salud
publica, accesibilidad tecnoldgica, sostenibilidad—, siempre que los fines sean
compartibles y se preserven marcos robustos de justicia distributiva.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



258 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

Visién negativa

La contracara del potencial cooperativo es el riesgo de una deriva soteriold-
gica de la técnica. Peters lo ha formulado con precision: el peligro del trans-
humanismo secular no reside tanto en la busqueda del bienestar, cuanto en
la tentacion de sustituir la gracia por una “tecnosalvacion”, esto es, confiar
a la tecnologia la promesa de redenciéon que solo corresponde a Dios (Peters,
2005, pp. 388-389). Conceptualmente esta sustitucidon opera mediante tres
desplazamientos:

1.El don de la fabricacion. La salvaciéon se concibe como resultado de
un ensamblaje incremental de facultades (longevidad, cognicion,
control afectivo), haciendo prescindible la légica de la gracia (Li-
powicz, 2020, p. 54). Se asume que la plenitud es un limite asinto-
tico alcanzable por acumulacién de mejoras, no un acontecimiento
de comunion.

2.De la comunién a la auto-referencia. La theosis es reinterpretada
como expansioén ilimitada del yo —biolégico o digital—, con pérdida
del caracter relacional de la plenitud (Kirsch, 2023, pp. 5-7). La ima-
go Dei se reduce a un conjunto de funciones optimizables.

3. Del juicio a la eficiencia. La moral se somete a métricas de rendi-
miento, con riesgos de convertir la dignidad en “capital biotécnico”.
La justicia cede ante la seleccion de “aptos” tecnolégicamente mejo-
rados (Kirsch, 2023, pp. 30-38).

A estos desplazamientos se afiaden peligros practicos: (a) exacerbacion de
desigualdades (brecha entre “mejorados” y “no mejorados”); (b) eugenesia
blanda por sesgos de mercado; (c) redefinicién utilitarista de la dignidad;
(d) colonizacion de esferas vitales por l6gicas de optimizacion permanente.
Desde la teologia, tales riesgos no son meros efectos secundarios, sino indi-
cios de una inversion del orden de los bienes: la técnica pasa de ser medio
subordinado a constituirse en principio de salvacion, con lo que la theosis
queda sustituida por un proyecto de auto-divinizacién secularizada (Peters,
2005, pp. 388-389).

En resumen, la lectura tipolégica precedente ha permitido distinguir esce-
narios y lenguajes del transhumanismo, asi como graduar sus pretensiones
(fuerte, moderado, cristiano). Corresponde ahora elevar el plano del andlisis:
pasar del qué dice cada tipologia al qué significa en términos antropoldgi-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 259

co-teoldgicos, para después fijar principios doctrinales (imago Dei, theosis) y
criterios practicos de evaluacion. Este doble movimiento —sentido y norma-
tividad— habilita, por un lado, un didlogo sin reducciones entre ciencia, ra-
zén y fe, y, por otro, un juicio prudencial sobre casos paradigmaticos, como
la llamada libertad morfolégica. Con este marco, se expone a continuacién
la dimensién teoldgica del transhumanismo, y sequidamente, se articulan los
criterios que orientaran la evaluacion aplicada.

3. DIMENSION RELIGIOSA DEL TRANSHUMANISMO?

La constelacion transhumanista no solo agrega propuestas técnicas; vehicula
imaginarios soteriolégicos y expectativas escatoldgicas que conviene hacer
explicitos. Este diagndéstico de “sentido” permite situar teolégicamente el
debate.

En primer lugar, la literatura reciente ha subrayado que el transhumanismo
no es solamente un conjunto de propuestas técnicas, sino una constelacién
de motivos escatoldgicos con resonancias religiosas. Se ha hablado, con ma-
tices, de una “religiéon tecnognéstica”, en la medida en que se atribuye a la
transformacién humana —biolégica o informacional— un significado salvi-
fico y cosmico (Monterde Ferrando, 2020, pp. 79-84; LaTorra, 2005, p. 51;
Campbell y Walker, 2005, pp. 5-11; Geraci, 2010, pp. 139.144-145). Cuatro
rasgos ilustran esta dimension:

(i) Soteriologia secular. El mal se identifica primordialmente con la fi-
nitud: enfermedad, envejecimiento, muerte. La “salvacion” se for-
mula como superacién técnica de esos limites mediante estrategias
de longevidad radical, mind-uploading o fusion humano-maquina. El
léxico religioso comparece resemantizado: resurreccidn como copia
funcional, cielo como entorno virtual, comunién como conectividad
total (Justo Dominguez, 2022, p. 750; Justo Dominguez, 2019, p.
234; Geraci, 2010, pp. 84-89).

& Agui sigo el pensamiento de Burdett, donde el transhumanismo opera como religion
inmanente, porque reescribe en clave tecnocientifica los ejes religiosos de salvacion-tras-
cendencia-glorificacién-esperanza, y por ello resulta legitimo describirlo funcionalmente
como fendémeno “religioso” (Burdett, 2014, pp. 99-101).

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



260 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

(ii) Escatologia inmanente. La plenitud no remite a una trascendencia
personal, sino a un futuro histérico cualificado por capacidades cua-
si-divinas (omnisciencia por ampliacién cognitiva; omnipotencia por
control tecnocientifico; eternidad por indefinida prolongacién de la
vida; Castelao, 2024, 80-81). Riccardo Campa (2017, pp. 28-29) ha
descrito esta proyeccidén como una “espiral ascendente” que secula-
riza el ideal de perfeccion. Incluso puede reconocerse un eco biblico
en la lectura transhumanista de Mt 5,48, desplazada hacia la técnica
en lugar de la gracia.

(iii) Antropologia de la conciencia. Con frecuencia se asume la concien-
cia como “luz del universo”, cuyo valor absoluto justificaria su con-
servacion y expansion, incluso en soportes artificiales. Este énfasis,
gue a veces redifica la mente como patrén de identidad, se aproxima
a rasgos gnosticos al entender la materia —en especial el cuerpo vul-
nerable— como obstaculo a superar (Campa, 2017, p. 28).

(iv) La esperanza transhumanista, segun Burdett (2014, p. 101), depo-
sita en la tecnologia la ampliacion de las facultades y del radio de
accion humanos y, al mismo tiempo, confia en su capacidad para
neutralizar el sufrimiento y la muerte; con ello, expectativas de sal-
vacion y plenitud quedan relocalizadas en el progreso tecnocientifico
inmanente.

Es verdad que no todo discurso transhumanista adopta tonos religiosos; y,
con todo, incluso las versiones laicas mas sobrias movilizan imaginarios so-
teriolégicos y escatolégicos. La teologia, por su parte, puede leer aqui un
“signo de los tiempos”: una humanidad que rehusa la muerte y ansia ple-
nitud. Esa intuicidon, en si, no es ajena al cristianismo; lo problematico es la
traslacion de la theosis —participacién por gracia— a un proyecto de au-
to-salvacion técnica, donde la imago Dei se confunde con una imagen me-
jorada del yo, desanclada de su referencia a Dios y al projimo (Oviedo 2022,
pp. 517-522).

De la lectura religiosa del transhumanismo se sigue la necesidad de explicar
los principios desde los que la teologia juzga sus promesas. En este horizon-
te, imago Dei y theosis proporcionan la gramatica normativa del discerni-
miento.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 261

4. SINTESIS DOCTRINAL: IMAGO DEI'Y THEOSIS ANTE EL MEJORA-
MIENTO TECNOLOGICO

La confluencia entre la imago Dei'y la theosis ante el avance transhumanista
del mejoramiento humano sugiere un interesante desafio no solo ético, sino
también, teoldgico. A continuacién, se proponen cuatro tesis que articulan
los principios fundamentales que deben guiar la relacion entre las propuestas
transhumanistas de mejora y la respectiva dignidad humana. Converge aqui
la cuestion central: jcdmo pensar la imago Dei'y la theosis a la luz de tecno-
logias de mejoramiento?

1. Primacia de la imago Dei sobre lo funcional. La dignidad no deriva
de capacidades ni de rendimientos, sino de la condicién creatural
llamada a la comunion. Cualquier “mejora” que subordine la digni-
dad a marcadores de desempefo desconoce el fundamento personal
de la imago Dei. En cambio, las intervenciones terapéuticas que res-
tauran funciones lesionadas pueden entenderse como cooperacion
responsable con los bienes de la creacién (Herzfeld, 2002, pp. 303-
313).

2. La theosis como don y comunién. La deificacion no es una upgrade
ontoldgica autogestionada, sino una participacion en la vida trini-
taria por gracia, mediada histéricamente en Cristo y en el Espiritu.
Sustituir ese dinamismo por algoritmos de optimizacién traduce la
theosis en un proceso de autoafirmacion que, en Ultima instancia,
reintroduce la l6gica de la obra y del mérito. La advertencia de Peters
sobre la “tecnosalvacion” apunta precisamente a este desplazamien-
to (Peters, 2005, pp. 388-389).

3. Cristologia y universalidad de lo humano. La encarnacion no fija un
estandar biométrico, pero si el criterio de humanidad: el Hijo asume
la condicion humana entera, la redime y la lleva a plenitud. De ahi
la pertinencia del principio de Gocke: “El ejemplar del homo sapiens
es el Cristo glorificado” (Gocke, 2017, p. 356). Mejoras compatibles
con esta verdad pueden ser pensadas como desarrollo de posibilida-
des de la creacién; las que la contradicen —por ejemplo, anulando la
libertad o disolviendo la relacionalidad—, no.

4. Teleologia del cuidado y justicia. El uso cristiano de tecnologias se
orienta, de suyo, a la caridad y al bien comun (Dicasterio para la Doc-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



262 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

trina de la Fe; Dicasterio para la Cultura y la Educacion, 2025, § 54-
55). Esto implica preferencia por aplicaciones que alivian sufrimientos
evitables, reducen desigualdades y promueven inclusion; y sospecha
ante agendas de perfeccionismo competitivo que trasladan el peso
de la salvacion a la auto-fabricaciéon de invulnerabilidad.

Estas tesis no pretenden clausurar el discernimiento, sino ofrecer un anda-
miaje teoldgico para situar con precision cada propuesta de mejoramiento
en relacién con la imago Dei y la theosis. Establecidos los principios —digni-
dad indisponible, forma personal del cuerpo y orientacion a la comuniéon—,
procede probar su rendimiento en un caso normativo central del discurso
transhumanista: la libertad morfolodgica.

5. LIBERTAD MORFOLOGICA: ALCANCE, LIMITES Y EVALUACION
TEOLOGICA

La libertad morfolégica constituye el escenario paradigmatico donde el dia-
logo teoldgico-antropoldgico con el transhumanismo se vuelve operativo.
Relne, en un mismo principio, las cuestiones de dignidad, corporeidad,
identidad y escatologia, y permite distinguir posibilidades (intervenciones
restaurativas, ayudas proporcionales de riesgos, perfeccionismo competitivo,
cosificacion del cuerpo, “tecnosalvacion”). Por ello se adopta aqui un banco
de pruebas de los criterios derivados de imago Dei y theosis, en continuidad
con la autocomprensiéon programatica del propio transhumanismo.

La denominada libertad morfoldgica designa el supuesto derecho a modi-
ficar el propio cuerpo, cognicién y afectividad mediante medios tecnocien-
tificos, siempre que exista factibilidad (Sandberg, 2013, pp. 56-58), este
principio se vincula a declaraciones programaticas —como la Transhumanist
Declaration— y a propuestas normativas mas amplias (Transhumanist Bill of
Rights, Lee, 2019, pp. 18-19), donde la auto-configuracién técnica aparece
como extension de la autonomia personal y como via de realizacion de la
identidad (Nyathi, 2024, pp. 141-143; Thompson, 2017, pp. 1-18). En su
version fuerte, la libertad morfoldgica disuelve la distincion entre lo natural
y lo artificial e interpreta el cuerpo como mero soporte contingente, recon-
figurable, conforme a deseos o disefios de optimizacién.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 263

Desde una antropologia teoldgica, la evaluacién exige integrar cuatro vecto-
res. Primero, la dignidad no es derivada de prestaciones, sino fundada en la
imago De/®; por ello, cualquier reclamo de libertad morfolégica ha de leerse
a la luz de la una dignidad previa e indisponible, no graduable por “nivel de
mejora” (Thompson, 2017, pp. 7-9; Dignitas personae, 2008, §27; Dignitas
infinita, 2024, §1). Segundo, el cuerpo no es un obstaculo accidental, sino
forma personal de la existencia: mediacion de relacionalidad, lenguaje de la
donacion y lugar de la gracia (Dignitas personae, 2008, §7). Tercero, la iden-
tidad se estructura narrativamente; si la intervencién quiebra la continuidad
del yo o convierte a la persona en objeto de manipulacién, se vulnera el prin-
cipio personal (Tanton, 2025, p. 6). Cuarto, la escatologia cristiana orienta el
perfeccionamiento hacia la comunion, no hacia la autodivinizaciéon técnica;
la libertad morfolégica no puede suplir el dinamismo de la theosis (Davison,
2023, pp. 193.328-329). En consecuencia, toda libertad morfoldgica ha de
someterse a bienes superiores —vida, justicia y comunién—, si no derivaria
en una libertad ilimitada que absolutiza el deseo de autofabricacion.

A partir de los cuatro vectores expuestos —dignidad indisponible (imago
Dei), corporeidad como forma personal, identidad narrativa en continuidad y
orientacién escatoldégica— se sigue una triple pauta evaluativa. Cada criterio
no afade contenidos nuevos, sino que operativiza esos vectores en deci-
siones prudenciales sobre el para qué, el para quién y el hacia donde del
mejoramiento.

El primer criterio es la finalidad terapéutica y la proporcionalidad. Son pre-
feribles las intervenciones orientadas a restaurar funciones o prevenir da-
fios significativos con balance riesgo/beneficio razonable; en cambio, las que
buscan “ventajas” extracurativas requieren presuncion critica (Villegas-Gala-
viz et al., 2021, pp. 28-29). En clave bioética, este criterio se concreta en el
principio de totalidad e integridad: (a) la intervencién recae sobre una parte
danada o causa directa de peligro grave; (b) no existen alternativas equi-
valentes; (c) hay probabilidad de éxito proporcionada respecto de riesgos y
efectos negativos y; (d) media consentimiento del paciente; los efectos cola-
terales solo se toleran bajo la regla del doble efecto (CTI, 2004, 85.90-91). A

® Aqui sigo la definicion de dignidad humana en el documento “Dignitas infinita”
(2024): una cualidad ontolégica y universal gue no depende de capacidades, circunstan-
cias ni estados, sino de ser personal; es cognoscible racionalmente y queda confirmada
teolégicamente por la creacién a imagen de Dios y la redencion en Cristo. En virtud de
ella, la persona posee primacia moral y juridica, de la que se derivan derechos inviolables
y la obligacién social de priorizar a los mas débiles (§1).

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



264 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

la luz de estas condiciones, muchas propuestas de mejora en sujetos sanos
fallan en (a) y (b), mientras que intervenciones restaurativas si pueden con-
siderarse admisibles, siempre con proporcionalidad y vigilancia de riesgos.

El segundo criterio se refiere a la justicia y no discriminacion (Villegas-Galaviz
et al., 2021, pp. 29-30), subrayando que la libertad morfoldgica no debe
propiciar divisiones sociales que generen discriminacion entre aquellos consi-
derados “mejorados” y “no mejorados”. Esta diferenciacion podria resultar
en una fragmentacion de la cohesién social e incrementar las desigualdades
existentes. La ética contemporanea enfatiza la importancia de la equidad en
el acceso a las mejoras tecnologicas, argumentando que es esencial que to-
dos los individuos tengan igual acceso a los beneficios potenciales de las in-
tervenciones biotecnoldgicas para prevenir la creacion de una clase superior.

Finalmente, el tercer criterio es la coherencia escatoldgica (Meza-Rueda,
2023, pp. 59-61), que aborda la idea de que la libertad morfoldgica no debe
ser vista como un medio de salvacién, dado que esto podria reemplazar la
gracia divina por la “tecnosalvacion”, una concepcién que es teolégicamen-
te inaceptable. Esto plantea el interrogante de hasta qué punto las aspiracio-
nes transhumanistas, que pueden incluir la busqueda de longevidad ilimitada
0 una conciencia “descargada”, pueden estar en conflicto con las ensefian-
zas cristianas sobre la redencion y la naturaleza humanistica de la salvacion.

Estos tres criterios enfatizan la necesidad de un enfoque equilibrado y ético
en la aplicacion de las tecnologias que buscan transformar el ser humano y
su experiencia de vida. Es crucial asegurar que las innovaciones tecnolégicas
respeten y promuevan la dignidad inherentemente humana y no reduzcan a
las personas a meros objetos de manipulacion.

Leida asi, la libertad morfoldgica no desaparece del horizonte teoldgico, pero
gueda reubicada: no es un derecho absoluto a la auto-configuracién, sino
una capacidad practica cuyo uso responsable se mide por su servicio a la
dignidad de la persona, a sus vinculos y a su vocacién de comunién. Bajo
esta cualificacion, pueden admitirse intervenciones de mejora moderada que
favorezcan el florecimiento humano sin alterar la estructura personal —re-
fuerzo inmunoldégico, ayudas cognitivas proporcionales—, mientras que se
rechazan las propuestas que cosifican el cuerpo, quiebran la identidad o pro-
meten una salvacion técnicamente fabricada. La evaluacion del caso muestra
cdmo los criterios operan en la practica.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 265

6. CONCLUSION

El transhumanismo exige una mirada de fondo sobre lo que se entiende por
plenitud humana. Desde la perspectiva cristiana, la respuesta no consiste ni
en el mero mantenimiento funcional ni en la busqueda de mejoras radicales
de las capacidades, ni en un rechazo primitivo de la técnica. La tradicion bi-
blica ofrece un criterio de plenitud en clave de imago Dei y theosis: el ser hu-
mano, finito y vulnerable, llamado a participar por gracia en la vida de Dios.
A la luz de este criterio, el dialogo con las tecnociencias resulta constructivo
alli donde las intervenciones respetan y promueven la dignidad humana, la
libertad responsable y la justicia; se vuelve problematico cuando desplazan
hacia los artefactos la estructura de la salvacion.

En este horizonte, puede sostenerse la posibilidad de un transhumanismo cris-
tiano de corte critico y moderado siempre y cuando se verifiquen tres condi-
ciones convergentes: (1) fidelidad dogmatico-fundamental a la imago Dei y
la mediaciéon universal de Cristo, evitando cualquier sustitucion soteriolégica
por la técnica; (2) coherencia teleolégico-antropoldgica, de modo que fines y
medios se ordenen al florecimiento de la persona racional y a su vocacion de
comunién; y (3) discernimiento ético-practico que priorice el bien comun, la jus-
ticia y la no discriminacion, con preferencia por la intervenciones terapéuticas y
proporcionales. En cambio, las propuestas que absolutizan la autonomia técnica
cosifican el cuerpo o prometen “tecnosalvaciéon” han de ser rechazadas.

Asi, el aporte de Cole-Turner radica en abrir un discernimiento prudencial
bajo el horizonte de la salvacién en Cristo; Peters alerta con precision frente
a la tentacion perenne de la “tecnosalvacion”; y Gécke proporciona un mé-
todo verificable —niveles dogmaético-fundamental, teleoldgico-antropoldgico
y ético-practico— culminado en una cristologia normativa (“el ejemplar del
homo sapiens es el Cristo glorificado”). La dimension religiosa del transhu-
manismo —con su escatologia inmanente y su soteriologia secular— debe
ser leida criticamente como ocasiéon de didlogo y depuracién de promesas.

Por todo lo expuesto, resulta defendible que el camino mas razonable no es
una negacién en bloque ni una adhesion acritica, sino un transhumanismo
cristiano (critico), limitado y orientado por la imago Dei y la theosis: coopera-
cion tecnolégica al servicio de la vida y del bien comun, sin desplazamientos
de la gracia por el artefacto. En términos practicos, ello implica promover
cooperaciones (terapias restaurativas, tecnologias inclusivas), trazar lineas ro-
jas (anulacién de la libertad, instrumentalizacion de la dignidad, sustitucién

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



266 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

de la gracia) y reformar un humanismo cristiano capaz de habitar la tecnos-
fera sin ceder a idolatrias. En Ultima instancia, la llamada evangélica a “ser
perfectos” (Mt 5,48) no autoriza la busqueda de invulnerabilidad técnica,
sino la configuracién en Cristo por gracia —una plenitud donde la técnica
puede servir, pero nunca generar—.

Referencias

— Agar, N. (2014). Truly human enhancement: A philosophical defense of li-
mits. MIT Press.

— Arana, J. (2022). "Desafios antropoldgicos del transhumanismo”. Pensamien-
to, 78(298), 485-501. https://doi.org/10.14422/pen.v78.i298.y2022.010

— Biblia de Jerusalén (Nueva edicidon, totalmente revisada). (2019). Desclée de
Brouwer.

— Bostrom, N. (2005). In defense of posthuman dignity. Bioethics, 19(3), 202-
214. https://doi.org/10.1111/].1467-8519.2005.00437 .x

— Brennan, C. (2023). Weak transhumanism: Moderate enhancement as a
non-radical path to radical enhancement. Theoretical Medicine and Bioethics,
44(3), 229-248. https://doi.org/10.1007/511017-023-09606-6

— Burdett, M. S. (2014). Eschatology and the Technological Future. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315739397

— Burdett, M. S. (2022). Incarnation, Posthumanism and Performative Anthro-
pology: The Body of Technology and the Body of Christ. Christian Bioethics:
Non-Ecumenical Studies in Medical Morality, 28(3), 207-216. https://doi.
org/10.1093/cb/cbab009

— Campa, R. (2017). Una spirale ascendente. Origine e sviluppo della visione
escatologica transumanista. Pedagogia e Vita, 75(2), 27-40.

— Campbell, H., & Walker, M. (2005). Religion and Transhumanism: Introducing
a conversation. Journal of Evolution and Technology, 14(2), 1-15. https:/doi.
org/10.1.1.167.8372

— Castelao, P. (2024). La metafisica del transhumanismo. Un acercamiento a
sus estructuras filoséficas en didlogo con la antropologia teoldgica del cristia-
nismo. En Sociedad Argentina de Teologfa (Ed.), “Ahi tienen al hombre” (Jn
19,5) ¢Hacia nuevals identidad/es de lo humano? XLlla Semana Argentina de
Teologia (pp. 61-88). Agape Libros.

— Checketts, L. (2017). New Technologies—Old Anthropologies? Religions, 8(4),
52-61. https://doi.org/10.3390/rel8040052

— Cole-Turner, R. (2011a). Introduction: The Transhumanist Challenge. En R.
Cole-Turner (Ed.), Transhumanism and transcendence: Christian hope in an
age of technological enhancement (pp. 1-18). Georgetown University Press.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 267

Cole-Turner, R. (2011b). Transhumanism and Christianity. En R. Cole-Turner
(Ed.), Transhumanism and transcendence: Christian hope in an age of tech-
nological enhancement (pp. 193-204). Georgetown University Press.
Cole-Turner, R. (2015). Going beyond the Human: Christians and Other Trans-
humanists. Theology and Science, 13(2), 150-161. https://doi.org/10.1080/14
746700.2015.1023525

Cole-Turner, R. (2018a). Introduction: Why the Church Should Pay Attention to
Transhumanism. En S. Donaldson & R. Cole-Turner (Eds.), Christian Perspectives
on Transhumanism and the Church (pp. 15-33). Springer International Publi-
shing. https://doi.org/10.1007/978-3-319-90323-1_1

Cole-Turner, R. (2018b). Theosis and Human Enhancement. Theology and
Science, 16(3), 330-342. https://doi.org/10.1080/14746700.2018.1488526
Comisién Teoldgica Internacional. (2004, julio 23). Comunidn y servicio: La per-
sona humana creada a imagen de Dios. https://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_commu-
nion-stewardship_sp.html

Congregacion para la Doctrina de la Fe. (2008, septiembre 8). Dignitas
personae: Sobre algunas cuestiones de bioética. https://www.vatican.va/
roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_
dignitas-personae_sp.html

Daly, T. (2005). Life-Extension in Transhumanist and Christian perspectives:
Consonance and Conflict. Journal of Evolution and Technology, 14(2), 57-75.
Davison, A. (2023). Astrobiology and Christian Doctrine: Exploring the Impli-
cations of Life in the Universe (1.2 ed.). Cambridge University Press. https://doi.
0rg/10.1017/9781009303187

Deane-Drummond, C. (2015). The technologisation of life: Theology and the
trans-human and trans-animal Narratives of the Post-animal. En C. E. Dea-
ne-Drummond, S. Bergmann, & B. Szerszynski (Eds.), Technofutures, nature,
and the sacred.: Transdisciplinary perspectives (pp. 139-156). Ashgate.
Dicasterio para la Doctrina de la Fe. (2024, abril 2). Declaracion Dignitas infinita
sobre la dignidad humana. https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/
cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_sp.html

Dicasterio para la Doctrina de la Fe; Dicasterio para la Cultura y la Educacion.
(2025, enero 28). Antiqua et nova—Nota sobre la relacion entre la inteligencia
artificial y la inteligencia humana. https://www.vatican.va/roman_curia/congre-
gations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_sp.html
Dickson, M. (2018). The Imago Dei and the Imago Mundi. En R. Cole-Turner &
S. Donaldson (Eds.), Christian Perspectives on Transhumanism and the Church:
Chips in the Brain, Immortality, and the World of Tomorrow (2018.2 ed., pp.
132-155). Springer International Publishing: Imprint: Palgrave Macmillan. ht-
tps://doi.org/10.1007/978-3-319-90323-1

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



268 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

— Diéguez, A. (2021). Cuerpos inadecuados el desafio transhumanista a la filo-
sofia. Herder editorial.

— Diéguez Lucena, A. J. (2017). Transhumanismo: La busqueda tecnolégica del
mejoramiento humano. Herder editorial.

— Eberl, J. T. (2022). Enhancing the /mago Dei: Can a Christian Be a Trans-
humanist? Christian Bioethics: Non-Ecumenical Studies in Medical Morality,
28(1), 76-93. https://doi.org/10.1093/cb/cbab016

— Emmanuel, B. T. (2020). Reconciling imago dei with transhumanism? A theo-
logical reflection. Ghana Journal of Religion and Theology, 10(1), 105-115.

— @Gaitan, L. (2021). Naturaleza humana y derechos posthumanos ;por qué tie-
ne razén Francis Fukuyama? Humanidades: revista de la Universidad de Mon-
tevideo, 10, 201-220. https://doi.org/10.25185/10.8

— Gayozzo, P. (2021). Transhumanisms: A Review of Transhumanist Schools of
Thought. New Literaria, 2(1), 120-131. https://doi.org/10.48189/nl.2021.
v02i1.013

— Génova, F J. (2023). Celia Deane-Drummond. Claves para una respuesta
teolégica al transhumanismo. Sa/manticensis, 70(1), 69-95. https://doi.or-
9/10.36576/2660-955x.70.69

— Geraci, R. M. (2010). Apocalyptic Al: Visions of heaven in robotics, artificial
intelligence, and virtual reality. Oxford University Press.

— Gocke, B. (2018). Moderate Transhumanism and Compassion. Journal of
Posthuman Studies, 2(1), 28-44. https://doi.org/10.5325/jpoststud.2.1.0028

— Gocke, B. P. (2017). Christian Cyborgs: A Plea For a Moderate Transhuma-
nism. Faith and Philosophy, 34(3), 347-364. https://doi.org/10.5840/fai-
thphil201773182

— Herzfeld, N. (2002). Creating in Our Own Image: Artificial Intelligence and
the Image of God. Zygon: Journal of Religion and Science, 37(2), 303-316.
https://doi.org/10.1111/0591-2385.00430

— Hopkins, P. D. (2005). Transcending the Animal: How Transhumanism and
Religion Are and Are Not Alike. Journal of Evolution and Technology, 14(2),
13-28.

— Hottois, G. (2005). De I'anthropologie a I'anthropotechnique? Tumultes, n°
25(2), 49-64. https://doi.org/10.3917/tumu.025.0049

— Juan Pablo II. (1983, octubre 29). A la XXXV Asamblea General de la Asocia-
cion Médica Mundial [Discurso]. Vatican.va. http://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/es/speeches/1983/october/documents/hf_jp-ii_spe_19831029_
ass-medica-mondiale.html

— Jung, D. (2022). Transhumanism and Theological Anthropology: A Theologi-
cal Examination of Transhumanism. Neue Zeitschrift Fiir Systematische Theo-
logie Und Religionsphilosophie, 64(2), 172-194. https://doi.org/10.1515/
nzsth-2022-0009

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



¢ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?... 269

Justo Dominguez, E. J. (2019). Vida inmortal y eternidad Sobre el proyecto
transhumanista de inmortalidad. Scientia et Fides, 7(2), 233-246. https://doi.
org/10.12775/SetF.2019.025

Justo Dominguez, E. J. (2020). Vencer a la muerte. Critica antropolégica y
teoldgica del proyecto transhumanista. Logos. Anales del Seminario de Meta-
fisica, 53, 65-80. https://doi.org/10.5209/asem.70837

Kirsch, A. (2023). The Revolt Against Humanity: Imagining a Future Without
Us. Columbia Global Reports.

LaTorra, M. (2005). Trans-Spirit: Religion, Spirituality and Transhumanism.
Journal of Evolution and Technology, 15, 41-55.

Lee, N. (2019). Brave New World of Transhumanism. En N. Lee (Ed.), The
transhumanism handbook (pp. 3-48). Springer Nature.

Lipowicz, M. (2020). Transhumanism and Christianity: A Ratzingerian
Approach to the Concept of Biotechnological Human Enhancement. Religion
and Theology, 27(1-2), 47-73. https://doi.org/10.1163/15743012-bja10001
Marcos, A. (2018). Bases filosodficas para una critica al transhumanismo. Ar-
tefaCToS. Revista de estudios sobre la ciencia y la tecnologia, 7(2), 107-125.
https://doi.org/10.14201/art201872107125

Marcos, A., Pérez Marcos, M. (2019). Cave 2.0. The dualistic roots of
transhumanism. Scientia et Fides, 7(2), 23-40. https://doi.org/10.12775/
Setr.2019.014

Meza-Rueda, J. L. (2023). “¢Vas a morir?” Critica teoldgica a la idea de in-
mortalidad del transhumanismo. En K. Zuna Serrano (Ed.), Transhumanismo
y realidades paralelas. Interpelaciones desde la filosofia y la teologia (pp. 39-
63). Editorial Abya-Yala. https:/doi.org/10.17163/abyaups.3

Monterde Ferrando, R. (2020). El transhumanismo de Julian Huxley: Una nue-
va religion para la humanidad. Cuadernos de Bioética, 31(101), 71-85. ht-
tps://doi.org/10.30444/CB.53

More, M., & Vita-More, N. (Eds.). (2013). Transhumanist Declaration (2012).
En The transhumanist reader: Classical and contemporary essays on the
science, technology, and philosophy of the human future (pp. 54-55). Wi-
ley-Blackwell.

Muiller, S. (2020). Concepts and Dimensions of Human Dignity in the Chris-
tian Tradition. Interdisciplinary Journal for Religion and Transformation in
Contemporary Society, 6(1), 22-55. https://doi.org/10.30965/23642807-
00601003

Nyathi, L. (2024). Unveiling the right to self-transformation and self-enhan-
cement: Exploring Transhumanism and its impact on human rights and the
future of humanity. Deusto Journal of Human Rights, 13, 119-147. https://
doi.org/10.18543/djhr.3072

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



270 JORGE RICARDO GONZALEZ LOPEZ

— Oviedo, L. (2022). La teologia ante el transhumanismo. Pensamiento. Revista
de Investigacion e Informacion Filosdfica, 78(298 S. Esp), 515-522. https://
doi.org/10.14422/pen.v78.i298.y2022.012

— Pasaribu, A. G., Sipahutar, R. C. H. P, & Hutabarat, E. H. (2022). Imago Dei
and ecology: Rereading Genesis 1:26-28 from the perspective of Toba Batak
in the ecological struggle in Tapanuli, Indonesia. Verbum et Ecclesia, 43(1),
a2620-a2626. https://doi.org/10.4102/ve.v43i1.2620

— Peters, T. (2005). The Soul of Trans-Humanism. Dialog: A Journal of Theolo-
qy, 44(4), 381-395. https://doi.org/10.1111/.0012-2033.2005.00282..x

— Peters, T. (2010). Perfect humans of trans-humans? En C. Deane-Drummond
& P Scott (Eds.), Future perfect?: God, medicine and human identity (pp. 15-
32). T & T Clark International.

— Peters, T. (2018a). Imago Dei , DNA, and the Transhuman Way. Theology and
Science, 16(3), 353-362. https://doi.org/10.1080/14746700.2018.1488529

— Peters, T. (2018b). Radical life extension, cybernetic immortality, and techno-
salvation. Really? Dialog, 57(4), 250-256. https://doi.org/10.1111/dial. 12432

— Peters, T. (2019). The Ebullient Transhumanist and the Sober Theologian.
Scientia et Fides, 7(2), 97-117. https://doi.org/10.12775/5etF.2019.018

— Pulis, M. (2022). Digital Salvation as a Gift: A Catholic Understanding of Di-
gital Salvation in Contrast to Kurzweilian Transhumanism. Journal of Posthu-
man Studies, 6(2), 199-219. https://doi.org/10.5325/jpoststud.6.2.0199

— Ross, B. (2020). The Philosophy of Transhumanism: A Critical Analysis. Eme-
rald Publishing Limited.

— Sandberg, A. (2013). Morphological Freedom — Why We Not Just Want It,
but Need It. En M. More & N. Vita-More (Eds.), The transhumanist reader:
Classical and contemporary essays on the science, technology, and philoso-
phy of the human future (pp. 56-64). Wiley-Blackwell.

— Sudrez-Ruiz, E. J. (2021). ¢Transhumanismo pre-darwiniano? Normatividad
fuerte y débil en la perspectiva transhumanista. Logos. Anales del Seminario
de Metafisica, 54(2), 555-577. https://doi.org/10.5209/asem.72686

— Tanton, T. (2025). Extending the Transhuman Person: Religious Practices as
Cognitive Technological Enhancements. Religions, 16(3), 272-293. https://
doi.org/10.3390/rel16030272

— Thompson, J. (2017). Transhumanism: How Far Is Too Far? The New Bioe-
thics, 23(2), 165-182. https://doi.org/10.1080/20502877.2017.1345092

— Villegas-Galaviz, C., Fernandez-Fernandez, J.-L., & Diaz De La Cruz, C.
(2021). La obligacion moral del mejoramiento humano: Limites y posibilida-
des. Revista Fe y Libertad, 4(1), 25-38. https://doi.org/10.55614/27093824.
v4i1.87

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289





