
RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536 	 243-270

¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO 
CRISTIANO? DISCERNIMIENTO 
TEOLÓGICO, CONDICIONES Y LÍMITES
Is a Christian Transhumanism Possible? Theological 
Discernment, Conditions and Limits

Jorge Ricardo González López
Universidad Pontificia de Salamanca
jrgonzalezlo.teo@upsa.es / https://orcid.org/0009-0002-5632-0129 

Recibido: 2 de septiembre de 2025
Aceptado: 8 de octubre de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.002

RESUMEN: El artículo propone una síntesis tipológica del transhumanismo —fuerte, mo-
derado y cristiano— y muestra su utilidad para el discernimiento teológico. Se identifica 
su dimensión religiosa y escatológica —a veces caracterizada como “religión tecnognós-
tica”— y se establecen como norma de juicio la imago Dei y la theosis. Sobre esta base, 
la libertad morfológica se evalúa mediante tres criterios: finalidad terapéutica y proporcio-
nalidad; justicia y no discriminación; coherencia escatológica frente a la tecnosalvación. 
De esta evaluación emerge un marco para un transhumanismo cristiano crítico, capaz 
de acoger posibilidades (terapias restaurativas, tecnologías inclusivas) y delimitar riesgos 
(reduccionismo materialista, cosificación del cuerpo, sustitución de la gracia por la tec-
nociencia). La novedad del trabajo radica en desplazar el foco de las meras tipologías 
descriptivas hacia un juicio prudencial normativo, articulado en niveles dogmático-funda-
mental, teleológico-antropológico, ético-práctico, que hacen posible evaluar casos con-
cretos y con ello, poner sobre la mesa la posibilidad de un transhumanismo cristiano.
PALABRAS CLAVE: transhumanismo cristiano, transhumanismo fuerte, transhumanismo 
moderado, libertad morfológica, religión tecnognóstica, imago Dei, theosis, escatología.

ABSTRACT: This article offers a typological synthesis of transhumanism—strong, modera-
te, and Christian—and demonstrates its usefulness for theological discernment. It identi-
fies the movement’s religious and eschatological dimension—at times characterized as a 
“techno-gnostic religion”—and sets imago Dei and theosis as the norms of judgment. On 
this basis, morphological freedom is assessed according to three criteria: therapeutic pur-
pose and proportionality; justice and non-discrimination; and eschatological coherence 
in the face of technosalvation. From this assessment a framework for a critical Christian 



244	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

transhumanism emerges, which is capable of admitting possibilities (restorative therapies, 
inclusive technologies) while delineating risks (materialist reductionism, objectification of 
the body, substitution of grace by technology). The novelty of the study lies in shifting the 
focus from merely descriptive typologies to a normative prudential judgment, articulated 
across dogmatic-fundamental, teleological-anthropological, and ethical-practical levels, 
thereby enabling the evaluation of concrete cases and, in turn, bringing into view the 
possibility of a Christian transhumanism.
KEYWORDS: Christian transhumanism, strong transhumanism, weak transhumanism, 
morphological freedom, technognostic religion, imago Dei, theosis, eschatology.

1.  INTRODUCCIÓN

Con todos los problemas que enfrenta hoy el mundo, ¿por qué debería la 
teología cristiana prestar atención al transhumanismo? Esta pregunta plan-
teada por Cole-Turner (2011a; 2018a) refleja la creciente conciencia de que 
no estamos únicamente ante un debate técnico, sino ante un desafío que 
afecta a la comprensión misma de lo humano. La transformación tecnológi-
ca de la humanidad ya está en marcha y sus huellas se perciben en los ámbi-
tos social, psicológico y cultural (Cole-Turner, 2011a, pp. 14-17; Cole-Turner, 
2018a, pp. 15-17). Por ello, ignorar el transhumanismo sería cerrar los ojos a 
un fenómeno que interpela tanto a la filosofía como a la fe.

El transhumanismo constituye una de las corrientes más influyentes en los 
debates acerca del futuro de la humanidad. Aunque sus raíces se encuentran 
en proyectos científicos y tecnológicos concretos, su alcance trasciende con 
mucho el ámbito meramente técnico. Se ha configurado como una cosmovi-
sión cultural y filosófica que ofrece un horizonte de sentido a las aspiraciones 
humanas de superación de límites, mitigación del sufrimiento y prolongación 
de la vida. Desde su formulación por Julian Huxley, en el siglo XX, hasta sus 
desarrollos contemporáneos, el transhumanismo se ha diversificado en un 
auténtico mosaico de corrientes que van desde el cientificismo radical hasta 
propuestas que buscan integrar elementos religiosos en clave secularizada 
(Monterde Ferrando, 2020, pp. 81-85; Campa, 2017, pp. 27-29).

La reflexión académica reciente ha subrayado precisamente esta pluralidad. 
Gayozzo (2021, pp. 120-131) distingue entre diferentes escuelas transhuma-
nistas, evidenciando que no existe un único proyecto uniforme, sino varias 
tipologías con acentos distintos en torno a la mejora humana, la supera-
ción biológica o las convergencias con la inteligencia artificial. Esta diversi-
dad exige un esfuerzo de clasificación y análisis que permita comprender las 



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 245

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

orientaciones principales del movimiento, así como sus presupuestos antro-
pológicos. La tipología no es, por tanto, un ejercicio meramente descriptivo, 
sino el primer paso hacia una evaluación crítica y teológica.

La teología cristiana no puede permanecer indiferente ante esta interpela-
ción. Como ha señalado Oviedo, lo que está en juego no es solo una cues-
tión de límites morales, sino “cómo entendemos la naturaleza humana y 
su sentido; o quizás mejor, nuestro enfoque de realidad humana y cómo 
podemos afrontar mejor sus problemas” (Oviedo, 2022, p. 516). En otras 
palabras, el transhumanismo desafía directamente a la antropología teológi-
ca, en particular a la comprensión cristiana del ser humano como imago Dei 
y su vocación a la comunión plena con Cristo. También otros autores han 
mostrado cómo las promesas de “tecnosalvación” no pueden desligarse de 
los anhelos de trascendencia que, tradicionalmente, han sido objeto de la 
reflexión teológica (Daly, 2005, pp. 70-72; Hopkins, 2005, pp. 13-16).

Desde su misma definición1, el transhumanismo es más que un proyecto 
técnico: se configura como un nuevo humanismo, heredero de la Ilustración, 
que interpreta la ciencia y la tecnología como los medios privilegiados para 
alcanzar bienestar, longevidad y felicidad. Este horizonte suscita entusiasmo, 
pero también riesgos: la dificultad de prever las consecuencias de una trans-
formación radical de la naturaleza humana, las tensiones éticas en torno a 
la justicia social y la amenaza de reducir al hombre a un organismo manipu-
lable (Dickson 2018, p. 132). Por ello, como advierte Ted Peters (2019, p. 
113), es preciso discernir críticamente sus promesas a la luz de una antropo-
logía más realista, consciente de la propensión humana a transformar el bien 
en mal.

Es pertinente subrayar que el transhumanismo no es un bloque monolítico, 
sino una pluralidad de corrientes que abogan por diversas formas y alcan-
ces de la mejora humana (Ross, 2020, p. 2; Bostrom, 2005, pp. 202-203; 
Arana, 2022, p. 485; Diéguez, 2017, p. 42; Monterde Ferrando, 2020, p. 
31). Estas propuestas no solo se centran en prolongar la vida y aumentar las 
capacidades cognitivas, sino que abren un profundo cuestionamiento sobre 

1  Aquí sigo la definición de Bostrom (2003): El transhumanismo es, a la vez, un movi-
miento intelectual-cultural y un campo de estudio que afirma la posibilidad y deseabilidad 
de mejorar radicalmente la condición humana mediante la razón aplicada —especial-
mente mediante tecnologías que eliminen el envejecimiento y potencien las capacidades 
cognitivas, físicas y afectivas—, y que analiza las implicaciones, promesas y riesgos éticos 
de tales tecnologías orientadas a superar las limitaciones humanas (pp. 4-5).



246	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

la naturaleza humana y su destino último (Marcos, 2018, 116-117; Marcos 
y Pérez, 2019, 32; Gaitan, 2021, 203; Arana, 2022, 488-491). Desde esta 
perspectiva, el debate transhumanista se convierte en un catalizador de re-
flexión antropológica y teológica.

Como ha indicado Cole-Turner (2018b, pp. 340-342), lo valioso del diálo-
go con el transhumanismo no reside en si sus escenarios futuristas llegarán 
a cumplirse, sino en que nos obliga a repensar el Evangelio en un tiempo 
tecnológicamente saturado, mostrando la urgencia de elaborar una imagina-
ción teológica capaz de discernir los signos de nuestra época. En esta línea, 
Justo Domínguez (2020, p. 65) ha mostrado que lo que está en juego es una 
verdadera disputa soteriológica: la salvación como don divino frente a la pro-
mesa secular de autosalvación tecnológica (Peters 2019, p. 114).

Este artículo se propone, por tanto, un doble movimiento: Ofrecer una sínte-
sis tipológica del transhumanismo, reconociendo la riqueza y complejidad de 
sus variantes; abrir un diálogo teológico-antropológico que permita discernir 
tanto los riesgos como las posibilidades de una eventual integración con la 
fe cristiana.

Se trata menos de una exposición neutra que de un ejercicio de discernimien-
to, en el que la tipología actúa como plataforma para plantear las preguntas 
decisivas sobre el destino humano, la salvación y la dignidad del ser creado.

2.  TIPOLOGÍAS TRANSHUMANISTAS

En este contexto, resulta indispensable detenerse en las principales tipologías 
del transhumanismo, pues ofrecen un mapa conceptual para comprender la 
diversidad interna del movimiento y formular con mayor precisión las pre-
guntas que la teología debe afrontar. Estas corrientes se suelen clasificar en 
tres: transhumanismo fuerte, que apuesta por la superación radical de la bio-
logía; transhumanismo moderado, que acepta mejoras graduales sin alterar 
la naturaleza esencial; y transhumanismo cristiano, que busca integrar cate-
gorías de fe con los avances tecnocientíficos (Brennan, 2023, pp. 229-248; 
Göcke, 2017, pp. 347-364).

Ahora bien, más allá de la clasificación, surge una cuestión fundamental: 
¿qué visión del ser humano subyace a cada tipología? Hopkins (2005, pp. 
13-19) ha mostrado que tanto la religión como el transhumanismo res-



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 247

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

ponden a una concepción “deflacionaria” del ser humano —el animal 
account—, es decir, la idea de un hombre reducido a mero animal racional, 
sin vocación trascendente. Los transhumanistas fuertes buscan superar este 
animal mediante la técnica; los moderados, mitigar sus limitaciones sin alterar 
su esencia; y quienes proponen un transhumanismo cristiano, reinterpretan 
la condición humana desde la referencia constitutiva a Dios y a la comunión.

En este sentido, la pregunta decisiva no es meramente tecnológica o ética, 
es antropológica y teológica: ¿cómo se relacionan estas propuestas con la 
afirmación cristiana de que el ser humano ha sido creado imago Dei? ¿pue-
den los proyectos de mejora tecnológica respetar la dignidad de la criatura y 
su destino de salvación en Cristo, o corren el riesgo de sustituir la gracia por 
la técnica? 

Así, el esquema tipológico se convierte no solo en un instrumento de clasifi-
cación, sino en un punto de partida para discernir:

–	El transhumanismo fuerte nos desafía sobre si la superación de la 
biología implica negar la imago Dei.

–	El transhumanismo moderado plantea la frontera entre progreso le-
gítimo y autosuficiencia prometeica.

–	El transhumanismo cristiano2 abre la cuestión de si es posible una 
auténtica integración entre la esperanza escatológica y las promesas 
tecnocientíficas (Dickson, 2018, pp. 143-144).

Finalmente, este debate no puede reducirse a un simple dilema entre acep-
tación o rechazo. Como sugiere Deane-Drumond (2015, pp. 154-155), la 
relación entre ciencia y teología ha de entenderse como un camino compar-
tido, en el que la teología aporta un horizonte crítico y escatológico frente 
al optimismo ingenuo del progreso técnico (Génova, 2023, p. 92). De ahí 
que la discusión sobre tipologías del transhumanismo sea, al mismo tiempo, 
un ejercicio de clasificación intelectual y una oportunidad para replantear el 
significado de ser humano en un tiempo marcado por la tecnocultura.

2   En este trabajo, el adjetivo “cristiano” se emplea en sentido material de compatibilidad 
con la fe cristiana: implica una gramática cristológica (Cristo como revelación del hombre 
y destino de comunión), el primado de la gracia frente a toda pretensión tecnosalvífica 
y la dignidad personal como criterio normativo. No presupone una teología sacramental 
específica ni adcripción confesional determinada, aunque permanece coherente con ellas.



248	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

2.1. Transhumanismo fuerte

La vertiente más radical de esta corriente se atreve a proyectar un futuro 
donde la condición humana, tal como hoy la conocemos, se verá radical-
mente transformada hasta desembocar en una nueva forma de existencia 
posthumana. Promovido por figuras como Nick Bostrom, Max More o Ray 
Kurzweil, este enfoque sostiene que el desarrollo científico y tecnológico no 
debe encontrar restricciones sustantivas más allá de la factibilidad técnica. 
Allí donde sea posible mejorar o sustituir alguna dimensión de la condición 
humana, debería hacerse, en virtud de un supuesto derecho al perfeccio-
namiento. Este programa incluye el incremento de capacidades cognitivas, 
físicas y emocionales, así como la posibilidad de trascender la biología me-
diante inteligencia artificial, nanotecnología o ingeniería genética, con el fin 
de alcanzar una forma inédita de inmortalidad o de existencia virtual (Göcke 
2017, p. 350; Agar 2014, pp. 1-16).

El discurso del transhumanismo fuerte está asociado con la noción de singu-
laridad tecnológica, según la cual la progresiva convergencia entre biología y 
tecnología daría lugar a un momento de aceleración exponencial en el que 
las capacidades humanas quedarían radicalmente superadas al fusionarse 
con la inteligencia artificial. A partir de este umbral, se abriría la posibilidad 
de un nuevo estadio evolutivo en el que la especie humana sería reemplaza-
da por entidades híbridas o virtuales, liberadas de la vulnerabilidad biológica 
y capaces de persistir indefinidamente. Esta expectativa, en buena medida 
heredera de imaginarios de la ciencia ficción, busca legitimarse como ho-
rizonte de futuro inevitable, en virtud de la fe en el progreso tecnológico 
ilimitado (Gayozzo, 2021, pp. 123-127).

Se distinguen dos formas de mejora humana: la cuantitativa, que incrementa 
capacidades ya existentes, y la cualitativa, que modifica las características 
fundamentales de la especie. Es esta última la que define al transhumanis-
mo fuerte, pues su propósito no se limita a potenciar habilidades, sino a 
reconfigurar las bases psicofísicas de la humanidad, hasta el punto de ima-
ginar seres capaces de respirar bajo el agua o volar mediante modificaciones 
anatómicas radicales (Diéguez, 2017, pp. 40-41). Con ello se busca no solo 
expandir el rango de posibilidades humanas, sino reescribir lo que significa 
ser humano en un sentido esencial. En consecuencia, esta postura implica 
un auténtico quiebre con los límites impuestos por la evolución darwiniana: 
ya no se trata de aceptar el ritmo de un proceso natural lento y azaroso, 
sino de asumir el control proactivo de la propia evolución, rediseñando la 
especie a voluntad para vencer el envejecimiento, la enfermedad y la muerte 
(Lipowickz, 2020, p. 53; Göcke, 2017, p. 351; Diéguez, 2017, p. 41).



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 249

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Uno de los conceptos emblemáticos de esta visión es la libertad morfológica 
(que se tratará en detalle posteriormente), formulada en el octavo postulado 
del “decálogo transhumanista”. Este principio afirma el derecho de cada 
individuo a modificar su cuerpo, cognición y emociones mediante los me-
dios tecnológicos disponibles. En nombre de esa libertad, se legitima no solo 
el uso de técnicas de prolongación de la vida como la criogenia o el mind 
uploading, sino también la opción de rediseñar la anatomía y las capacida-
des psicológicas según los deseos del sujeto (More & Vita-More, 2013, pp. 
54-55; Sandberg, 2013, pp. 56-64). La libertad morfológica cuestiona la na-
turaleza humana como una realidad estable e inmutable, y postula que todo 
rasgo puede ser transformado si la tecnología lo permite.

En esta lógica se asume un fuerte determinismo tecnológico: todo lo que 
resulta técnicamente posible, tarde o temprano será realizado, sin que la so-
ciedad o la ética puedan ejercer un control duradero. La tecnología aparece 
entonces no como instrumento al servicio del hombre, sino como destino 
inevitable que empuja a la humanidad hacia un futuro posthumano. En esta 
medida, el cuerpo es considerado un soporte contingente y limitado, sus-
ceptible de ser superado. Como sintetiza Diéguez (2021, pp. 63-68), esta 
corriente se caracteriza por la ausencia de distinción clara entre lo natural y 
lo artificial, la comprensión informacional de la vida y de la mente, la depre-
ciación del cuerpo como obsoleto, el rechazo de una naturaleza humana in-
mutable y la convicción de una sociedad formada por individuos mejorados 
será inherentemente superior.

Proclamándose, así, el advenimiento de una nueva era posthumana, donde 
la humanidad dejará atrás las limitaciones que hoy definen su naturaleza. 
Desde esta perspectiva, la desaparición del homo sapiens no constituiría una 
catástrofe, sino un paso evolutivo deseable hacia formas de vida “superio-
res” (Diéguez, 2021, p. 56).

Ahora bien, este horizonte no se reduce a una proyección tecnocientífica, 
sino que se puede interpretar también en clave escatológica. En efecto diver-
sos analistas han advertido que el transhumanismo presenta rasgos de au-
téntica “religión tecnognóstica”, en la que la transformación del ser humano 
adquiere un significado cósmico y salvífico (Monterde Ferrando, 2020, pp. 
71.85; véase también: LaTorra, 2005, pp. 41-55; Campbell y Walker, 2020, 
pp. 71-85). Frente a visiones secularizadas de corte nihilista, los transhumanis-
tas elevan la vida a valor absoluto, intentando prolongarla indefinidamente, 
y reconocen en la conciencia “il senso stesso del mondo, la luce dell’univer-
so” —el sentido mismo del mundo, la luz del universo—, al punto de aspirar 



250	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

a expandirla incluso en las máquinas. En este marco, los ideales perseguidos 
reproducen atributos divinos —eternidad, omnisciencia, omnipotencia—, de 
modo que la tecnociencia se convierte en un camino de imitación del divino, 
una suerte de redención tecnológica. No es casual que Campa (2017, pp. 
28-29) vea en esta aspiración un eco del imperativo evangélico: “Sed, pues 
perfectos, como perfecto es vuestro Padre celestial” (Mt 5,48-49). Desde esta 
óptica, el transhumanismo fuerte puede entenderse como una secularización 
del ideal cristiano de perfección, desplazado de la gracia a la técnica, y de la 
salvación en Cristo a la autosalvación tecnocientífica.

Crítica antropológica y teológica

Desde una perspectiva teológica y antropológica, esta visión plantea desafíos 
profundos. En primer lugar, parte de un reduccionismo antropológico. La 
identidad humana queda definida en términos de rendimiento, de capaci-
dades medibles o de información transferible. El ser humano es concebido 
como un conjunto de datos procesables que pueden ser reconfigurados, sin 
reconocer la dimensión relacional, espiritual y trascendente que la tradición 
cristiana atribuye a la persona. Tal reducción entra en tensión con la doctrina 
de la imago Dei, que fundamenta la dignidad humana no en sus facultades, 
sino en su condición de criatura llamada a la comunión con Dios (Oviedo, 
2022, pp. 516-517).

En segundo lugar, este planteamiento supone una peligrosa sustitución de 
la salvación divina por la tecnosalvación. Como advierte Ted Peters (2018a, 
pp. 353-354), cuando la tecnología se erige en mediadora de inmortalidad 
o de plenitud, se produce una usurpación indebida de categorías teológicas 
que corresponden a la acción gratuita de la gracia. En el horizonte del trans-
humanismo fuerte, la promesa de vida eterna ya no remite a la resurrección 
de Cristo, sino a la transferencia de la conciencia a soportes digitales o a la 
modificación biotecnológica ilimitada. Se trata de un sustituto secularizado 
de la escatología cristiana, en el que la técnica pretende ocupar el lugar de 
Dios como garante de la plenitud humana. 

No obstante, cabe reconocer también un elemento de posibilidad de diá-
logo. Como se menciona anteriormente, Hopkins (2005, pp. 13.19) ha 
señalado que tanto la religión como el transhumanismo comparten una in-
conformidad frente al “relato animal” (animal account), es decir, frente a la 
concepción del hombre como simple animal racional sin vocación trascen-



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 251

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

dente. El transhumanismo fuerte expresa, aunque de modo secularizado y 
desviado, el anhelo humano de trascendencia y de transformación radical. 
En su empeño por superar la enfermedad, la caducidad y la muerte refleja 
una aspiración legítima a una plenitud que el cristianismo reconoce, pero 
orientada hacia un horizonte equivocado.

Desde una mirada crítica, el transhumanismo fuerte se convierte en un es-
pejo distorsionado de las promesas escatológicas: allí donde la fe cristiana 
afirma la transformación del hombre en Cristo resucitado, este propone la 
metamorfosis tecnológica; donde la fe habla de gracia, este ofrece técnica; 
donde la teología reconoce la dignidad de la creatura, este postula la obso-
lescencia del homo sapiens. En este contraste se revela el carácter teológica-
mente ambivalente del transhumanismo fuerte: un desafío que no puede ser 
ignorado, porque interpela a la teología a repensar con mayor profundidad 
la condición humana, su destino y su relación con Dios.

2.2. Transhumanismo moderado

Constituye una de las ramas más influyentes y matizadas del pensamiento 
transhumanista contemporáneo, su objetivo no es abolir lo humano, sino 
optimizarlo dentro de parámetros reconocibles como propios de la especie, 
en un marco de continuidad antropológica y de responsabilidad ética (Agar, 
2014, pp. 19-22; Brennan, 2023, pp. 229-232; Göcke, 2018, p. 33; Hottois, 
2005, p. 50-54).

Al igual que su contraparte fuerte, distingue entre terapia y mejora3. El trans-
humanismo moderado admite las intervenciones terapéuticas, siempre que 
no impliquen una ruptura con la continuidad de la identidad personal ni 
con la pertenencia a la especie humana (Göcke, 2017, pp. 350-351; Göcke, 
2018, p. 33; Peters, 2010, pp. 17-21).

Mientras aquel (fuerte) promueve mejoras cualitativas capaces de trans-
formar las bases psicofísicas del ser humano —como la criogenia, el mind 
uploading o la reconfiguración anatómica radical—, el moderado se cen-
tra en mejoras cuantitativas. Estas buscan incrementar memoria, resisten-
cia, agudeza cognitiva o salud, sin desbordar el horizonte de lo reconocible 
como humano (Göcke, 2017, p. 351).

3   También se puede encontrar como mejora “cuantitativa” y “cualitativa” (Göcke, 2018, 33).



252	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Nicholas Agar ha sido uno de los principales teóricos de esta postura en Truly 
Human Enhancement (2014); distingue entre mejoras radicales y mejoras 
moderadas. Las primeras modifican de tal modo las capacidades mentales 
o físicas que amenazan la continuidad de la identidad personal, provocando 
una fractura del yo en la que el sujeto mejorado ya no se reconoce en sus 
experiencias y logros pasados. Las segundas, en cambio, perfeccionan atri-
butos ya existentes sin quebrar la coherencia narrativa de la vida, permane-
ciendo dentro de la escala de lo humanamente reconocible (Agar, 2014, pp. 
1.5-6.15-16).

Este planteamiento implica que las mejoras radicales son moralmente pro-
blemáticas, mientras que las moderadas resultan valiosas, pues aumentan 
capacidades cognitivas o físicas preservando la identidad. En esta línea, se 
sitúa también la propuesta de Cian Brennan (2023, pp. 232-235), quien de-
sarrolla la noción de weak transhumanism4. Esta versión defiende mejoras 
prudentes y no disruptivas, que respeten la diversidad humana y eviten im-
poner un único modelo de perfección, además añade una dimensión social y 
comunitaria al debate, subrayando que no todo lo que beneficia individual-
mente es necesariamente positivo para la colectividad.

Mientras la normatividad fuerte se basa en un determinismo tecnológico 
—el cual considera posible e inevitable—, la versión moderada se inclina por 
introducir límites, insistiendo en que no basta con preguntarse qué se puede 
hacer técnicamente, sino qué conviene hacer según criterios antropológicos, 
sociales y éticos (Suárez-Ruiz, 2021, pp. 558-566).

En suma, el transhumanismo moderado no es simplemente una versión ate-
nuada del fuerte, sino una postura distinta que introduce una reflexión nor-
mativa. Su interés no radica en especular sobre futuros posthumanos, sino 
en discernir los fines deseables hacia los cuales debe orientarse el uso de la 
tecnología en beneficio de la condición humana.

Crítica antropológica y teológica

Si bien el transhumanismo moderado resulta más abierto al diálogo que su 
versión fuerte, no está exento de riesgos. Uno de los principales es el peligro 
de un reduccionismo antropológico, en el que la dignidad humana se mida 

4   Sinónimo de transhumanismo moderado.



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 253

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

en función de rendimientos y grados optimizados. Aun en ausencia de trans-
formaciones radicales, el énfasis en la mejora cuantitativa puede derivar en 
una antropología implícita utilitarista, donde los “mejorados” son conside-
rados más valiosos. Ahora bien, como observa Eberl (2022, p. 84), el pensa-
miento cristiano no se opone en principio al progreso científico, y de hecho 
ha contribuido históricamente a él, siempre que se respeten ciertos límites 
éticos. Así, el magisterio reciente admite intervenciones genéticas con finali-
dad terapéutica, mientras rechaza de modo absoluto aquellas que persiguen 
fines meramente no terapéuticos, en la medida en que expresen un rechazo 
implícito de la creaturalidad finita del ser humano y un intento de ocupar el 
lugar del Creador (véase también: Congregación Para La Doctrina De La Fe, 
2008, § 26-27).

De modo complementario, según Eberl (2022, p. 85), Juan Pablo II ya adver-
tía que toda posible forma de mejora biotecnológica debería ser juzgada a 
la luz de cuatro criterios fundamentales: que no afecte al origen de la vida 
en el marco de la procreación conyugal, que no marginalice a determinados 
grupos humanos, que no refuerce un materialismo reductivo y que no con-
vierta a la persona en objeto. A partir de estos criterios, es posible admitir 
ciertas mejoras moderadas que contribuyan al florecimiento humano —por 
ejemplo, un aumento en la memoria, la mejora del sistema inmunológico o 
la eliminación de ansiedades que impidan el desarrollo moral y espiritual—, 
siempre que dichas mejoras se inscriban en una visión de la persona abierta 
a su relación con Dios y respetuosa de la imago Dei. En este sentido, puede 
hablarse de un verdadero mejoramiento que se sitúa dentro de los límites 
de la naturaleza creada y ordenada hacia dones naturales y sobrenaturales, 
evitando la deriva hacia lo posthumano (véase también: Juan Pablo II, 1983, 
§ 6; Agar, 2014, p. 138).

Otro riesgo señalado es el de consolidar una concepción excesivamente indi-
vidualista de la mejora. El énfasis transhumanista en la autonomía del sujeto 
puede conducir a una erosión de la dimensión relacional constitutiva del ser 
humano. Como advierte Checketts (2017), no todo perfeccionamiento indivi-
dual redunda en un bien colectivo, y absolutizar la lógica de la optimización 
personal puede socavar los vínculos sociales y éticos que sostiene la vida co-
mún (pp. 59-60). En esta misma dirección, Arana (2022, pp. 498-499) subraya 
que el peligro del transhumanismo no radica solo en sus excesos tecnológicos, 
sino en su tendencia a reducir la identidad humana a procesos de cálculo y 
optimización, olvidando que la persona es inseparable de su corporeidad, his-
toricidad y apertura a la trascendencia. Este individualismo, lejos de garantizar 



254	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

una vida más plena, corre el riesgo de fragmentar la comunidad humana y de 
empobrecer la noción misma de dignidad, que no se funda en el rendimiento 
técnico, sino en la relacionalidad y en la condición de criatura.

Desde la teología, Göcke (2017, pp. 361-362) subraya que un transhuma-
nismo moderado solo es compatible con la fe cristiana si reconoce que la 
identidad última del ser humano no radica en su potencial tecnológico, sino 
en su condición de criatura hecha imago Dei. La identidad del ser humano 
como tal no se define por sus capacidades, sino por su carácter relacional 
con Dios como criatura suya. La categoría de imago Dei, por tanto, resulta 
decisiva: la dignidad humana no depende de los rendimientos alcanzados, 
sino de la vocación a la comunión con Dios. Las tecnologías que potencien 
capacidades respetando esa referencia trascendente pueden ser valoradas 
positivamente; aquellas que pretendan sustituirla o redefinirla, en cambio, 
deben ser críticamente cuestionadas.

Autores como Emmanuel y Burdett han insistido en que, aunque pueda ha-
blarse de una “mejora de la imago Dei” en sentido analógico —como des-
pliegue de las potencialidades humanas—, nunca debe confundirse con un 
simple perfeccionamiento técnico. La imago Dei remite, más que a grados de 
rendimiento, a la apertura relacional y trascendente de la persona hacia Dios. 
Emmanuel (2020, pp. 106-108) lo expresa señalando que el verdadero criterio 
de mejora no es la optimización de funciones, sino la fidelidad a la estructura 
relacional que constituye la imagen divina. Burdett (2022, pp. 214-215), por 
su parte, vincula esta cuestión con la cristología, recordando que la plenitud 
de lo humano se revela en la encarnación de Cristo y no en la técnica.

En conclusión, el transhumanismo moderado plantea un horizonte ambiva-
lente. Por un lado, introduce una reflexión normativa y evita el determinismo 
tecnológico del transhumanismo fuerte, mostrando sensibilidad hacia la dig-
nidad y la autonomía. Por otro, corre el riesgo de deslizarse hacia un reduc-
cionismo individualista. Desde la teología, el discernimiento último pasa por 
la afirmación de la imago Dei: toda mejora tecnológica puede ser legítima 
en la medida en que respete y potencie esa condición fundamental, pero se 
vuelva problemática cuando pretende sustituirla o redefinirla.

De ahí surgen preguntas decisivas que abren el siguiente paso de la reflexión: 
¿es posible integrar de manera coherente las propuestas de mejora tecnológi-
ca en el horizonte cristiano de salvación? ¿Puede hablarse de un “transhuma-
nismo cristiano” sin caer en la tentación de confundir la gracia con la técnica?



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 255

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

2.3. Transhumanismo cristiano. Competencia o integración

El debate contemporáneo sobre el transhumanismo ha propiciado, junto a 
sus formulaciones seculares, un cauce de reflexión teológica que busca pen-
sar el mejoramiento humano a la luz de la fe cristiana. En ese horizonte 
ha cobrado relieve la noción de “transhumanismo cristiano”5, entendida no 
como aceptación acrítica de toda promesa tecnocientífica, sino como ejerci-
cio de discernimiento que interroga la legitimidad, los límites y el sentido úl-
timo de las prácticas de optimización y prolongación de la vida. La pregunta 
clave no se reduce a “si puede hacerse”, sino “para qué y en qué condicio-
nes” debe hacerse, atendiendo a la dignidad de la persona, a la verdad de la 
creación y a la esperanza escatológica. Este trabajo integra y amplía los ejes 
ya esbozados —la relación entre ciencia y fe; la posibilidad y las condiciones 
de un transhumanismo cristiano; una doble valoración positiva y crítica; y, 
finalmente, la relevancia tipológica del fenómeno para el discernimiento en-
tre razón, ciencia y fe—, incorporando explícitamente los criterios de Göcke, 
la centralidad de la imago Dei6 y la articulación con la theosis7, así como el 
riesgo señalado por Peters de sustituir la gracia por una “tecnosalvación” 
(Peters, 2018b, pp. 251-254).

5   ‘Transhumanismo moderado’ y ‘transhumanismo cristiano’ no son términos equivalen-
tes. El primero funciona como categoría descriptiva (mejoras cuantitativas con continui-
dad de especie); el segundo opera con categoría normativa regida por criterios teológicos 
(primado de la gracia, imago Dei, theosis). En consecuencia, lo cristianamente admisible 
es más restringido: puede excluir intervenciones que, siendo “moderadas” en sentido 
técnico, resultan contrarias a la dignidad (por ejemplo, la cosificación del cuerpo o por 
efectos de injusticia).
6   La imago Dei designa la condición ontológico-relacional por la que todo ser humano, 
en su totalidad corpóreo-espiritual, social e histórico, es creado a imagen de Dios (CTI 
2004, 7-10). Por lo tanto, posee una dignidad indisponible que no depende de capa-
cidades ni de rendimientos. Por ello, toda agenda de autosalvación tecnológica que 
gradúe la dignidad por criterios de “optimalidad” o desempeño resulta teológicamente 
problemática; la dignidad ha de preservarse como derecho inherente, no evaluarse por 
mejoras técnicas o físicas (Müller, 2020, 25-27; Pasaribu et al., 2022, a2620-a2621).
7   La theosis, entendida como la transformación del ser humano hacia la divinidad, es 
un proceso mediado por la gracia, no debe confundirse con un proyecto de autosal-
vación. Así, cuando se proponen alternativas secularizadas que prometen alcanzar un 
estado de perfección a través de medios tecnológicos, se corre el riesgo de reducir la 
experiencia de la gracia a un ímpetu de autoafirmación personal (Cole-Turner, 2015, 
150). Esta reducción puede transformarse en una lógica de mérito, donde el individuo 
se convierte en artífice de su propia salvación, desplazando la acción de Dios (Pulis, 
2022, 204-205).



256	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Lejos de una dialéctica de confrontación, la relación entre fe y ciencia y 
avance tecnocientífico puede entenderse como un ámbito de mutua inter-
pelación, en el que la teología ofrece categorías críticas (creación, reden-
ción, destino último) para evaluar fines y medios de la innovación. Ronald 
Cole-Turner (2011b, p. 198) ha insistido en que la actitud cristiana ante 
tecnologías emergentes —edición genética, inteligencia artificial, biotecnolo-
gía— debe conjugar apertura y prudencia; la evaluación no puede agotarse 
en la factibilidad técnica, sino que ha de incluir una coherencia con la digni-
dad personal, el propósito de la vida humana y la esperanza en la salvación 
en Cristo. Esta perspectiva sitúa el diálogo en el nivel ético-teológico, evitan-
do tanto el tecno-optimismo ingenuo como el rechazo apriorístico.

En ese mismo registro, la teología contemporánea ha advertido que el trans-
humanismo no solo ofrece herramientas para mitigar el sufrimiento, sino 
que propone, explícita o implícitamente, visiones de plenitud, inmortalidad y 
sentido. De ahí que varios autores reclamen un discernimiento escatológico: 
cuando la tecnociencia promete “salvación” —vida sin enfermedad, con-
ciencia ampliada, incluso inmortalidad—, la teología debe preguntar por la 
verdad de esa promesa, por su estructura soteriológica y por la fidelidad a la 
condición creatural del ser humano (Oviedo, 2022, pp. 515-522; Cole-Turner, 
2011b, pp. 193-202). En breve: el diálogo fe-ciencia no se agota en la bioética 
de casos, porque toca la antropología fundamental y la esperanza última.

Posibilidad de un transhumanismo cristiano

Göcke (2017, p. 355) ofrece un marco tripartito de evaluación particular-
mente útil para pensar la posibilidad de un transhumanismo cristiano. En 
primer lugar, plantea un nivel “dogmático-fundamental”: debería descartar-
se cualquier propuesta que contradiga elementos esenciales de la fe, como 
la dignidad de la persona creada imago Dei o la mediación universal de la 
salvación en Cristo. En segundo lugar, un nivel “teleológico-antropológico”: 
corresponde examinar si los fines y medios de una intervención tecnológica 
armonizan con la doctrina de la creación y con la vocación del ser humano a 
la comunión con Dios y con los demás. En tercer lugar, un nivel “ético-prác-
tico”: conviene verificar su conformidad con los principios morales cristianos, 
entre ellos el amor, la justicia y la búsqueda del bien común.

Este núcleo cristológico permite articular la imago Dei con la theosis. En la 
tradición cristiana, la theosis —participación del ser humano en la vida di-
vina— no equivale a una auto-deificación fabricada, sino a una transfor-



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 257

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

mación por gracia que configura la libertad humana con Cristo, “para que 
lleguéis a ser partícipes de la naturaleza divina” (2Pe 1,4). Dos tesis se siguen 
para el discernimiento: (a) la imago Dei funda una dignidad que precede a 
cualquier mejora técnica y que, por tanto, no puede quedar supeditada a 
rendimientos biológicos o cognitivos (Emmanuel, 2020, p. 111; Comisión 
Teológica Internacional, 2004, §12); (b) la theosis señala el término de ple-
nitud como don de Dios y comunión, no como superación técnica de la fi-
nitud. Si una agenda de mejoramiento reconfigura implícitamente la theosis 
como “auto-divinización tecnológica”, desdibuja la economía de la gracia y 
confunde la promesa de salvación con una prolongación indefinida de pres-
taciones naturales (Cole-Turner, 2018b, pp. 340-341).

En consecuencia, la posibilidad de un transhumanismo cristiano —en sentido 
estricto— queda condicionada por una doble fidelidad: a la verdad teológica 
de la imago Dei y a la lógica donal de la theosis. En la práctica, ello exige dis-
tinguir la legítima cooperación con la creatio continua (por ejemplo, terapias 
que restauran funciones dañadas) de proyectos que trasladan al artefacto la 
estructura propia de la gracia absolutizando el control y la eficacia. La mo-
deración reclamada por Göcke se vuelve aquí normativa: se admitirán aque-
llas intervenciones compatibles con el estatuto creatural, la responsabilidad 
moral y la apertura a Dios, y se discutirán críticamente las que convierten la 
técnica en fuente de redención (Göcke, 2017, pp. 355-356).

Visión positiva de un transhumanismo cristiano

En el registro positivo, el diálogo con el transhumanismo puede enriquecer la 
reflexión cristiana al menos en tres frentes. Primero, obliga a pensar la vulne-
rabilidad y el sufrimiento con mayor precisión. La reducción de la morbilidad, 
la mejora de la calidad de vida y la accesibilidad de tratamientos son metas 
coherentes con la caridad y la justicia, siempre que se evite la discriminación 
por “nivel de mejora” y que no se confunda salud con merecimiento mo-
ral (Jung, 2022, p. 187). Segundo, estimula un examen de los imaginarios 
de perfección. El mandato evangélico “sed, pues, vosotros perfectos, como 
perfecto es vuestro Padre celestial” (Mt 5,48) no legitima sin más una carrera 
hacia la invulnerabilidad técnica, pero sí puede inspirar prácticas de excelencia 
orientadas al amor y al servicio, donde la técnica actúe como medio subalter-
no. Tercero, ofrece oportunidades de cooperación de bienes comunes —salud 
pública, accesibilidad tecnológica, sostenibilidad—, siempre que los fines sean 
compartibles y se preserven marcos robustos de justicia distributiva.



258	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Visión negativa

La contracara del potencial cooperativo es el riesgo de una deriva soterioló-
gica de la técnica. Peters lo ha formulado con precisión: el peligro del trans-
humanismo secular no reside tanto en la búsqueda del bienestar, cuanto en 
la tentación de sustituir la gracia por una “tecnosalvación”, esto es, confiar 
a la tecnología la promesa de redención que solo corresponde a Dios (Peters, 
2005, pp. 388-389). Conceptualmente esta sustitución opera mediante tres 
desplazamientos:

1.	El don de la fabricación. La salvación se concibe como resultado de 
un ensamblaje incremental de facultades (longevidad, cognición, 
control afectivo), haciendo prescindible la lógica de la gracia (Li-
powicz, 2020, p. 54). Se asume que la plenitud es un límite asintó-
tico alcanzable por acumulación de mejoras, no un acontecimiento 
de comunión.

2.	De la comunión a la auto-referencia. La theosis es reinterpretada 
como expansión ilimitada del yo —biológico o digital—, con pérdida 
del carácter relacional de la plenitud (Kirsch, 2023, pp. 5-7). La ima-
go Dei se reduce a un conjunto de funciones optimizables.

3.	Del juicio a la eficiencia. La moral se somete a métricas de rendi-
miento, con riesgos de convertir la dignidad en “capital biotécnico”. 
La justicia cede ante la selección de “aptos” tecnológicamente mejo-
rados (Kirsch, 2023, pp. 30-38).

A estos desplazamientos se añaden peligros prácticos: (a) exacerbación de 
desigualdades (brecha entre “mejorados” y “no mejorados”); (b) eugenesia 
blanda por sesgos de mercado; (c) redefinición utilitarista de la dignidad; 
(d) colonización de esferas vitales por lógicas de optimización permanente. 
Desde la teología, tales riesgos no son meros efectos secundarios, sino indi-
cios de una inversión del orden de los bienes: la técnica pasa de ser medio 
subordinado a constituirse en principio de salvación, con lo que la theosis 
queda sustituida por un proyecto de auto-divinización secularizada (Peters, 
2005, pp. 388-389).

En resumen, la lectura tipológica precedente ha permitido distinguir esce-
narios y lenguajes del transhumanismo, así como graduar sus pretensiones 
(fuerte, moderado, cristiano). Corresponde ahora elevar el plano del análisis: 
pasar del qué dice cada tipología al qué significa en términos antropológi-



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 259

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

co-teológicos, para después fijar principios doctrinales (imago Dei, theosis) y 
criterios prácticos de evaluación. Este doble movimiento —sentido y norma-
tividad— habilita, por un lado, un diálogo sin reducciones entre ciencia, ra-
zón y fe, y, por otro, un juicio prudencial sobre casos paradigmáticos, como 
la llamada libertad morfológica. Con este marco, se expone a continuación 
la dimensión teológica del transhumanismo, y seguidamente, se articulan los 
criterios que orientarán la evaluación aplicada.

3.  DIMENSIÓN RELIGIOSA DEL TRANSHUMANISMO8

La constelación transhumanista no solo agrega propuestas técnicas; vehicula 
imaginarios soteriológicos y expectativas escatológicas que conviene hacer 
explícitos. Este diagnóstico de “sentido” permite situar teológicamente el 
debate.

En primer lugar, la literatura reciente ha subrayado que el transhumanismo 
no es solamente un conjunto de propuestas técnicas, sino una constelación 
de motivos escatológicos con resonancias religiosas. Se ha hablado, con ma-
tices, de una “religión tecnognóstica”, en la medida en que se atribuye a la 
transformación humana —biológica o informacional— un significado salví-
fico y cósmico (Monterde Ferrando, 2020, pp. 79‑84; LaTorra, 2005, p. 51; 
Campbell y Walker, 2005, pp. 5‑11; Geraci, 2010, pp. 139.144-145). Cuatro 
rasgos ilustran esta dimensión:

(i) Soteriología secular. El mal se identifica primordialmente con la fi-
nitud: enfermedad, envejecimiento, muerte. La “salvación” se for-
mula como superación técnica de esos límites mediante estrategias 
de longevidad radical, mind-uploading o fusión humano-máquina. El 
léxico religioso comparece resemantizado: resurrección como copia 
funcional, cielo como entorno virtual, comunión como conectividad 
total (Justo Domínguez, 2022, p. 750; Justo Domínguez, 2019, p. 
234; Geraci, 2010, pp. 84-89).

8   Aquí sigo el pensamiento de Burdett, donde el transhumanismo opera como religión 
inmanente, porque reescribe en clave tecnocientífica los ejes religiosos de salvación-tras-
cendencia-glorificación-esperanza, y por ello resulta legítimo describirlo funcionalmente 
como fenómeno “religioso” (Burdett, 2014, pp. 99-101).



260	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

(ii) Escatología inmanente. La plenitud no remite a una trascendencia 
personal, sino a un futuro histórico cualificado por capacidades cua-
si-divinas (omnisciencia por ampliación cognitiva; omnipotencia por 
control tecnocientífico; eternidad por indefinida prolongación de la 
vida; Castelao, 2024, 80-81). Riccardo Campa (2017, pp. 28-29) ha 
descrito esta proyección como una “espiral ascendente” que secula-
riza el ideal de perfección. Incluso puede reconocerse un eco bíblico 
en la lectura transhumanista de Mt 5,48, desplazada hacia la técnica 
en lugar de la gracia.

(iii) Antropología de la conciencia. Con frecuencia se asume la concien-
cia como “luz del universo”, cuyo valor absoluto justificaría su con-
servación y expansión, incluso en soportes artificiales. Este énfasis, 
que a veces redifica la mente como patrón de identidad, se aproxima 
a rasgos gnósticos al entender la materia —en especial el cuerpo vul-
nerable— como obstáculo a superar (Campa, 2017, p. 28).

(iv) La esperanza transhumanista, según Burdett (2014, p. 101), depo-
sita en la tecnología la ampliación de las facultades y del radio de 
acción humanos y, al mismo tiempo, confía en su capacidad para 
neutralizar el sufrimiento y la muerte; con ello, expectativas de sal-
vación y plenitud quedan relocalizadas en el progreso tecnocientífico 
inmanente.

Es verdad que no todo discurso transhumanista adopta tonos religiosos; y, 
con todo, incluso las versiones laicas más sobrias movilizan imaginarios so-
teriológicos y escatológicos. La teología, por su parte, puede leer aquí un 
“signo de los tiempos”: una humanidad que rehúsa la muerte y ansía ple-
nitud. Esa intuición, en sí, no es ajena al cristianismo; lo problemático es la 
traslación de la theosis —participación por gracia— a un proyecto de au-
to-salvación técnica, donde la imago Dei se confunde con una imagen me-
jorada del yo, desanclada de su referencia a Dios y al prójimo (Oviedo 2022, 
pp. 517-522).

De la lectura religiosa del transhumanismo se sigue la necesidad de explicar 
los principios desde los que la teología juzga sus promesas. En este horizon-
te, imago Dei y theosis proporcionan la gramática normativa del discerni-
miento.



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 261

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

4.  SÍNTESIS DOCTRINAL: IMAGO DEI Y THEOSIS ANTE EL MEJORA-
MIENTO TECNOLÓGICO

La confluencia entre la imago Dei y la theosis ante el avance transhumanista 
del mejoramiento humano sugiere un interesante desafío no solo ético, sino 
también, teológico. A continuación, se proponen cuatro tesis que articulan 
los principios fundamentales que deben guiar la relación entre las propuestas 
transhumanistas de mejora y la respectiva dignidad humana. Converge aquí 
la cuestión central: ¿cómo pensar la imago Dei y la theosis a la luz de tecno-
logías de mejoramiento?

1.		Primacía de la imago Dei sobre lo funcional. La dignidad no deriva 
de capacidades ni de rendimientos, sino de la condición creatural 
llamada a la comunión. Cualquier “mejora” que subordine la digni-
dad a marcadores de desempeño desconoce el fundamento personal 
de la imago Dei. En cambio, las intervenciones terapéuticas que res-
tauran funciones lesionadas pueden entenderse como cooperación 
responsable con los bienes de la creación (Herzfeld, 2002, pp. 303-
313).

2.		La theosis como don y comunión. La deificación no es una upgrade 
ontológica autogestionada, sino una participación en la vida trini-
taria por gracia, mediada históricamente en Cristo y en el Espíritu. 
Sustituir ese dinamismo por algoritmos de optimización traduce la 
theosis en un proceso de autoafirmación que, en última instancia, 
reintroduce la lógica de la obra y del mérito. La advertencia de Peters 
sobre la “tecnosalvación” apunta precisamente a este desplazamien-
to (Peters, 2005, pp. 388-389).

3.		Cristología y universalidad de lo humano. La encarnación no fija un 
estándar biométrico, pero sí el criterio de humanidad: el Hijo asume 
la condición humana entera, la redime y la lleva a plenitud. De ahí 
la pertinencia del principio de Göcke: “El ejemplar del homo sapiens 
es el Cristo glorificado” (Göcke, 2017, p. 356). Mejoras compatibles 
con esta verdad pueden ser pensadas como desarrollo de posibilida-
des de la creación; las que la contradicen —por ejemplo, anulando la 
libertad o disolviendo la relacionalidad—, no.

4.	Teleología del cuidado y justicia. El uso cristiano de tecnologías se 
orienta, de suyo, a la caridad y al bien común (Dicasterio para la Doc-



262	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

trina de la Fe; Dicasterio para la Cultura y la Educación, 2025, § 54-
55). Esto implica preferencia por aplicaciones que alivian sufrimientos 
evitables, reducen desigualdades y promueven inclusión; y sospecha 
ante agendas de perfeccionismo competitivo que trasladan el peso 
de la salvación a la auto-fabricación de invulnerabilidad.

Estas tesis no pretenden clausurar el discernimiento, sino ofrecer un anda-
miaje teológico para situar con precisión cada propuesta de mejoramiento 
en relación con la imago Dei y la theosis. Establecidos los principios —digni-
dad indisponible, forma personal del cuerpo y orientación a la comunión—, 
procede probar su rendimiento en un caso normativo central del discurso 
transhumanista: la libertad morfológica.

5.  LIBERTAD MORFOLÓGICA: ALCANCE, LÍMITES Y EVALUACIÓN 
TEOLÓGICA

La libertad morfológica constituye el escenario paradigmático donde el diá-
logo teológico-antropológico con el transhumanismo se vuelve operativo. 
Reúne, en un mismo principio, las cuestiones de dignidad, corporeidad, 
identidad y escatología, y permite distinguir posibilidades (intervenciones 
restaurativas, ayudas proporcionales de riesgos, perfeccionismo competitivo, 
cosificación del cuerpo, “tecnosalvación”). Por ello se adopta aquí un banco 
de pruebas de los criterios derivados de imago Dei y theosis, en continuidad 
con la autocomprensión programática del propio transhumanismo.

La denominada libertad morfológica designa el supuesto derecho a modi-
ficar el propio cuerpo, cognición y afectividad mediante medios tecnocien-
tíficos, siempre que exista factibilidad (Sandberg, 2013, pp. 56-58), este 
principio se vincula a declaraciones programáticas —como la Transhumanist 
Declaration— y a propuestas normativas más amplias (Transhumanist Bill of 
Rights, Lee, 2019, pp. 18-19), donde la auto-configuración técnica aparece 
como extensión de la autonomía personal y como vía de realización de la 
identidad (Nyathi, 2024, pp. 141-143; Thompson, 2017, pp. 1-18). En su 
versión fuerte, la libertad morfológica disuelve la distinción entre lo natural 
y lo artificial e interpreta el cuerpo como mero soporte contingente, recon-
figurable, conforme a deseos o diseños de optimización.



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 263

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Desde una antropología teológica, la evaluación exige integrar cuatro vecto-
res. Primero, la dignidad no es derivada de prestaciones, sino fundada en la 
imago Dei9; por ello, cualquier reclamo de libertad morfológica ha de leerse 
a la luz de la una dignidad previa e indisponible, no graduable por “nivel de 
mejora” (Thompson, 2017, pp. 7-9; Dignitas personae, 2008, §27; Dignitas 
infinita, 2024, §1). Segundo, el cuerpo no es un obstáculo accidental, sino 
forma personal de la existencia: mediación de relacionalidad, lenguaje de la 
donación y lugar de la gracia (Dignitas personae, 2008, §7). Tercero, la iden-
tidad se estructura narrativamente; si la intervención quiebra la continuidad 
del yo o convierte a la persona en objeto de manipulación, se vulnera el prin-
cipio personal (Tanton, 2025, p. 6). Cuarto, la escatología cristiana orienta el 
perfeccionamiento hacia la comunión, no hacia la autodivinización técnica; 
la libertad morfológica no puede suplir el dinamismo de la theosis (Davison, 
2023, pp. 193.328-329). En consecuencia, toda libertad morfológica ha de 
someterse a bienes superiores —vida, justicia y comunión—, si no derivaría 
en una libertad ilimitada que absolutiza el deseo de autofabricación. 

A partir de los cuatro vectores expuestos —dignidad indisponible (imago 
Dei), corporeidad como forma personal, identidad narrativa en continuidad y 
orientación escatológica— se sigue una triple pauta evaluativa. Cada criterio 
no añade contenidos nuevos, sino que operativiza esos vectores en deci-
siones prudenciales sobre el para qué, el para quién y el hacia dónde del 
mejoramiento.

El primer criterio es la finalidad terapéutica y la proporcionalidad. Son pre-
feribles las intervenciones orientadas a restaurar funciones o prevenir da-
ños significativos con balance riesgo/beneficio razonable; en cambio, las que 
buscan “ventajas” extracurativas requieren presunción crítica (Villegas-Gala-
viz et al., 2021, pp. 28-29). En clave bioética, este criterio se concreta en el 
principio de totalidad e integridad: (a) la intervención recae sobre una parte 
dañada o causa directa de peligro grave; (b) no existen alternativas equi-
valentes; (c) hay probabilidad de éxito proporcionada respecto de riesgos y 
efectos negativos y; (d) media consentimiento del paciente; los efectos cola-
terales solo se toleran bajo la regla del doble efecto (CTI, 2004, 85.90-91). A 

9   Aquí sigo la definición de dignidad humana en el documento “Dignitas infinita” 
(2024): una cualidad ontológica y universal que no depende de capacidades, circunstan-
cias ni estados, sino de ser personal; es cognoscible racionalmente y queda confirmada 
teológicamente por la creación a imagen de Dios y la redención en Cristo. En virtud de 
ella, la persona posee primacía moral y jurídica, de la que se derivan derechos inviolables 
y la obligación social de priorizar a los más débiles (§1).



264	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

la luz de estas condiciones, muchas propuestas de mejora en sujetos sanos 
fallan en (a) y (b), mientras que intervenciones restaurativas sí pueden con-
siderarse admisibles, siempre con proporcionalidad y vigilancia de riesgos. 

El segundo criterio se refiere a la justicia y no discriminación (Villegas-Galaviz 
et al., 2021, pp. 29-30), subrayando que la libertad morfológica no debe 
propiciar divisiones sociales que generen discriminación entre aquellos consi-
derados “mejorados” y “no mejorados”. Esta diferenciación podría resultar 
en una fragmentación de la cohesión social e incrementar las desigualdades 
existentes. La ética contemporánea enfatiza la importancia de la equidad en 
el acceso a las mejoras tecnológicas, argumentando que es esencial que to-
dos los individuos tengan igual acceso a los beneficios potenciales de las in-
tervenciones biotecnológicas para prevenir la creación de una clase superior.

Finalmente, el tercer criterio es la coherencia escatológica (Meza-Rueda, 
2023, pp. 59-61), que aborda la idea de que la libertad morfológica no debe 
ser vista como un medio de salvación, dado que esto podría reemplazar la 
gracia divina por la “tecnosalvación”, una concepción que es teológicamen-
te inaceptable. Esto plantea el interrogante de hasta qué punto las aspiracio-
nes transhumanistas, que pueden incluir la búsqueda de longevidad ilimitada 
o una conciencia “descargada”, pueden estar en conflicto con las enseñan-
zas cristianas sobre la redención y la naturaleza humanística de la salvación.

Estos tres criterios enfatizan la necesidad de un enfoque equilibrado y ético 
en la aplicación de las tecnologías que buscan transformar el ser humano y 
su experiencia de vida. Es crucial asegurar que las innovaciones tecnológicas 
respeten y promuevan la dignidad inherentemente humana y no reduzcan a 
las personas a meros objetos de manipulación.

Leída así, la libertad morfológica no desaparece del horizonte teológico, pero 
queda reubicada: no es un derecho absoluto a la auto-configuración, sino 
una capacidad práctica cuyo uso responsable se mide por su servicio a la 
dignidad de la persona, a sus vínculos y a su vocación de comunión. Bajo 
esta cualificación, pueden admitirse intervenciones de mejora moderada que 
favorezcan el florecimiento humano sin alterar la estructura personal —re-
fuerzo inmunológico, ayudas cognitivas proporcionales—, mientras que se 
rechazan las propuestas que cosifican el cuerpo, quiebran la identidad o pro-
meten una salvación técnicamente fabricada. La evaluación del caso muestra 
cómo los criterios operan en la práctica.



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 265

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

6.  CONCLUSIÓN

El transhumanismo exige una mirada de fondo sobre lo que se entiende por 
plenitud humana. Desde la perspectiva cristiana, la respuesta no consiste ni 
en el mero mantenimiento funcional ni en la búsqueda de mejoras radicales 
de las capacidades, ni en un rechazo primitivo de la técnica. La tradición bí-
blica ofrece un criterio de plenitud en clave de imago Dei y theosis: el ser hu-
mano, finito y vulnerable, llamado a participar por gracia en la vida de Dios. 
A la luz de este criterio, el diálogo con las tecnociencias resulta constructivo 
allí donde las intervenciones respetan y promueven la dignidad humana, la 
libertad responsable y la justicia; se vuelve problemático cuando desplazan 
hacia los artefactos la estructura de la salvación.

En este horizonte, puede sostenerse la posibilidad de un transhumanismo cris-
tiano de corte crítico y moderado siempre y cuando se verifiquen tres condi-
ciones convergentes: (1) fidelidad dogmático-fundamental a la imago Dei y 
la mediación universal de Cristo, evitando cualquier sustitución soteriológica 
por la técnica; (2) coherencia teleológico-antropológica, de modo que fines y 
medios se ordenen al florecimiento de la persona racional y a su vocación de 
comunión; y (3) discernimiento ético-práctico que priorice el bien común, la jus-
ticia y la no discriminación, con preferencia por la intervenciones terapéuticas y 
proporcionales. En cambio, las propuestas que absolutizan la autonomía técnica 
cosifican el cuerpo o prometen “tecnosalvación” han de ser rechazadas.

Así, el aporte de Cole-Turner radica en abrir un discernimiento prudencial 
bajo el horizonte de la salvación en Cristo; Peters alerta con precisión frente 
a la tentación perenne de la “tecnosalvación”; y Göcke proporciona un mé-
todo verificable —niveles dogmático-fundamental, teleológico-antropológico 
y ético-práctico— culminado en una cristología normativa (“el ejemplar del 
homo sapiens es el Cristo glorificado”). La dimensión religiosa del transhu-
manismo —con su escatología inmanente y su soteriología secular— debe 
ser leída críticamente como ocasión de diálogo y depuración de promesas.

Por todo lo expuesto, resulta defendible que el camino más razonable no es 
una negación en bloque ni una adhesión acrítica, sino un transhumanismo 
cristiano (crítico), limitado y orientado por la imago Dei y la theosis: coopera-
ción tecnológica al servicio de la vida y del bien común, sin desplazamientos 
de la gracia por el artefacto. En términos prácticos, ello implica promover 
cooperaciones (terapias restaurativas, tecnologías inclusivas), trazar líneas ro-
jas (anulación de la libertad, instrumentalización de la dignidad, sustitución 



266	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de la gracia) y reformar un humanismo cristiano capaz de habitar la tecnos-
fera sin ceder a idolatrías. En última instancia, la llamada evangélica a “ser 
perfectos” (Mt 5,48) no autoriza la búsqueda de invulnerabilidad técnica, 
sino la configuración en Cristo por gracia —una plenitud donde la técnica 
puede servir, pero nunca generar—.

Referencias

	– Agar, N. (2014). Truly human enhancement: A philosophical defense of li-
mits. MIT Press.

	– Arana, J. (2022). “Desafíos antropológicos del transhumanismo”. Pensamien-
to, 78(298), 485-501. https://doi.org/10.14422/pen.v78.i298.y2022.010

	– Biblia de Jerusalén (Nueva edición, totalmente revisada). (2019). Desclée de 
Brouwer.

	– Bostrom, N. (2005). In defense of posthuman dignity. Bioethics, 19(3), 202-
214. https://doi.org/10.1111/j.1467-8519.2005.00437.x

	– Brennan, C. (2023). Weak transhumanism: Moderate enhancement as a 
non-radical path to radical enhancement. Theoretical Medicine and Bioethics, 
44(3), 229-248. https://doi.org/10.1007/s11017-023-09606-6

	– Burdett, M. S. (2014). Eschatology and the Technological Future. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315739397

	– Burdett, M. S. (2022). Incarnation, Posthumanism and Performative Anthro-
pology: The Body of Technology and the Body of Christ. Christian Bioethics: 
Non-Ecumenical Studies in Medical Morality, 28(3), 207-216. https://doi.
org/10.1093/cb/cbab009 

	– Campa, R. (2017). Una spirale ascendente. Origine e sviluppo della visione 
escatologica transumanista. Pedagogia e Vita, 75(2), 27-40.

	– Campbell, H., & Walker, M. (2005). Religion and Transhumanism: Introducing 
a conversation. Journal of Evolution and Technology, 14(2), 1-15. https://doi.
org/10.1.1.167.8372

	– Castelao, P. (2024). La metafísica del transhumanismo. Un acercamiento a 
sus estructuras filosóficas en diálogo con la antropología teológica del cristia-
nismo. En Sociedad Argentina de Teología (Ed.), “Ahí tienen al hombre” (Jn 
19,5) ¿Hacia nueva/s identidad/es de lo humano? XLIIa Semana Argentina de 
Teología (pp. 61-88). Ágape Libros.

	– Checketts, L. (2017). New Technologies–Old Anthropologies? Religions, 8(4), 
52-61. https://doi.org/10.3390/rel8040052

	– Cole-Turner, R. (2011a). Introduction: The Transhumanist Challenge. En R. 
Cole-Turner (Ed.), Transhumanism and transcendence: Christian hope in an 
age of technological enhancement (pp. 1-18). Georgetown University Press.



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 267

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Cole-Turner, R. (2011b). Transhumanism and Christianity. En R. Cole-Turner 
(Ed.), Transhumanism and transcendence: Christian hope in an age of tech-
nological enhancement (pp. 193-204). Georgetown University Press.

	– Cole-Turner, R. (2015). Going beyond the Human: Christians and Other Trans-
humanists. Theology and Science, 13(2), 150-161. https://doi.org/10.1080/14
746700.2015.1023525

	– Cole-Turner, R. (2018a). Introduction: Why the Church Should Pay Attention to 
Transhumanism. En S. Donaldson & R. Cole-Turner (Eds.), Christian Perspectives 
on Transhumanism and the Church (pp. 15-33). Springer International Publi-
shing. https://doi.org/10.1007/978-3-319-90323-1_1

	– Cole-Turner, R. (2018b). Theosis and Human Enhancement. Theology and 
Science, 16(3), 330-342. https://doi.org/10.1080/14746700.2018.1488526

	– Comisión Teológica Internacional. (2004, julio 23). Comunión y servicio: La per-
sona humana creada a imagen de Dios. https://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_commu-
nion-stewardship_sp.html

	– Congregación para la Doctrina de la Fe. (2008, septiembre 8). Dignitas 
personae: Sobre algunas cuestiones de bioética. https://www.vatican.va/
roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_
dignitas-personae_sp.html

	– Daly, T. (2005). Life-Extension in Transhumanist and Christian perspectives: 
Consonance and Conflict. Journal of Evolution and Technology, 14(2), 57-75.

	– Davison, A. (2023). Astrobiology and Christian Doctrine: Exploring the Impli-
cations of Life in the Universe (1.a ed.). Cambridge University Press. https://doi.
org/10.1017/9781009303187

	– Deane-Drummond, C. (2015). The technologisation of life: Theology and the 
trans-human and trans-animal Narratives of the Post-animal. En C. E. Dea-
ne-Drummond, S. Bergmann, & B. Szerszynski (Eds.), Technofutures, nature, 
and the sacred: Transdisciplinary perspectives (pp. 139-156). Ashgate.

	– Dicasterio para la Doctrina de la Fe. (2024, abril 2). Declaración Dignitas infinita 
sobre la dignidad humana. https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/
cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_sp.html

	– Dicasterio para la Doctrina de la Fe; Dicasterio para la Cultura y la Educación. 
(2025, enero 28). Antiqua et nova–Nota sobre la relación entre la inteligencia 
artificial y la inteligencia humana. https://www.vatican.va/roman_curia/congre-
gations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_sp.html

	– Dickson, M. (2018). The Imago Dei and the Imago Mundi. En R. Cole-Turner & 
S. Donaldson (Eds.), Christian Perspectives on Transhumanism and the Church: 
Chips in the Brain, Immortality, and the World of Tomorrow (2018.a ed., pp. 
132-155). Springer International Publishing: Imprint: Palgrave Macmillan. ht-
tps://doi.org/10.1007/978-3-319-90323-1



268	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Diéguez, A. (2021). Cuerpos inadecuados el desafío transhumanista a la filo-
sofía. Herder editorial.

	– Diéguez Lucena, A. J. (2017). Transhumanismo: La búsqueda tecnológica del 
mejoramiento humano. Herder editorial.

	– Eberl, J. T. (2022). Enhancing the Imago Dei: Can a Christian Be a Trans-
humanist? Christian Bioethics: Non-Ecumenical Studies in Medical Morality, 
28(1), 76-93. https://doi.org/10.1093/cb/cbab016

	– Emmanuel, B. T. (2020). Reconciling imago dei with transhumanism? A theo-
logical reflection. Ghana Journal of Religion and Theology, 10(1), 105-115.

	– Gaitan, L. (2021). Naturaleza humana y derechos posthumanos ¿por qué tie-
ne razón Francis Fukuyama? Humanidades: revista de la Universidad de Mon-
tevideo, 10, 201-220. https://doi.org/10.25185/10.8

	– Gayozzo, P. (2021). Transhumanisms: A Review of Transhumanist Schools of 
Thought. New Literaria, 2(1), 120-131. https://doi.org/10.48189/nl.2021.
v02i1.013

	– Génova, F. J. (2023). Celia Deane-Drummond. Claves para una respuesta 
teológica al transhumanismo. Salmanticensis, 70(1), 69-95. https://doi.or-
g/10.36576/2660-955x.70.69 

	– Geraci, R. M. (2010). Apocalyptic AI: Visions of heaven in robotics, artificial 
intelligence, and virtual reality. Oxford University Press.

	– Göcke, B. (2018). Moderate Transhumanism and Compassion. Journal of 
Posthuman Studies, 2(1), 28-44. https://doi.org/10.5325/jpoststud.2.1.0028

	– Göcke, B. P. (2017). Christian Cyborgs: A Plea For a Moderate Transhuma-
nism. Faith and Philosophy, 34(3), 347-364. https://doi.org/10.5840/fai-
thphil201773182

	– Herzfeld, N. (2002). Creating in Our Own Image: Artificial Intelligence and 
the Image of God. Zygon: Journal of Religion and Science, 37(2), 303-316. 
https://doi.org/10.1111/0591-2385.00430

	– Hopkins, P. D. (2005). Transcending the Animal: How Transhumanism and 
Religion Are and Are Not Alike. Journal of Evolution and Technology, 14(2), 
13-28.

	– Hottois, G. (2005). De l’anthropologie à l’anthropotechnique? Tumultes, n° 
25(2), 49-64. https://doi.org/10.3917/tumu.025.0049

	– Juan Pablo II. (1983, octubre 29). A la XXXV Asamblea General de la Asocia-
ción Médica Mundial [Discurso]. Vatican.va. http://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/es/speeches/1983/october/documents/hf_jp-ii_spe_19831029_
ass-medica-mondiale.html 

	– Jung, D. (2022). Transhumanism and Theological Anthropology: A Theologi-
cal Examination of Transhumanism. Neue Zeitschrift Für Systematische Theo-
logie Und Religionsphilosophie, 64(2), 172-194. https://doi.org/10.1515/
nzsth-2022-0009



	 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?…	 269

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Justo Domínguez, E. J. (2019). Vida inmortal y eternidad Sobre el proyecto 
transhumanista de inmortalidad. Scientia et Fides, 7(2), 233-246. https://doi.
org/10.12775/SetF.2019.025

	– Justo Domínguez, E. J. (2020). Vencer a la muerte. Crítica antropológica y 
teológica del proyecto transhumanista. Logos. Anales del Seminario de Meta-
física, 53, 65-80. https://doi.org/10.5209/asem.70837

	– Kirsch, A. (2023). The Revolt Against Humanity: Imagining a Future Without 
Us. Columbia Global Reports.

	– LaTorra, M. (2005). Trans-Spirit: Religion, Spirituality and Transhumanism. 
Journal of Evolution and Technology, 15, 41-55.

	– Lee, N. (2019). Brave New World of Transhumanism. En N. Lee (Ed.), The 
transhumanism handbook (pp. 3-48). Springer Nature.

	– Lipowicz, M. (2020). Transhumanism and Christianity: A Ratzingerian 
Approach to the Concept of Biotechnological Human Enhancement. Religion 
and Theology, 27(1-2), 47-73. https://doi.org/10.1163/15743012-bja10001

	– Marcos, A. (2018). Bases filosóficas para una crítica al transhumanismo. Ar-
tefaCToS. Revista de estudios sobre la ciencia y la tecnología, 7(2), 107-125. 
https://doi.org/10.14201/art201872107125

	– Marcos, A., Pérez Marcos, M. (2019). Cave 2.0. The dualistic roots of 
transhumanism. Scientia et Fides, 7(2), 23-40. https://doi.org/10.12775/
SetF.2019.014

	– Meza-Rueda, J. L. (2023). “¿Vas a morir?” Crítica teológica a la idea de in-
mortalidad del transhumanismo. En K. Zuna Serrano (Ed.), Transhumanismo 
y realidades paralelas. Interpelaciones desde la filosofía y la teología (pp. 39-
63). Editorial Abya-Yala. https://doi.org/10.17163/abyaups.3

	– Monterde Ferrando, R. (2020). El transhumanismo de Julian Huxley: Una nue-
va religión para la humanidad. Cuadernos de Bioética, 31(101), 71-85. ht-
tps://doi.org/10.30444/CB.53

	– More, M., & Vita-More, N. (Eds.). (2013). Transhumanist Declaration (2012). 
En The transhumanist reader: Classical and contemporary essays on the 
science, technology, and philosophy of the human future (pp. 54-55). Wi-
ley-Blackwell.

	– Müller, S. (2020). Concepts and Dimensions of Human Dignity in the Chris-
tian Tradition. Interdisciplinary Journal for Religion and Transformation in 
Contemporary Society, 6(1), 22-55. https://doi.org/10.30965/23642807-
00601003

	– Nyathi, L. (2024). Unveiling the right to self-transformation and self-enhan-
cement: Exploring Transhumanism and its impact on human rights and the 
future of humanity. Deusto Journal of Human Rights, 13, 119-147. https://
doi.org/10.18543/djhr.3072



270	 Jorge Ricardo González López	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Oviedo, L. (2022). La teología ante el transhumanismo. Pensamiento. Revista 
de Investigación e Información Filosófica, 78(298 S. Esp), 515-522. https://
doi.org/10.14422/pen.v78.i298.y2022.012

	– Pasaribu, A. G., Sipahutar, R. C. H. P., & Hutabarat, E. H. (2022). Imago Dei 
and ecology: Rereading Genesis 1:26‑28 from the perspective of Toba Batak 
in the ecological struggle in Tapanuli, Indonesia. Verbum et Ecclesia, 43(1), 
a2620-a2626. https://doi.org/10.4102/ve.v43i1.2620

	– Peters, T. (2005). The Soul of Trans-Humanism. Dialog: A Journal of Theolo-
gy, 44(4), 381-395. https://doi.org/10.1111/j.0012-2033.2005.00282.x

	– Peters, T. (2010). Perfect humans of trans-humans? En C. Deane-Drummond 
& P. Scott (Eds.), Future perfect?: God, medicine and human identity (pp. 15-
32). T & T Clark International.

	– Peters, T. (2018a). Imago Dei , DNA, and the Transhuman Way. Theology and 
Science, 16(3), 353-362. https://doi.org/10.1080/14746700.2018.1488529

	– Peters, T. (2018b). Radical life extension, cybernetic immortality, and techno‐
salvation. Really? Dialog, 57(4), 250-256. https://doi.org/10.1111/dial.12432

	– Peters, T. (2019). The Ebullient Transhumanist and the Sober Theologian. 
Scientia et Fides, 7(2), 97-117. https://doi.org/10.12775/SetF.2019.018

	– Pulis, M. (2022). Digital Salvation as a Gift: A Catholic Understanding of Di-
gital Salvation in Contrast to Kurzweilian Transhumanism. Journal of Posthu-
man Studies, 6(2), 199-219. https://doi.org/10.5325/jpoststud.6.2.0199

	– Ross, B. (2020). The Philosophy of Transhumanism: A Critical Analysis. Eme-
rald Publishing Limited.

	– Sandberg, A. (2013). Morphological Freedom – Why We Not Just Want It, 
but Need It. En M. More & N. Vita-More (Eds.), The transhumanist reader: 
Classical and contemporary essays on the science, technology, and philoso-
phy of the human future (pp. 56-64). Wiley-Blackwell.

	– Suárez-Ruiz, E. J. (2021). ¿Transhumanismo pre-darwiniano? Normatividad 
fuerte y débil en la perspectiva transhumanista. Logos. Anales del Seminario 
de Metafísica, 54(2), 555-577. https://doi.org/10.5209/asem.72686

	– Tanton, T. (2025). Extending the Transhuman Person: Religious Practices as 
Cognitive Technological Enhancements. Religions, 16(3), 272-293. https://
doi.org/10.3390/rel16030272

	– Thompson, J. (2017). Transhumanism: How Far Is Too Far? The New Bioe-
thics, 23(2), 165-182. https://doi.org/10.1080/20502877.2017.1345092

	– Villegas-Galaviz, C., Fernández-Fernández, J.-L., & Díaz De La Cruz, C. 
(2021). La obligación moral del mejoramiento humano: Límites y posibilida-
des. Revista Fe y Libertad, 4(1), 25-38. https://doi.org/10.55614/27093824.
v4i1.87




