
RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536 	 351-374

COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES
As a Science of Fossils

Leopoldo Tillería Aqueveque
Universidad Bernardo O’Higgins (UBO), Chile
leopoldotilleria@gmail.com / https://orcid.org/0000-0001-5630-7552

Recibido: 14 de septiembre de 2025
Aceptado: 20 de noviembre de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.006

RESUMEN: Se desarrolla una analítica de la obra pictórica del artista japonés contempo-
ráneo Nobu Okanoya. Para esto, se recurre al método de caso paradigmático (Flyvbjerg, 
2006) y a un breve encuadre basado en la teoría teleológica de Kant. Se analizan del 
japonés dos obras que simulan la presentación de dos fósiles de alguna era geológica del 
planeta. Esta simulación expone tal grado de perfección, incluido un cierto logos orga-
nizador, que la simulación del artista resulta enteramente verosímil, de donde las obras 
analizadas se convierten en una performance a medio camino entre la ciencia y el arte. 
En una verdadera teleología artística, Okanoya, deliberadamente o no, recurre al célebre 
concepto del “como si” para elaborar una obra figurativo-hiperrealista del sub-género 
pintura de fósiles, que pareciera fusionar estética y ciencia. Las conclusiones ratifican la 
hipótesis inicial, es decir, que, en plena post-posmodernidad, los encuentros posibles en-
tre ciencia y arte todavía están por descubrirse y, sobre todo, por admirarse.
PALABRAS CLAVE: ciencia, fósil, hiperrealismo, Nobu Okanoya, retrofuturismo.

ABSTRACT: This paper analyzes the pictorial work of contemporary Japanese artist Nobu 
Okanoya. To this end, the paper employs the paradigmatic case method (Flyvbjerg, 2006) 
and a brief framework based on Kant’s teleological theory. Two of the Japanese artists’ 
works that simulate the presentation of two fossils from a particular geological era of 
the planet are analyzed. This simulation exhibits such a degree of perfection, including a 
certain organizing logos, that the artist’s simulation is entirely plausible, thereby transfor-
ming the analyzed works into a performance halfway between science and art. In a true 
artistic teleology, Okanoya, deliberately or not, resorts to the famous concept of “as if” to 
elaborate a figurative-hyperrealistic work of the fossil painting sub-genre, which seems to 
merge aesthetics and science. The conclusions confirm the initial hypothesis, that is, that, 
in the midst of post-postmodernity, the possible encounters between science and art re-
main to be discovered and, above all, to be admired.
KEYWORDS: science, fossil, Hyperrealism, Nobu Okanoya, Retrofuturism.



352	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

1.  INTRODUCCIÓN

Lo usual en el mundo de la pintura —antigua, clásica, moderna o post-pos-
moderna—, es que los bodegones, retratos, paisajes, grafitis u obras asocia-
das al realismo, al futurismo e inclusive a la pintura abstracta u otros géneros 
y estilos, sean percibidos con cierta verosimilitud en virtud de la representa-
ción que se muestra. En otros términos, que sepamos, con una buena do-
sis de certidumbre, que el tipo de obra que tenemos ante nuestros ojos se 
corresponda con lo que razonablemente suponemos de ella. Es decir, que 
hallemos en el cuadro cierta verdad de la representación: 

Para comprender el hondo sentido del término ‘auténtica represen-
tación’ hemos de tener en cuenta, por un lado, que ‘auténtico’ es 
aquello que está vinculado con el origen y con la capacidad originan-
te [authentikós], y por otro, que una auténtica representación guarda 
relación con la verdad, entendida como desvelamiento [αλήθεια]. So-
brevuela el consabido sentido que Heidegger y Gadamer otorgaron al 
concepto de representación: medio a través del cual lo representado 
se hace presente en su esencia haciendo posible su reconocimiento. 
(García-Sánchez et al., 2023, p. 2)

Sin embargo, por una vía, por decirlo así, opuesta a esta epistemología natu-
ralista de la obra, a esta ontología de la esencialidad, observamos un razona-
miento y una práctica en que lo natural significa —justamente— atenernos 
a la ilusión que se representa. Es decir, tener a la ilusión como una suerte 
de embrujo o encantamiento, no como una representación de la verdad. 
De cara al arte contemporáneo, y tal como sentencian Greenberg y Tobón 
(2020), la pintura y la escultura, las artes de la ilusión por excelencia, han 
alcanzado una facilidad tal que las haría infinitamente susceptibles a la ten-
tación de emular los efectos, no sólo de la ilusión, sino de otras artes. La 
pintura no sólo es capaz de imitar a la escultura, y la escultura imitar a la 
pintura, sino que ambas pueden intentar reproducir los efectos de la literatu-
ra. Y esto, sin mencionar las posibilidades miméticas del cine (Calhau, 2023) 
o de cierto tipo de performances (Firincioğlu, 2021).

En esta encrucijada de panorámicas respecto de lo que en realidad proyecta 
la obra, nos enfrentamos a la pintura contemporánea del artista japonés 
Nobu Okanoya, y, por medio de él, a una estética sorprendente, que de en-
trada nos golpea precisamente con la duda acerca de qué es verdaderamen-
te lo que estamos mirando en sus piezas. Ahora, no toda la obra del japonés 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 353

desarrolla el estilo de las dos piezas que hemos escogido, pero las que han 
sido incluidas en él, comparten criterios estéticos y ontológicos fundamenta-
les: (i) ambas impresionan como fósiles de animales de periodos geológicos 
de millones de años antes de la aparición del hombre, o sea, su estética 
sería una especie de “estética paleontológica”; (ii) las dos obras comparten 
el mismo estilo de composición y paleta cromática, además de una zona de 
conceptos propia de las imágenes de fósiles reales, es decir, descripciones 
científicas expresadas con símbolos o en un código, en principio, descono-
cido, y (iii) parecen ser imágenes de fósiles intervenidas por la ciencia, pues 
todas se aprecian con cada una de sus estructuras completas, lo que no es 
común en fósiles recién descubiertos, pero sí en fósiles preparados y ensam-
blados en laboratorio.

El artículo se describe como una analítica de las obras de Okanoya, en lo 
puntual, como una suerte de síntesis entre la teoría teleológica de Kant 
(1992) y una panorámica estética figurativista. La inclusión de la teleología 
kantiana tiene que ver, dicho en corto, con que el filósofo de Königsberg 
advierte que “todas las disposiciones naturales de las criaturas están destina-
das a desarrollarse plenamente de acuerdo con su [propia] finalidad” (Arias, 
2021, p. 131). A decir verdad, esta última epistemología de Kant —que vie-
ne a completar la explicada en la primera Crítica— funciona como un gi-
gantesco supuesto o analogía, en cuanto adjudica, sólo con miras a nuestra 
razón, una determinada regulación externa (causas, efectos, finalidad objeti-
va) al devenir de la naturaleza. Sostiene Kant (1992): 

En efecto, aducimos un fundamento teleológico cuando adjudicamos 
al concepto del objeto, cual si él fuese hallable en la naturaleza (y no 
en nosotros), causalidad con respecto a un objeto, o más bien nos re-
presentamos la posibilidad del objeto por analogía con una causalidad 
semejante (tal como la que hallamos en nosotros), en consecuencia, 
de lo cual pensamos a la naturaleza como si fuera técnica en virtud de 
una facultad propia. (p. 292)

En tal sentido, si consideramos que Okanoya ha diseñado estas obras como 
si se trataran, en definitiva, de fósiles reales, dándole al como si una con-
dición apofántica, entonces, si lo vemos bien, encontramos en dichas pie-
zas una extraña disposición a ser vistas como algo que a decir verdad no 
son: criaturas fosilizadas del reino animal. Es lo mismo que decir que siendo 
obras de arte, esto es, artefactos técnico-artísticos, les han sido administra-
das determinadas condiciones estéticas para que nuestra razón sea capaz de 



354	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

concebirlas como imágenes posibles de ciertos periodos geológicos. Tendría-
mos, pues, en el trabajo de Okanoya, obras de arte como si fueran fósiles 
animales, de igual manera como en la teleología de Kant (1992) el concepto 
de una cosa como fin natural “es un concepto que subsume la naturaleza 
bajo una causalidad que sólo es pensable mediante razón, para juzgar, de 
acuerdo con ese principio, sobre aquello que del objeto está dado en la ex-
periencia” (p. 325). Es decir, la idea de una “generación intencional” (Kant, 
1992, p. 327) que regule, para nuestra facultad de juzgar reflexionante, la 
organización de los productos de la naturaleza.

Con relación a esta paradójica forma de comprender la estética del japonés, 
para la que la teleología de Kant nos sirve meramente como una analogía, 
creemos posible establecer la siguiente hipótesis inicial: “Parte de la obra del 
artista visual japonés Nobu Okanoya —la referida a fósiles de animales pre-
históricos— representa un estilo figurativo-geológico-materialista, en el que 
se fusionan estética y conocimiento”.

Ahora bien, el artículo se organiza de la siguiente manera: introducción; en-
cuadre teórico (en el que se sintetizan siete conceptos claves de la teleología 
kantiana); metodología; desarrollo (en el que se realiza la analítica propia-
mente tal de las obras del japonés); conclusiones; y referencias.

2.  ENCUADRE TEÓRICO

Enseguida, expondremos cinco pasajes de la “Crítica de la facultad de juzgar 
teleológica” y dos comentarios adicionales: uno de Jáuregui (2025) y otro de 
Clayton Jr. (2023), que se refieren a la teleología de Kant desde el punto de 
vista de la relación entre fin y causalidad y desde la mecánica epistemológica 
de la finalidad natural, respectivamente.

1.° Dice Kant (1992) en el § 63 (“De la conformidad a fin relativa de la natu-
raleza a diferencia de la interna”):

La experiencia conduce nuestra facultad de juzgar hacia el concepto 
de una conformidad a fin objetiva y material, esto es, hacia el concep-
to de un fin de la naturaleza, pero sólo cuando hay que juzgar una 
relación de causa a efecto que nos hallamos facultados a considerar 
como legal solamente si a la causalidad de la causa le suponemos la 
idea del efecto como la condición de posibilidad de éste que se halla 
en el fundamento de aquella misma [causa] (p. 298).



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 355

2.° Se indica en el § 65 (“Las cosas, en cuanto fines naturales, son seres 
organizados”): “Más bien se organiza ella a sí misma, y en cada especie de 
sus productos orgánicos, por cierto, con arreglo a un mismo ejemplar en [su] 
conjunto, pero también con desviaciones convenientes, que la autoconserva-
ción requiere según las circunstancias” (Kant, 1992, p. 305).

3.° Señala el filósofo en el mismo parágrafo:

Los seres organizados son, pues, los únicos en la naturaleza, que, aun 
cuando se los considere por sí mismos y sin relación con otras cosas, 
tienen que ser pensados como posibles sólo en cuanto fines de aqué-
lla, y los primeros en suministrar realidad objetiva al concepto de un 
fin que no es uno práctico, sino un fin de la naturaleza, y, por ese me-
dio, a la ciencia natural el fundamento para una teleología, es decir, 
un modo de juzgar sus objetos con arreglo a un principio particular, 
que de otro modo no se estaría autorizado a introducir en ella (porque 
no puede en absoluto inteligirse a priori la posibilidad de una semejan-
te especie de causalidad) (Kant, 1992, p. 306).

4.° Parafraseando a Kant (1992) respecto de lo expuesto en el § 67 (“Del 
principio del enjuiciamiento teleológico sobre la naturaleza en general como 
sistema de fines”), podemos enfatizar que en la naturaleza es dable una 
potencia creadora de productos que sólo podemos pensar basados en el 
concepto de causas finales; pues bien, una vez reconocido este movimiento 
de la razón, la inercia intelectual nos lleva más allá, en búsqueda de otro 
principio para la posibilidad de estos productos como partes de un sistema 
de fines, uno que sobrepase el mundo sensible, esto es, un principio supra-
sensible cuya unidad no solamente deba ser considerada como válida con 
relación a ciertas especies de seres naturales, sino asimismo para toda la 
naturaleza entendida como sistema.

5.° Apunta Kant (1992) en el § 77 (“De la peculiaridad del entendimiento 
humano, por la cual se nos hace posible el concepto de un fin natural”): 

Y aquí tampoco es necesario probar que un semejante intellectus ar-
chetypus sea posible, sino solamente que, por contraste con nuestro 
entendimiento discursivo, que ha menester de imágenes (intellectus 
ectypus), y [dada] la contingencia de una tal dotación, somos llevados 
a esa idea (de un intellectus archetypus), y que ella tampoco encierra 
contradicción (p. 337).



356	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

6.° Jáuregui (2025), por su parte, asevera lo siguiente sobre la relación entre 
mecanismo de la naturaleza y concepto de la razón en la segunda parte de 
la tercera Crítica:

Una cosa es un fin cuando la causalidad de su origen no puede ha-
llarse en el mero mecanismo de la naturaleza, sino que supone una 
causa cuya capacidad productiva está determinada por conceptos […]. 
Si encontramos, nos dice Kant, un hexágono dibujado en la arena de 
una tierra aparentemente deshabitada, advertimos que no puede ser 
el mero producto de la acción del viento, del agua del mar o de las 
huellas dejadas por algún animal conocido. Ninguna explicación me-
cánica es suficiente para esclarecer su origen; sólo un concepto de la 
razón pudo haberlo causado (p. 4).

7.° Por último, observa Clayton Jr. (2023) sobre la mecánica de conocimiento 
de la finalidad de la naturaleza:

La veracidad de la afirmación kantiana de la “finalidad de la naturale-
za en favor de nuestra facultad para conocerla” reside, por tanto, en 
que se trata de un medio teórico para el dominio subjetivo sobre lo 
objetivo, y no en que sea una solución al problema de la inducción de 
Hume ni la condición para la posibilidad del conocimiento subjetivo de 
lo empírico1 (p. 128).

3.  METODOLOGÍA

Dada la particularidad de la hipótesis sugerida, hemos optado por el método 
de caso, a fin de desarrollar una analítica centrada en las dos obras selec-
cionadas de la serie de pinturas que el japonés ha colgado en su Instagram. 
El caso obviamente es el artista nipón Nobu Okanoya2. Las obras escogidas, 
mediante un muestreo de tipo teórico, son ambas del 2023 y no tienen títu-
lo, pero forman parte de la serie “Fósiles del Futuro”. Las dos pinturas están 
realizadas en acrílico sobre hojas secas e hilo.

1   Traducción propia.
2   Nobu Okanoya autorizó por escrito, vía Instagram, el uso de sus obras en este artículo 
académico.



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 357

En lo específico, el método seguido se alinea, además, con el método de 
caso paradigmático, que postula la idea de trascendencia a través del es-
tudio de determinados “ejemplares” o prototipos y el levantamiento hipo-
tético de una metáfora3 referente al ámbito de interés de la investigación 
(Flyvbjerg, 2006, p. 232). Como, en definitiva, se trata de hacer una ana-
lítica semejante a la aplicada por Kant (1992) en su “Crítica de la facultad 
de juzgar estética”, pero que impacte en el corazón de nuestra hipótesis, 
es necesario definir las categorías de análisis que examinaremos en el si-
guiente apartado. Tales categorías son: (i) composición y cromatismo de las 
obras; (ii) género y estilo pictórico; y (iii) ciencia asociada a los objetos de 
representación.

4.  DESARROLLO

Como una de las posibilidades del muestreo teórico, se eligieron dos obras 
que ilustran dos especies prehistóricas bien diferentes, distinción hecha, en 
principio, sólo desde el punto de vista de su anatomía. Luego de una breve 
indagación bibliográfica, se llegó a la conclusión de que los fósiles represen-
tados corresponden a un Pterosaurio y a un Tiranosaurio rex. Dada la seme-
janza de la técnica con que ambas criaturas están pintadas, la analítica de las 
categorías se realizará simultáneamente para las dos piezas elegidas.

4.1.	 1° digresión: acerca del Pterosaurio y el Tiranosaurio rex

Los Pterosaurios reciben su nombre del griego Pterosauria, que significa “la-
gartos alados”. Aunque no eran dinosaurios en sentido estricto, sí se eng-
loban dentro del grupo denominado arcosaurios, que también incluye a los 
cocodrilos. Los Pterosaurios aparecieron durante el periodo Triásico y alcan-

3   Entenderemos lo que es metáfora según el modelo de Lakoff y Johnson (1986), quie-
nes plantean que pueden reconocerse dos grandes grupos metafórico-conceptuales: “las 
metáforas estructurales y las orientacionales; es decir, aquellos casos en que un concepto 
está estructurado metafóricamente en términos de otro, y aquellos casos en que un con-
cepto organiza un sistema global de conceptos en relación a otro. Rivano (1997) deno-
mina a ambos grupos metáforas ‘simples’ y ‘complejas’, pues quiere destacar —y eso es 
acertado— que las primeras caracterizan la relación entre dos conceptos (amor y viaje, por 
ejemplo) mientras que las segundas correlacionan un sistema (feliz/triste y arriba/abajo)” 
(Gende, 2016, p. 106).



358	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

zaron gran diversidad a lo largo de todo el Mesozoico, desapareciendo a 
finales del Cretácico, hace unos sesenta y seis millones de años. Fueron los 
primeros vertebrados en desarrollar la capacidad de volar, millones de años 
antes que las aves. La gran mayoría de ellos se alimentaba de peces o insec-
tos, aunque es muy posible que también lo hicieran de pequeños vertebra-
dos terrestres. Si bien la mayoría de ellos eran de pequeño tamaño, algunos 
alcanzaron dimensiones inmensas, como los más de diez metros de enverga-
dura del Quetzalcoatlus, un género de Pterosaurio que vivió en lo que hoy es 
Norteamérica (Ruta de las Icnitas de Soria, s.f.). 

En una mirada más específica, los Pterosaurios son anteriores a las aves por 
un margen considerable. Los primeros individuos aparecen en el registro fósil 
hace unos 215 millones de años, en el Triásico Superior, llegando a descu-
brirse más de 200 especies. Desde el punto de vista funcional podían volar, 
porque, al igual que las aves, sus huesos eran mayoritariamente huecos y 
estaban llenos de aire, lo que hacía que un animal corpulento, como ellos, 
resultase sorprendentemente liviano para su tamaño. Igualmente, hay que 
considerar los enormes agujeros en los costados de algunos cráneos de Pte-
rosaurios. Tales agujeros comprenden una fosa nasal muy agrandada y una 
segunda abertura llamada fenestra anteorbital. Esta estructura parece haber 
reducido el peso total de sus grandes cabezas (Osterloff, s.f.).

Por su lado, el Tiranosaurio rex (T-rex), tenía una reputación temible en todo 
el mundo debido a su tamaño, fuerza y agresividad, estatus que le daba su 
nombre: “rey de los lagartos tiranos”. Poseía una longitud aproximada de 
13,5 metros y un peso de más de 8 toneladas, transformándose en el mega-
depredador de su tiempo, con la mandíbula más fuerte conocida por la cien-
cia. Como superdepredador, se alimentaba de una gran variedad de otros 
animales como hadrosáuridos, anquilosaurios e incluso grandes saurópodos, 
usando su excelente oído y su agudizado sentido del olfato (Jurassic World 
Evolution, s.f.). A fin de cuentas, lo tenía todo para dominar su entorno. 
Con su cuerpo musculoso, el T-rex vagaba por su territorio sobre dos fuertes 
patas y la cabeza erguida. Además de cazar animales vivos, consumía cadá-
veres y, a veces, incluso se alimentaba de los de su misma especie. 

El T-rex evolucionó de forma ideal para triturar su comida, con un cráneo 
rígido que le permitía dirigir toda la fuerza de sus músculos a un solo mor-
disco, llegando a ejercer hasta seis toneladas de presión. Utilizaba sus 60 
dientes serrados, de unos 20 centímetros de largo cada uno, para perforar y 
extraer la carne, lanzando a su presa al aire y tragándola entera. Para evitar 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 359

el sobrecalentamiento, al aplastar a las presas con sus poderosas mandíbu-
las, este coloso del Triásico tenía aberturas en la cabeza para ayudar a en-
friar su cerebro, similares a las de los actuales caimanes (Mckeever, s.f.). En 
comparación con otros dinosaurios terópodos, el T-rex poseía un cráneo más 
grande y robusto. Experimentó cambios esqueléticos dramáticos a medida 
que iba creciendo, desde la cría hasta la edad adulta. Su cráneo inicialmente 
era muy delgado, con un hocico algo largo. Sin embargo, con la edad, el 
cráneo se volvió significativamente más grande, el hocico se volvió romo y 
sus mandíbulas se volvieron muy fuertes y poderosas. De hecho, al observar 
el cráneo de un T-rex adulto y compararlo con el de otros terópodos de la 
época, se puede comprobar que sus mandíbulas habrían sido, además, mu-
cho más musculosas (Kowinsky, s.f.).

4.2.	 Composición y cromatismo 

Se dijo que las obras del japonés correspondían a un fósil de un Pterosaurio 
(ver Figura 1) y a otro de un T-rex (ver Figura 2). Si nos fijamos bien en am-
bas piezas, caemos en la cuenta de que el armazón de estas criaturas está 
literalmente completo. Es decir, que, aunque se trate de fósiles, la materia 
orgánica del animal no logró ser remplazada a simple vista ni por minerales 
(hematita, calcita esparítica, hierro) ni por restos de sedimento circundan-
te. Las especies fosilizadas, pues, tienen virtualmente su esqueleto intacto, 
cuestión que hizo relativamente fácil la identificación del tipo de criatura 
pintada por el japonés.

Digamos que el lecho sobre el cual están representados los fósiles del Pte-
rosaurio y del T-rex es de un Rubio lino en la parte superior del fondo y 
de un amarillo canario en su parte inferior. Ambas tonalidades le dan un 
aspecto de verosimilitud importante a la piedra, a la porción de tierra o de 
barro, o a la sección de lecho de mar donde se preservó el organismo. De 
hecho, los hilos de la capa de material que conservó ambos fósiles se notan 
con total claridad y algo de brillo, y su resquebrajamiento, aparentemente 
ocurrido sobre la piedra, es tan sólido que no alcanza a romper ninguna 
parte o sección del espécimen. Así, los fósiles sobresalen casi como esque-
letos de un libro de Paleontología. Y tal vez eso es lo que pretenda Okano-
ya con la pureza de las imágenes. Como sea, los huesos de estos saurios 
están distribuidos de una manera análoga a como se haría con fósiles rea-
les, aunque, como se pergeñó, con un prurito de perfección anatómica que 
incluye un pequeño borde blanco alrededor de cada uno de los huesos y la 



360	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Figura 1: Sin título [de la serie Fósiles del Futuro]

Sin título (2023), Nobu Okanoya, Acrílico sobre hojas secas e hilo (Okanoya, 2023b).



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 361

presentación, en el caso del Pterosaurio, de todo el esqueleto en un marrón 
Cooper, que en algunas partes adquiere más y, en otras, menos luminosi-
dad. Lo que podría llamarse “la sombra interna de la figura”, es decir, esa 
suerte de mancha que contornea al fósil sobre la capa terrestre donde se 
enterró, destaca en un marrón Cedar, pero, además, rellena cada uno de 
sus espacios internos, por ejemplo, el que bordea la columna vertebral y 
que se confunde con los vestigios orgánicos de las alas del “lagarto”.

En el caso del T-rex, el esqueleto tiene un color Cáscara de huevo, tor-
nándose más oscuro hacia el extremo de la cola. Al igual que el fósil del 
Pterosaurio, el del T-rex exhibe una especie de sombra interior que parece 
enterrarlo en la capa terrestre donde se depositó. Lo que llama la atención 
de este presunto fósil es la forma en que se conservó la estructura, pues, lo 
que podemos ver es el esqueleto de un T-rex en franca postura de cazador 
(aparentemente corriendo tras una presa), lo que sería más propio no de un 
fósil en el terreno de su afloramiento, sino de la presentación del conjunto 
de su esqueleto en una sala de exposiciones de alguna facultad de Paleon-
tología. 

Ahora bien, desde la óptica de la composición general de las obras, es 
evidente que el artista ha querido mostrar a ambos fósiles justo en el cen-
tro de los respectivos cuadros, lo que, en nuestra opinión, coincide por 
completo con la idea de un espécimen en exhibición. A su vez, la “infor-
mación” que Okanoya ha puesto en torno a los dos esqueletos (once con-
ceptos o etiquetas en la pintura del Pterosaurio y nueve en la del T-rex), 
impresiona inicialmente como un conjunto de datos descriptivos o expli-
cativos de cada fósil. En otras palabras, como su clasificación científica. En 
todo caso, este aspecto lo abordaremos con un poco más de profundidad 
en la analítica de la tercera categoría de esta sección.

4.3.	 Género y estilo 

A sabiendas de que el género de una pintura corresponde a la presencia de 
ciertos temas recurrentes que, lejos de ser búsquedas azarosas, responden a 
criterios concretos de valoración, como el retrato, el desnudo, el bodegón, 
el paisaje y la pintura religiosa (Artes Visuales, s.f.), pudiésemos perfecta-
mente catalogar las obras de Okanoya (y, por definición, todos sus cuadros 



362	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de fósiles) dentro del género de pintura animalista4. Sin embargo, creemos 
que la misma forma de la representación de los fósiles indica que no se trata, 
así sin más, de la típica pintura de una simple especie animal, sino de la ex-
presión estética de una imagen propia del régimen de la ciencia. Aquí, de la 
Paleontología. De este modo, a la serie de subgéneros (animales domésticos, 
pintura de caza, pintura de batallas, etc.) que hallamos dentro del género de 
la animalística, podemos agregar, como subgénero inédito, precisamente el 
de la pintura de fósiles, hallazgo más que relevante que aportaría el arte de 
Okanoya.

Pues bien, si asumimos que por estilo debemos entender un conjunto de 
técnicas, temáticas y enfoques que un grupo de artistas o una época de-
terminada utilizan para representar el mundo a través del arte, y que evo-
luciona o se transforma a medida que cambian los contextos históricos, las 
innovaciones tecnológicas y las perspectivas culturales (Arredondo, 2024), 
lo sensato es considerar la obra del japonés como parte del estilo figurativo. 
En efecto, el estilo figurativo, también llamado representacional, es un estilo 
artístico que, en lo medular, imita la realidad; sus obras de arte son recono-
cibles por presentar una apariencia externa en las que el modelo y el natural 
coinciden sin dar lugar a dudas. Como es obvio, el término figurativo provie-
ne de “figura”, que acá viene a equivaler a la representación de formas sin 
ningún tipo de limitaciones, puesto que los artistas representan tanto figu-
ras humanas como animales, objetos, retratos y naturalezas muertas, pero 

4   La pintura animalista o Animalística es el tema artístico más antiguo de la historia del 
arte, remontándose a las primeras representaciones del arte rupestre y del arte mobiliar 
paleolítico. El hallazgo de los bisontes de la Cueva de Altamira por Marcelino Sanz de Sau-
tuola, inició el estudio de estas manifestaciones primitivas del arte, que influyeron incluso 
en la concepción del arte de los movimientos artísticos de finales del siglo XIX y comienzos 
del siglo XX. Por otro lado, el denominado estilo orientalizante (extendido por distintas zo-
nas de la cuenca del Mediterráneo en la primera mitad del primer milenio) se caracterizó 
por una gran estilización y fantasía, también en las representaciones animalísticas. De he-
cho, los animales domésticos y las especies cinegéticas han sido las más representadas en 
el arte; siendo la principal el caballo. Entre las principales manifestaciones del arte equino 
están el retrato ecuestre, la pintura de caza, la pintura de batallas y otros subgéneros de la 
pintura de historia. Igualmente, hay numerosas representaciones de animales fantásticos, 
compuestos con partes de distintos animales, o de animales y seres humanos (teriomorfi-
smo); bien míticos (Pegaso, centauros, sirenas, Lamassu, Quetzalcoatl, esfinges, quimeras, 
grifos, dragones) o simplemente imaginarios. Además de las piezas artísticas concebidas 
por sus autores como obras terminadas, se han conservado algunos extraordinarios ejem-
plos de apuntes, bocetos y estudios de animales, de maestros como Pisanello, Leonardo 
da Vinci y Durero (EcuRed, s.f.).



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 363

también paisajes y escenas (Capital del Arte, 2018). Se sigue, entonces, que 
el estilo con que podemos designar a la obra de Okanoya es el figurativo, 
dado que la “figura” de ambos fósiles pintados no sólo es la principal sino 
la única en las obras. No obstante, tal como ocurrió con la interpretación del 
género de estas piezas, con la determinación de su estilo sucede algo pareci-
do, pues si bien es cierto las representaciones del Pterosaurio y del T-rex son, 
en efecto, representaciones figurativas (por el argumento ya expuesto), son, 
sobre todo, pinturas hiperrealistas5, puesto que su característica primordial 
es simular la exposición de fósiles verdaderos. 

Y esta simulación, esta presenciación estética como si fueran ambos espe-
címenes una imagen de la ciencia, se logra, ampliamente, a costa de un 
trabajo puntilloso del artista, que convierte una obra de arte en la imagen 
verosímil para un paper o para un informe de laboratorio de un grupo de 
paleontólogos.

4.4.	 2° digresión: acerca del como si en la tercera Crítica de Kant

La ficción del como si se presenta ya en el corazón mismo de la primera Críti-
ca. En pleno “Apéndice a la Dialéctica Trascendental” se lee: “Por ello se dice, 
por ejemplo, que hay que considerar las cosas del mundo como si recibieran 
su existencia de una inteligencia suprema. De esta forma, la idea no es en 
realidad más que un concepto heurístico, no ostensivo” (Kant, 1998, p. 548).

5   El Hiperrealismo puede definirse como un movimiento artístico cuyo propósito es repre-
sentar la realidad con extrema precisión, utilizando técnicas avanzadas para crear imágen-
es que podrían pasar por fotografías. Los artistas hiperrealistas se concentran en escenas 
de la vida cotidiana, retratos y paisajes urbanos, capturando meticulosamente cada detal-
le del paisaje. En realidad, el Hiperrealismo busca la representación de detalles pormenori-
zados del entorno, a fin no sólo de demostrar el dominio técnico del artista sino también 
de reflejar consistentemente tanto la percepción visual como los detalles más curiosos 
y fascinantes de la vida moderna (Gaia, 2024). Como sea, la comprensión de lo que es 
Hiperrealismo no deja de ser perturbadora: “En esencia, el arte del hiperrealismo intenta 
hacer lo imposible: se esfuerza por crear algo más real que la vida real y, al mismo tiempo, 
algo que en realidad no existe. No es de extrañar que haya recibido críticas mixtas de 
críticos e historiadores; sin embargo, también ha sido aplaudido por su ambición e inno-
vación, dos aspectos del arte que están en la base de la historia del arte. El hiperrealismo 
tiene como objetivo presentar su tema de la manera más realista posible mientras distor-
siona la realidad básica para crear un sentimiento inquietante y extraño en el espectador. 
El objetivo es lograr una realidad falsa totalmente creíble que deje al espectador con la 
sensación de que algo anda mal, similar a ver una imagen de un sueño” (Singh, 2023).



364	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Figura 2: Sin título [de la serie Fósiles del Futuro]

Sin título (2023), Nobu Okanoya, Acrílico sobre hojas secas e hilo (Okanoya, 2023a).

Luego, en relación al modelo teleológico, el filósofo prusiano observará 
que la idea de organización del mundo como si proviniera del propósito 
de una mente superior, no pasa de ser un mero principio regulador de 
la razón, cuyo fin no es otro que llegar a la máxima unidad sistemática 
mediante la idea de causalidad final (Tillería, 2021). La ficción del como si 
muestra, por un lado, a una naturaleza como si estuviera destinada para 
nuestro juicio de lo bello o de lo sublime, y, por otro, a la totalidad del 
mundo natural como si estuviese organizada por un organismo superior. 
Vemos, entonces, que el recurso del como si logra, dada la misma arqui-
tectónica de la tercera Crítica, una conexión eficaz entre la Crítica estética 
y la Crítica teleológica. Específicamente, en el ámbito de la finalidad obje-
tiva, la ficción se desplaza del campo de nuestra relación cognitiva con las 
formaciones de la naturaleza al de las relaciones entre ellas mismas y su 
propia constitución interna. 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 365

Se trata, como se aprecia, de la ficción de la naturaleza como “mecanismo”. 
Ahora, a diferencia de una explicación de tipo físico-mecánica, fundada en 
la descripción de los “Principios metafísicos de las leyes de la naturaleza” 
y en la deducción trascendental de la primera Crítica, en la “Crítica de la 
facultad de juzgar teleológica” la consideración de la naturaleza como orga-
nismo equivale a la idea de un todo como fundamento de la posibilidad de 
las partes. Esta valoración de la naturaleza como un todo orgánico requiere 
de una extraña combinación de analogías que Kant administrará con un ojo 
puesto en la ciencia y el otro en el arte (Tillería, 2021). De ahí que Marques 
(1998), muy lúcidamente, pueda vincular en la tercera Crítica naturaleza y 
entendimiento: 

Sería conveniente, además, recordar que el principio específico de 
todo juicio reflexivo (estético o teleológico) es el de una técnica de la 
naturaleza, que nos hace considerar la naturaleza como si estuviera 
organizada según un principio inteligente que solo podemos represen-
tar por analogía con nuestro entendimiento (p. 226).

Desde una perspectiva deconstructiva, Derrida nos entregará una recepción 
del como si kantiano que lo aparta de las categorías ontológicas tradiciona-
les, por no decir de la realidad misma. Citamos en extenso por la precisión 
conceptual del franco-argelino:

El como si en Kant, observa Derrida, “dice nada menos que la finali-
dad de la naturaleza, es decir, una finalidad cuyo concepto… es uno 
de los más insólitos y de los más difíciles de delimitar. Pues, [Kant] 
señala, no es ni un concepto de la naturaleza ni un concepto de la 
libertad. Por consiguiente, este ‘como si’ sería por sí mismo… una es-
pecie de fermento deconstructivo, puesto que excede en cierto modo 
y no está lejos de descalificar los dos órdenes que con tanta frecuencia 
distinguimos y oponemos, el orden de la naturaleza y el orden de la 
libertad”. En este sentido, el como si ha sido siempre fundamental 
en la relación de nuestro entendimiento con los fenómenos sensibles, 
y, sin embargo, su misma operación hace problemático permanecer 
en una distinción tan determinante como la que hay entre libertad 
y naturaleza. Una tercera posibilidad, vinculada a la anterior, es en 
definitiva que el como si desempeña en realidad un papel igualmente 
determinante no sólo en el arte, sino que en las humanidades y en las 
ciencias en general (Montenegro, 2011, pp. 235-236).



366	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

4.5.	 Retrofuturismo, Paleontología y arte contemporáneo

El Retrofuturismo es un movimiento artístico que se sirve de épocas pasadas 
y conceptos futuros. Está presente en la cartelería, el cine, el cómic, la pin-
tura, la literatura, los videojuegos o festivales de música, entre otros. Como 
movimiento artístico y social aparece por primera vez en 1983 gracias al 
editor Lloyd John Dunn. Después de tanto tiempo, esta corriente ha dado 
paso a diferentes vertientes o subgéneros. Aunque todos son diferentes, 
parten de una misma base: la realidad basada en el pasado y en el futuro, 
realidad que además bebe de la imaginación y de lo fantástico. Tales subgé-
neros son el Steampunk (que reemplaza la tecnología por la tecnología de 
las máquinas de vapor), el Dieselpunk (que combina la estética basada en el 
motor diésel de entreguerras por la tecnología futurista), el Atompunk (que 
condensa en su estética la era atómica, la era espacial y la cultura under-
ground estadounidense) y el Bitpunk (que comprende un entorno algo más 
cibernético, basado en los ordenadores, la informática y las luces de neón, y 
que en su ámbito social está marcado por diferentes fenómenos reflejados 
en su obra: el movimiento feminista, el SIDA como pandemia y el terrorismo 
internacional) (Totenart, s.f.). Puntualmente, la estética Steampunk sería con-
secuencia de una tensión ambivalente entre mundos históricos y fantásticos, 
fusionados para crear universos retrofuturistas donde se palpa una reacción 
frente al desequilibrio modernista entre los hechos físicos y los sentimien-
tos. Visto así, la amalgama del estilo victoriano y la tecnología retrofuturista 
configuran una “estética de difícil acomodo, pero de fácil ductilidad, donde 
la magia, irónicamente, parece explicada en términos científicos, a partir de 
una aparente pátina lógico-racional […] donde lo pseudocientífico otorga 
la misma credibilidad a la alquimia que a la mecánica ondulatoria” (Calzón, 
2023, p. 68).

Una visión similar es la de Aterenzani (2023), quien señala que el Retrofu-
turismo es una tendencia estética que se puede entender como un movi-
miento artístico con su origen en la añoranza del pasado, y que muestra 
la influencia de las representaciones de un futuro imaginado (a menudo 
descripciones utópicas o distópicas) producidas en una época anterior, pero 
vueltas a recrear. Sería, así, una expresión particular, caracterizada por la 
fusión de algunas estéticas pasadas de moda con la tecnología futurista. 
De esta manera, el Retrofuturismo exploraría los temas de tensión entre 
el pasado y el futuro, y entre los efectos alienantes y transformadores de 
la tecnología. El artista adoptaría el Retrofuturismo para progresar en su 
estilo, creando, mediante esta suerte de avance hacia el pasado, un con-



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 367

cepto atemporal y casi anacrónico al buscar inspiración para sus obras en 
aquellos supuestos futuros imaginarios creados muchos años atrás. Por úl-
timo, refrendaremos que el Retrofuturismo intenta reinterpretar cómo se 
imaginaba el futuro en décadas anteriores para compararlo con la realidad 
actual. Su objetivo principal, entonces, es explorar la relación entre el pa-
sado, el presente y el futuro a través del arte, la moda, la arquitectura y la 
tecnología. Todo ello, desde un punto de vista crítico, irónico e inclusive 
sarcástico (Maximoff, 2023).

A su vez, desde un prisma estrictamente estético o, lo que es igual, desde 
una estética retrofuturista, el arte contemporáneo ha consolidado una cone-
xión formal con la Paleontología precisamente mediante lo que se denomina 
paleoarte o aquella representación artística que permite imaginar el aspecto 
de formas de vida extinguidas que ningún ojo humano ha visto nunca (De 
Miguel y Strani, 2023). En efecto:

Si podemos imaginar el aspecto de un tiranosaurio o el de un nean-
dertal a partir de un simple fósil, es gracias a la suma de los estudios 
de los paleontólogos y de las reconstrucciones de los artistas que po-
nen su habilidad al servicio de esta ciencia. Podríamos decir que es 
una relación en la cual el artista se convierte en los ojos del científico. 
Esta sinergia entre paleontología y arte se llama paleoarte, y es el tér-
mino acuñado en 1987 por el ilustrador científico Mark Hallett para 
designar las artes visuales (ilustración, escultura y animación) que sir-
ven para representar objetivamente y con exactitud la vida del pasado, 
ya sea un animal, una planta, etc. (De Miguel y Strani, 2023).

Otro concepto que serviría para definir formalmente al paleoarte es el en-
tregado por Antón, para quien dicha técnica es la plasmación en imágenes 
de las hipótesis científicas sobre las formas de vida del pasado, labor que 
implica una tensión entre dos fuerzas opuestas: “por un lado, la atención 
escrupulosa a los datos y por otro la imaginación, imprescindible para llenar 
los vacíos del registro fósil, que es tan rico como irremediablemente incom-
pleto” (como se cita en Museo Arqueológico y Paleontológico, 2024).

De este modo, el punto de encuentro entre la Paleontología y el arte de 
nuestro tiempo parece condensar —en iguales proporciones— evidencia 
científica y creatividad artística.



368	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

4.6.	 Ciencia de la representación

Probablemente, nos hallamos aquí en la categoría de análisis más compleja de 
las tres que hemos definido. En efecto, lo que parecen reflejar esos símbolos 
alrededor de las imágenes de ambos especímenes —siguiendo nuestra tesis hi-
perrealista— es cierta nomenclatura científica que identifica o clasifica algunas 
partes de sus estructuras, o describe la edad geológica a la que corresponden 
o, inclusive, detalla el nombre geológico de las rocas donde se encontraron.

Pues bien, cualquiera sea el alfabeto que especifique las claves de ambos fó-
siles, lo concreto es que no escribiéndose en latín —el idioma de la ciencia— 
podría tratarse de cualesquiera de las escrituras o pictogramas vinculados a 
las culturas donde vivieron tales criaturas. Esta parece una hipótesis plausible 
si seguimos la intención hiperrealista de nuestro artista. Sin embargo, dado 
que el Pterosaurio vivió en todos los continentes del planeta, especialmente 
en terrenos cercanos a afluentes o cuerpos de agua mayores, y el T-rex en el 
territorio que hoy equivaldría a Norteamérica, la estadística nos dice que las 
culturas que pudieron tomar contacto con estos fósiles son técnicamente mi-
llares. En cualquier caso, lo relevante está en las palabras del japonés al pre-
guntársele por estos símbolos protocientíficos: “The future no one knows” 
(Okanoya, 2025). Es decir, según el propio artista, la simbología usada en las 
obras como si fuera terminología científica, aquella que usualmente indica el 
nombre de alguna parte de un organismo o, en este caso, de un fósil, resulta 
finalmente desconocida (por no decir azarosa) para el espectador. 

Es cierto, no sabemos qué ha querido representar exactamente el japonés con 
estos símbolos, pero sí nos queda claro que perfectamente puede tratarse de 
un lenguaje ad hoc creado para ilustrar a los especímenes de la serie. Por de 
pronto, declarar, a propósito de los símbolos que acompañan a las imágenes, 
que “el futuro no lo conoce nadie” y titular al conjunto de pinturas colgadas 
en Instagram como “Fósiles del Futuro”, ya nos advierte de algún grado de 
Retrofuturismo en la estética de Okanoya. En otras palabras, nuestro artista 
pone en tensión dos aspectos cardinales de su obra, respondiendo justamente 
a la lógica de una estética retrofuturista: por una parte, la verdad de la figura 
fosilizada, pintada ultradetalladamente con acrílico y que nos convence de 
que se trata, en efecto, de dos individuos de una era geológica del pasado; y, 
por otra, la expresión verosímil de una creación artística o epistemológica del 
futuro (incluso respondiendo a una realidad paralela) como lo es esa simbolo-
gía indescifrable con la que Okanoya ha completado sus acrílicos. 

En suma: el conocimiento científico que pudiera detectarse en las obras de 
Okanoya está asociado, según lo hemos argumentado y nos ha revelado el 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 369

mismo artista, inobjetablemente a la estética retrofuturista. Claro, si Okanoya 
ha reconocido que esta simbología escrita en ambos fósiles tiene que ver con 
“un futuro que nadie conoce”, se sigue que el único modo de decodificar o 
traducir esta forma de lenguaje es apelando a un futuro que presuntamente 
todavía no llega; y decimos presuntamente, porque hasta es probable que 
tales símbolos o etiquetas sean una mezcla o una modificación o, incluso, 
un calco de alguna lengua del pasado, conectada con el descubrimiento o la 
existencia de ambos especímenes. De esta manera, podría decirse que hay una 
ciencia bloqueada por la propia estética en juego, estética (la retrofuturista) 
que hace como si tal simbología fuese en realidad una etiqueta científica de 
los fósiles.

Así como, apelando a una extraordinaria verosimilitud, el como si funciona 
en el hiperrealismo del japonés mostrando sus acrílicos como fósiles verdade-
ros, así también los símbolos retrofuturistas (flechas, soles, peces, animales 
cuadrúpedos) que ha pintado en torno a las imágenes del Pterosaurio y el 
T-rex, funcionan como si fuera información clave en su descripción científica. 
Por cierto, si hiciéramos el ejercicio de conectar esta misteriosa simbología 
con algún tipo de alfabeto Paleolítico o Neolítico, podríamos concluir que 
es bastante probable que Okanoya haya querido mezclar, por alguna razón, 
tres tipos distintos de signos: (i) los provenientes de algunas pinturas rupes-
tres del Paleolítico Superior, como ciertas figuras que representan peces y 
ciempiés (en Pterosaurio) o animales cuadrúpedos y otras de forma huma-
noide (en T-rex); (ii) los que guardan alguna similitud con el Código Paleolí-
tico, compuesto por 32 trazos que se repiten, una y otra vez, en las paredes 
de cuevas de toda Europa (BBC Mundo, 2016), donde parecen coincidir Seg-
mented Cruciform y Positive Hand (en Pterosaurio), y Y-Sign y Flabelliform 
(en T-rex); y (iii) aquellos pictogramas que impresionan como una creación 
original del artista, diseñados en un estilo y bajo una extraña cosmología que 
da todos los visos de un protoalfabeto real.

4.7.	 Fósiles y teleología

Ahora bien, y ya que podemos rotular como hallazgos relevantes de este es-
tudio las consideraciones (i) de un estilo hiperrealista en la pintura del artista 
japonés, y (ii) un sesgo retrofuturista en la escritura de las “etiquetas cientí-
ficas” de las dos obras, conviene dilucidar, en virtud del encuadre teórico, el 
alcance teleológico de estas primeras conjeturas.



370	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Kant nos decía en el § 63 de su “Crítica de la facultad teleológica”, que 
nuestra facultad de juzgar podía ver una finalidad objetiva y material en la 
naturaleza, siempre y cuando nos percatásemos en un determinado organis-
mo de la existencia de una relación causa-efecto respecto de la misma natu-
raleza. Y esto, pensamos, es lo que ocurre cuando observamos los fósiles del 
Pterosaurio y del T-rex, en el sentido de que aceptamos la posibilidad de que 
una inteligencia distinta a la nuestra —por así decir, sobrenatural— ha con-
servado y diseñado la estructura de los organismos fosilizados de la manera 
en que Okanoya los expone: intactos, completos y perfectos. Tal finalidad 
objetiva y material no es sino el propósito trascendental —propio de nuestra 
reflexión mental— de que dichos fósiles se hubiesen mantenido en esas con-
diciones más allá del paso de las distintas eras geológicas.

Por otra parte, en el § 65 de la Crítica teleológica, Kant sostenía que sólo los 
seres organizados podían ser pensados, de acuerdo al principio de finalidad 
objetiva, como posibles en cuanto fines de la naturaleza y, al mismo tiempo, 
como fundamento teleológico de la ciencia natural. En efecto, esto supone 
que los fósiles de Okanoya, o sea, aquellos organismos que como seres vivos 
mostraron una existencia objetiva, y, posteriormente, una existencia como fó-
siles también objetiva, sólo pueden ser entendidos como fines de la naturaleza 
en la medida en que los consideremos organizados. Y eso es justamente lo 
que vemos en la imagen de los dos fósiles: en su relación con el material en el 
que se preservaron inalterados con el paso del tiempo y en la relación interna 
que muestran sus estructuras. Sólo vistas de este modo, ambas especies po-
drían ser tenidas también como fundamento teleológico de la Paleontología.

Así mismo, la teleología kantiana afirma (§ 67 de la tercera Crítica) que ha-
bría dos “principios” que entrañarían el papel creador de la naturaleza: uno, 
que posibilitaría la creación de productos (u organismos) con base en la idea 
de “causas finales”, y, otro, que supondría la posibilidad de relación de estos 
mismos productos como partes de un “sistema de fines”. Con relación a la 
pintura de fósiles de Nobu Okanoya, el primero de estos “principios” ya fue 
revisado en el pasaje anterior, cuando argumentamos que los organismos 
que se “convirtieron” en los fósiles pintados existieron objetivamente pro-
ducto de una naturaleza que siguió el mecanismo de “causas finales” y los 
determinó como fines de la naturaleza. Sobre el segundo “principio”, nada 
mejor para demostrar la injerencia de esta idea suprasensible en la estética 
del japonés que la existencia de 24 pinturas de diferentes especies prehistó-
ricas en su cuenta de Instagram. Y cuando decimos especies diferentes nos 
referimos, desde luego, al encasillamiento de “Fósiles del futuro”, es decir, al 
equivalente del “sistema de fines” de Kant en la nomenclatura de Okanoya.



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 371

5.  CONCLUSIONES

Hay dos aspectos importantes que abordaremos en este último apartado: (i) 
la confirmación o no de nuestra hipótesis inicial, y (ii) la formulación de la 
metáfora referida a un ámbito de interés del estudio.

En relación con nuestra hipótesis de trabajo, creemos conveniente reiterarla: 
“Parte de la obra del artista visual japonés Nobu Okanoya —la referida a 
fósiles de animales prehistóricos— representa un estilo figurativo-geológi-
co-materialista, en el que se fusionan estética y conocimiento”. Al respecto, 
nuestra hipótesis podría dividirse en dos partes, para las que se han dado los 
argumentos necesarios y suficientes. 

En primer lugar, el asunto del estilo pictórico de Okanoya se dilucidó al de-
mostrar que, correspondiendo sus obras al género de pintura animalista y 
al subgénero de pintura de fósiles, el estilo que muestra en sus trabajos, si 
bien es por naturaleza figurativo —pues lo que exponen sus acrílicos son 
siempre figuras distinguibles— el sub-estilo que predomina en el retrato de 
los fósiles es sobre todo el hiperrealismo. El fundamento, como se explicó, 
tiene que ver con que es virtualmente imposible distinguir en las piezas de 
Okanoya si se trata verdaderamente de fósiles de animales prehistóricos o 
son representaciones de algún tipo de tales fósiles. Y esta duda no es baladí, 
pues, en definitiva, lo que hace es develar una nueva realidad, producida por 
la presentación de un modelo de un objeto real que, por momentos, queda 
desplazado precisamente del mundo real y cede por completo su lugar a un 
objeto hiperreal, del que no somos conscientes que es una simulación hasta 
que recibimos más información del entorno. 

Lo que hay, a la postre, es un ajuste de los conceptos de la hipótesis, puesto 
que el estilo de los acrílicos se ha ratificado como figurativo-hiperrealista del 
sub-género pintura de fósiles, y no exactamente como figurativo-geológi-
co-materialista, tal como rezaba nuestra conjetura inicial. Sin embargo, si 
uno se fija bien, la denominación “geológico-materialista” perfectamente 
puede reemplazarse —con cargo, primero, a la Paleontología, y, segundo, a 
la teleología kantiana— por el concepto de “pintura de fósiles”, de tal ma-
nera que la investigación parece haber alineado estética y ontológicamente 
los órdenes de los conceptos. 

En segundo lugar, yéndonos a la revisión de la segunda parte de la hipótesis, 
se decía que en el estilo figurativo-geológico-materialista (término que ya 



372	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

sabemos debe ser remplazado por el de figurativo-hiperrealista) se fusiona-
ban estética y conocimiento. Esta afirmación, la de que estética y ciencia se 
funden en el estilo de Okanoya, ha tenido como principal argumentación la 
presencia en ambas obras de una suerte de simbología arcaica alrededor de 
las imágenes de los fósiles como si fuera terminología científica. Asumiendo 
que no podemos, por mucho que queramos, descifrar esa forma de lenguaje 
que el japonés ha puesto en ciertas partes de los acrílicos, resulta evidente 
que el recurso del como si equivale, en el mundo de la ciencia, al hiperrealis-
mo de las representaciones en el mundo de la estética.

En consecuencia, consideramos que la hipótesis inicial no sólo se ha confir-
mado, sino que su corroboración ha permitido, siguiendo el modelo de Fly-
vbjerg (2006), el levantamiento de una metáfora del todo relevante referida 
al ámbito de interés del estudio. Esta metáfora es la siguiente: “La estética 
de Nobu Okanoya como ciencia de los fósiles”.

Referencias

	– Arias, M. (2021). Kant y la teleología de la naturaleza: acerca de la intención 
de la naturaleza en Idea para una historia universal en intención cosmopolita 
y la garantía de la naturaleza en Hacia la paz perpetua. Nuevo Itinerario. Vol. 
17, n° 2, pp. 127-158. https://doi.org/10.30972/nvt.1725717

	– Arredondo, L. (26 de septiembre de 2024). ¿Qué son los estilos de pintura? 
Lizette Arredondo. https://lizallegraart.com/estilos-de-pintura/

	– Artes Visuales (s.f.). Los géneros en pintura. https://artesvisuales.com.ar/
los-generos-en-pintura/

	– Aterenzani (19 de diciembre de 2023). Retrofuturismo. Ciberestética. https://
ciberestetica.wordpress.com/2023/12/19/retrofuturismo/

	– BBC Mundo (27 de noviembre de 2016). Código paleolítico que puede reve-
lar el origen de nuestra escritura. Nuevo Poder. https://www.nuevopoder.cl/
codigo-paleolitico-que-puede-revelar-el-origen-de-nuestra-escritura/

	– Calhau, S. (2023). El Aura de Nadie: la mimesis de la muerte en el cine. Vorá-
gine Revista Interdisciplinaria de Humanidades y Ciencias Sociales,5(9) 26-50. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.8404670

	– Calzón, J. (2023). Terrores retrofuturistas desde la mirada liminal steampunk: 
Especulación y fantasía en algunos relatos hispanos. Hélice, 9(2) 65-75. ht-
tps://www.revistahelice.com/revista_textos/n_35/CalzonGarcia-TerroresRetro-
futuristas.pdf



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES	 373

	– Capital del Arte (10 de enero de 2018). Arte figurativo - Características. Ca-
pital del Arte. https://www.capitaldelarte.com/arte-figurativo-caracteristicas/

	– Clayton Jr., E. (2023). The Concept of Teleology in Kant, Hegel, and Marx. 
Con-Textos Kantianos (18), 127-133. https://doi.org/10.5209/kant.88890

	– De Miguel, D. y Strani, F. (11 de marzo de 2023). Paleoarte, el arte de resuci-
tar el pasado. Heraldo. https://www.heraldo.es/noticias/sociedad/2023/03/11/
paleoarte-arte-resucitar-pasado-1636860.html

	– EcuRed (16 de julio de 2019). En Animalística. https://www.ecured.cu/Ani-
mal%C3%ADstica

	– Firincioğlu, S. (2021). Notes on the performing arts. https://performideas.
com/2021/07/09/13-mimesis-and-performance/

	– Flyvbjerg, B. (2006). Five Misunderstandings About Case-Study Research. 
Qualitative Inquiry, 12(2), 219-245. https://vbn.aau.dk/ws/portalfiles/por-
tal/3790172/BF_Qualitative_Inquiry_2006_vol_12_no_2_April_pp_219-245.
pdf

	– Gaia, O. (9 de julio de 2024). La difícil distinción entre realismo e hi-
perrealismo en el arte. ArtMajeur. https://www.artmajeur.com/es/
magazine/5-historia-del-arte/la-dificil-distincion-entre-realismo-e-hiperrealis-
mo-en-el-arte/335695

	– García-Sánchez, R., García-Córdoba, M., García-León, J. y Vázquez-Arena, G. 
(2023). Mímesis inventiva y representación en Leonardo da Vinci. En-Claves 
del Pensamiento. (34) 1-26. https://www.enclavesdelpensamiento.mx/index.
php/enclaves/article/view/548

	– Gende, C. E. (2016). Metáfora y concepto: ¿Ricoeur crítico de Lakoff y Jo-
hnson? Logos: Revista de Lingüística, Filosofía y Literatura 26(1), 102-110. 
http://dx.doi.org/10.15443/RL2607

	– Greenberg, C. & Tobón, D. (2020). Hacia un nuevo Laocoonte. Co-herencia 
17(33), 19-39. https://doi.org/10.17230/co-herencia.17.33.1

	– Jáuregui, C. (2025). La consideración teleológica de los organismos en la 
Crítica de la facultad de juzgar de Kant. Diánoia 70(94), 1-23. https://doi.
org/10.22201/iifs.18704913e.2025.94.2109

	– Jurassic World Evolution (s.f.). Tyrannosaurus rex. https://www.jurassicworl-
devolution.com/es-ES/3/dinosaurios/tyrannosaurus-rex

	– Kant, E. (1992). Crítica de la facultad de juzgar. Monte Ávila.
	– Kant, I. (1998). Crítica de la razón pura. Alfaguara.
	– Kowinsky, J. (s.f.). Tirannosaurus Rex. Fossilguy.com. https://www.fossilguy.

com/gallery/vert/dinosaur/tyrannosaurus/tyrannosaurus.htm
	– Marques, A. (1998). Reflection and Fiction in Kant’s Aesthetics. H. Parret 

(Ed.), Kants Ästhetik (pp. 219-228). Walter de Gruyter.



374	 Leopoldo Tillería Aqueveque	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Maximoff, A. (20 de octubre de 2023). Retrofuturismo: un viaje al futuro 
desde una perspectiva de género. Las Furias Magazine. https://www.lasfurias-
magazine.com/retrofuturismo-que-es/

	– Mckeever, A. (s.f.). Tyrannosaurus rex: uno de los depredadores más feroces 
de todos los tiempos. National Geographic. https://www.nationalgeographi-
cla.com/animales/tyrannosaurus-rex-uno-de-los-depredadores-mas-feroces-
de-todos-los-tiempos

	– Montenegro, V. (2011). Representación e ilusión. El «como si» en Kant, Niet-
zsche y Derrida. Pléyade. (7), 227-240. http://www.revistapleyade.cl/index.
php/OJS/article/view/250

	– Museo Arqueológico y Paleontológico (17 de diciembre de 2024). La expo-
sición Mauricio Antón: Arte y Paleontología, creada por el MARPA, llega a 
Castilla-La Mancha. Museo Arqueológico y Paleotológico https://marpa.ma-
drid/actividades/actualidad/la-exposicion-mauricio-anton-arte-y-paleontolo-
gia-creada-por-el-marpa-llega

	– Okanoya, N. [@nobu_okanoya]. (20 de enero de 2023a). 未来の化石 #Art 
#Contemporary Art #Artwork #Painting #Artist [Imagen]. Instagram. https://
www.instagram.com/p/Cnox-SnP3Ik/?img_index=1

	– Okanoya, N. [@nobu_okanoya]. (3 de julio de 2023b). 未来の化石 #Art 
#Contemporary Art #Artwork #Painting #Artist [Imagen]. Instagram. https://
www.instagram.com/p/CuO1dlbPmo3/?img_index=1

	– Okanoya, N. [@nobu_okanoya]. (10 de septiembre de 2025). The future 
no one knows [Texto]. Instagram. https://www.instagram.com/p/DLoRv-
7tPO_O/?img_index=1

	– Osterloff, E. (s.f.). Pterosaurios: la verdad sobre estos “dinosaurios volado-
res”. Natural History Museum. https://www.nhm.ac.uk/discover/the-tru-
th-about-pterosaurs.html

	– Ruta de las Icnitas de Soria (s.f.). Pterosaurios. http://www.rutadelasicnitas.
com/dinosaurios-ruta-icnitas/pterosaurios

	– Singh, A. (15 de marzo de 2023). Arte hiperrealista: donde la imaginación se 
encuentra con la realidad. 1st-art-gallery.com. https://n9.cl/ubwn9

	– Tillería, L. (2021). La ficción de Kant en la tercera Crítica. Cuestio-
nes de Filosofía 7(28), 115-132. https://doi.org/10.19053/01235095.
v7.n28.2021.11938

	– Totenart (s.f.). El retrofuturismo como corriente artística. Totenart. https://to-
tenart.com/noticias/retrofuturismo-corriente-artistica/




