EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE
LA DEVOCION A JESUS NAZARENO
EN LA SEMANA SANTA ANDALUZA:
UNA APROXIMACION HISTORICA,
ANTROPOLOGICA Y TEOLOGICA
The Way of the Cross as the Origin of the Devotion

to Jesus of Nazareth in Andalusian Holy Week: A
Historical, Anthropological, and Theological Approach

José Manuel Romero Pérez
Universidad Francisco de Vitoria
jomaroper@gmail.com / https://orcid.org/0009-0004-9683-8568

Recibido: 24 de septiembre de 2025
Aceptado: 15 de diciembre de 2025
DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.004

RESUMEN: Este estudio examina el origen y la consolidacion de la devocion a Jesus Na-
zareno en la Semana Santa andaluza desde una triple perspectiva: histérica, teoldgica y
antropoloégica. La hipotesis principal sostiene que el germen de esta devocion se encuen-
tra en el ejercicio del Via Crucis, fijado en Occidente por el beato Alvaro de Cérdoba en
el siglo XV. Se analiza como las hermandades penitenciales se constituyeron en cauce
privilegiado de sociabilidad y religiosidad popular, alcanzando su plenitud en el Barroco y
bajo el marco normativo del Concilio de Trento. La imagen de Jesus con la cruz al hombro
se erige como centro simbdlico de la religiosidad andaluza, sintesis de fe, cultura e iden-
tidad comunitaria. El enfoque interdisciplinar adoptado permite valorar la originalidad de
la religiosidad popular andaluza y abre la posibilidad de una comparacién critica con otras
tradiciones peninsulares y mediterraneas.

PALABRAS CLAVE: Jesus Nazareno, Via Crucis, Andalucia, Semana Santa, hermandades,
religiosidad popular, Barroco, Concilio de Trento.

ABSTRACT: This study examines the origin and consolidation of the devotion to Jesus of
Nazareth in Andalusian Holy Week from a threefold perspective: historical, theological,
and anthropological. The main hypothesis argues that the root of this devotion lies in the
practice of the Stations of the Cross, introduced in the West by Blessed Alvaro of Cér-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289 // 1SSN 0034-0235 ~ e-ISSN 2659-4536 297-321



298 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

doba in the fifteenth century. The article analyzes how penitential brotherhoods became
a privileged channel of sociability and popular religiosity, reaching their fullness in the
Baroque period and within the normative framework of the Council of Trent. The image
of Jesus carrying the cross thus emerges as the symbolic center of Andalusian religiosity,
synthesizing faith, culture, and communal identity. The interdisciplinary approach adopted
here makes it possible to assess the originality of Andalusian popular religiosity and opens
the way for a critical comparison with other peninsular and Mediterranean traditions.
KEYWORDS: Jesus of Nazareth, Stations of the Cross, Andalusia, Holy Week, brother-
hoods, popular religiosity, Baroque, Council of Trent.

1. INTRODUCCION

La Semana Santa andaluza, tomada en su conjunto y analizada tanto des-
de una perspectiva histérico-antropoldgica como teoldgica, supone una de
las manifestaciones religiosas y culturales mas complejas y significativas de
todas las que se dan en el orbe cristiano. La representacion de la Pasion,
Muerte y Resurreccion de Jesucristo es el hilo argumental sobre el que se
desarrolla una compleja red de ritos, simbolos y escenificaciones que ayu-
dan a articular y entender la particular idiosincrasia religioso-popular de los
pueblos del sur de Espafia. Asi, entre las distintas advocaciones y expresiones
devocionales, podria decirse que es precisamente la figura de Jesus Nazareno
cargando la cruz camino del Gélgota la que actia como eje vertebrador no
solo de la religiosidad popular, sino también de la cosmovisién e identidad
de una parte del pueblo andaluz. Por ello, este estudio plantea analizar el
origen de esta devocién, partiendo de la hipétesis de que el fervor nazareno
en Andalucia hunde en buena medida sus raices en la practica del piadoso
ejercicio del Via Crucis, fijado, segun la tradicion y la historiografia dominica,
por el beato Alvaro de Cérdoba en el siglo XV en las cercanias de Cérdoba, y
que posteriormente se consolidaria en el seno de las hermandades peniten-
ciales, alcanzando su madurez en las Semanas Santas posteriores al Concilio
de Trento.

Desde esta perspectiva, y derivado de la hipdtesis central, el objetivo prin-
cipal que persigue este trabajo es analizar el proceso histérico-religioso que
contribuy6 a la conformacién de esta devocidon nazarena, poniendo especial
atencion en tres apartados esenciales: la génesis del camino de la cruz y su
transmision desde los Santos Lugares hasta la regién andaluza; la singulari-
dad de las hermandades y cofradias de Andalucia como espacios socializa-
dores y generadores de religiosidad popular; y la consolidacién del Via Crucis

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 299

como principio configurador de la devocién a Jesus Nazareno en la Baja
Edad Media y el Renacimiento. Para ello, se ha empleado una metodologia
de caracter interdisciplinar que integra el andlisis histérico-critico de fuentes
primarias (Egeria, Josefo), la reflexion teoldgica asentada en la tradicion cris-
tiana (Patristica, espiritualidad mendicante y Magisterio), y una aproximacién
antropoldgica enfocada en los procesos rituales, la performatividad simbo-
lica y la vivencia comunitaria de la fe. La articulacion de estas perspectivas
permite comprender la devocidon nazarena como el resultado de un proceso
histérico plural y complejo, en el que la meditacion pasionista del Via Crucis
desempena un papel configurador fundamental.

De esta forma, este ensayo busca aportar una vision integradora de la de-
vocion a Jesus Nazareno en Andalucia, entendida como una sintesis de
teologfa, historia y antropologia de la religiosidad popular. Frente a una his-
toriografia que se ha centrado principalmente en los inicios generales de la
Semana Santa o de las cofradias, aqui se aborda de manera especifica el
problema del origen concreto de devociones singulares. De ahi que no sea
propiamente nuestro objeto de estudio las cofradias entendidas como insti-
tuciones religiosas, sino la religiosidad que subyace en devociones concretas,
en este caso, la de Jesus Nazareno.

2. GENESIS Y CONFORMACION DEL CAMINO DE LA CRUZ

Viernes Santo, 14 de Nisan, en el templo de Jerusalén, los corderos son sa-
crificados para la Pascua; en el litdstrotos del pretorio, Jesus es condenado a
morir en la cruz por Pilato (Juan 19,13). La profecia veterotestamentaria de
Isafas adquiere sentido: el Varén de Dolores es llevado como cordero al ma-
tadero (Isafas 53,3-9). Comienza, asf, el camino de la cruz: “llevando su cruz,
sali¢ al sitio llamado Calvario, que en hebreo se dice Gélgota” (Juan 19,17).
La imagen de Cristo recorriendo con la cruz al hombro la hierosolimitana Via
Dolorosa hasta el monte Calvario debié causar un fuerte impacto emocional
en los que por alli concurrian. Si nos servimos como ejemplo literario de
las visiones de la beata Ana Catalina de Emmerich (1774-1824), redactadas
por Clemente Brentano, nos encontrariamos ante la estampa de un hombre
“doblado por la pesada carga de la cruz, vacilante, destrozado por la flage-
lacion, molido y agotado de cansancio [...]. Andaba vacilante y aplastado,
con los pies desnudos y ensangrentados. Su mano derecha sujetaba la carga
del hombro derecho, y con la izquierda trataba frecuentemente de levantar

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



300 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

sus amplios ropajes, que estorbaban sus pasos inseguros” (Emmerich, 2019,
pp. 188-189). San Agustin encuentra en este episodio un antitipo profético
de Jesus con Isaac: si el hijo de Abraham cargé con la lefa para su sacrificio,
“el Sefor llevd su cruz” (San Agustin, 1958, p. 1142). Asimismo, el hecho
de cargar con la cruz también adquiere una profunda dimensién teolégica
que aparece ante nosotros como ensefianza del propio Cristo: “el que quiera
venir en pos de mi, niéguese a si mismo, tome su cruz y sigame” (Mateo
16,24) o "el que no toma su cruz y viene en pos de mi, no puede ser mi
discipulo” (Lucas 14,27). Aqui, el poner sobre nuestros hombros la cruz nos
indica que el camino hacia Jesus exige renuncia, sacrificio y fidelidad, no en
vano, es un transitar hacia la vida eterna, pues “si hemos sido injertados en
El por la semejanza de su muerte, también lo seremos por la de su resurrec-
cion” (Romanos 6,5). Justamente, la Resurrecciéon de Jesus es el fundamento
sobre el que recae toda la fe cristiana.

Si la Resurreccion es el fundamento de la fe cristiana, la cruz se torna en el
punto de partida: “nos ha sido dado un hijo que tiene sobre los hombros la
soberania” (Isaias 9,6). En consecuencia, como sostiene Joseph Ratzinger
(2020), a partir de la cruz, persona, palabra y obra son inseparables en Je-
sUs en cuanto Hijo de Dios (p. 174). Asi, la cruz propicia que los cristianos
devuelvan su mirada a Cristo entendiendo que en El se da un triple com-
promiso: JesUs es lo que dice que es, hace lo que dice que hace y sus he-
chos revelan en si mismos quién es El. Es decir, en cuanto persona, Jesds no
solo aparece ante nosotros como profeta o martir, sino que se nos descubre
como Hijo de Dios. Ademas, Jesis no es un mero transmisor de la Palabra
de Dios, sino que El es la misma Palabra, el Logos encarnado que decia Juan
(Juan 1:14). Y, finalmente, en esta triple articulacién, el obrar no queda de-
finido como un ejemplo de accién ética, sino como una manifestacion real
del infinito amor de Dios. Por eso, en Jesus se da la plena revelacion de Dios,
Cuya entrega total conduce hasta la cruz.

Siguiendo el Catecismo de la Iglesia Catdlica, podemos sostener que Jesus
llama a sus discipulos a tomar su cruz y, una vez asumido su peso, estar en
disposicion de sequirlo, porque “El quiere, en efecto, asociar a su sacrificio
redentor a aquellos mismos gque son sus primeros beneficiarios. Eso lo realiza
de forma excelsa en su Madre, asociada mas intimamente que nadie al mis-
terio de su sufrimiento redentor” (Iglesia Catélica, 2020, p. 176). Asi, me-
diante la conjuncién conceptual del conocimiento teolégico del camino de la
cruz y su significado emocional, la devocién a la imagen de Jesus Nazareno
adquiere su pleno sentido. En la figura del Nazareno que anda con la cruz

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 301

al hombro camino al Gélgota, el cristiano encuentra a un Dios-Hombre que,
aceptando el mandato divino, se muestra, mediante la asuncién voluntaria
del sufrimiento, cercano al creyente. Esta cercania con la divinidad permite
al devoto generar tanto sentimientos de compasién, caridad y misericordia
como identificacion personal con el Dios-Hombre que muere por la reden-
cion de nuestros pecados. Esta religacion con la divinidad se da con un énfa-
sis especial en todos los pueblos y ciudades que cada primavera recrean por
sus calles el transitar del Nazareno hacia el monte Calvario.

En este sentido, debemos entender este transitar como la reproduccién del
Via Crucis que Jesus recorrié portando la cruz desde el pretorio de Pilato has-
ta el punto del Golgota en el que fue crucificado. De ahi que, aunque con
especial interés a partir del siglo XX, el precisar este recorrido haya supuesto
un verdadero desafio a todos los historiadores, pues si bien las localizaciones
del Calvario y el Santo Sepulcro cuentan con un respaldo unanime, ambas
estarfan ubicadas en el lugar que hoy ocupa la Iglesia del Santo Sepulcro,
no se da este mismo consenso por parte de los investigadores para fijar la
residencia oficial del gobernador de Judea (Buleo Espada, 2017, p. 57), lugar
en el que fue condenado Jesus. Cabe sefialar que la descripcién evangélica
mas detallada del lugar es la que nos proporciona Juan: “[Pilato] sacé a Jesus
fuera y se senté en el tribunal, en el sitio llamado /itdstrotos, en hebreo gab-
bata” (Juan 19,13). Pero iqué es el /itdstrotos? Segun José Ramdn Paniagua
(2000), el litostrotos, del latin lithostrotum, haria referencia a un pavimento
o decoracion realizada en piedra (p. 200). Por ello, el hecho de que Juan
haga mencion explicita al nombre del lugar, como sostiene Buleo Espada,
nos hace pensar que debia ser un sitio conocido y destacado de Jerusalén
(Buleo Espada, 2017, p. 61).

No obstante, como hemos sefialado, no encontramos consenso entre los
historiadores, que se han debatido entre el Palacio de Herodes o la Fortaleza
Antonia como lugares mas plausibles para albergar dicha construccion de
piedra. En fuentes historicas antiguas, como La guerra de los judios de Flavio
Josefo, encontramos descripciones de ambos emplazamientos. Si bien Flavio
Josefo hace mencion al Palacio de Herodes en el libro II, apartado 301, al
referirse a una tribuna desde la que el gobernador Floro presidié un juicio
(Flavio Josefo, 2008a, p. 248), la descripcidon mas detallada del mismo la
encontramos en el libro V: “El palacio real —levantado por Herodes el Gran-
de—, [...] no era superado por ninguna otra construccién ni en su desme-
surado lujo ni en su equipamiento [...]" (Flavio Josefo, 2008b, p. 157). Por
su parte, la Fortaleza Antonia, llamada asi por Herodes en honor a Marco

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



302 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

Antonio, es descrita por Flavio Josefo (2008b) como “una torre construida
sobre una roca, escarpada toda ella, de cincuenta codos de altura [...]. La
roca estaba recubierta desde su pie por lisas placas de piedra para contribuir
a su belleza [...]. El interior tenia la extensién y la disposicién de un palacio”
(pp. 172-173). A partir de aqui, como sefala Buleo Espada, hay quienes han
encontrado en el paralelismo de las descripciones de Flavio Josefo y Juan la
prueba evidente de que la ubicacién del pretorio estaba en el Palacio de He-
rodes. Por el contrario, estudiosos como Revuelta Safiudo, a partir también
de las descripciones de Josefo y las investigaciones del dominico Louis-Hu-
gues Vicent, aseguran que “la residencia oficial y preferida por los procura-
dores romanos en circunstancias normales era la Antonia” (Revuelta Safiudo,
1961, p. 316).

Dadas las complejas vicisitudes histéricas que ha vivido la ciudad de Jerusa-
lén, se torna un ejercicio harto complejo recrear con exactitud la topografia
urbanistica de la ciudad judia en tiempos de Jesus. No obstante, aunque,
desde una perspectiva religiosa y espiritual, la ubicacién exacta de los es-
cenarios protagonistas de la Pasiéon de Cristo no es determinante, si cobran
cierta relevancia en cuanto que son origen de las procesiones de Semana
Santa, ya sean estas en la misma ciudad de Jerusalén o en aquellas otras
ciudades occidentales que reprodujeron la liturgia hierosolimitana (Galtier
Marti, 2008, p. 353). Uno de los primeros testimonios directos que tene-
mos hoy sobre los Santos Lugares y de la liturgia pasionista de Jerusalén son
las cartas que Egeria, una viajera hispana, posiblemente emparentada con
el emperador Teodosio (Pascual, 2024, p. 23), mandé desde Tierra Santa a
unas remitentes a las que denominaba hermanas entre los afios 381 y 384.
Sin embargo, su hallazgo para el gran publico no se daria hasta 1884, cuan-
do Gian Francesco Gamurrini descubriera en la Biblioteca della Confraternita
dei Laici, en Arezzo, unos manuscritos copiados en el siglo Xl en los que se
podia leer unas misivas reproducidas del siglo IV que hablaban de un viaje a
los lugares biblicos (Pascual, 2024, pp. 13-14). Dada la tematica de las car-
tas, las copias conservadas pueden dividirse en dos grupos: el primero, relata
el viaje de Egeria al Sinai en Egipto y su regreso a Palestina a través de Suez y
los diversos viajes dentro de lo que hoy es Israel, incluyendo Jerusalén, Antio-
quia y Edesa, asi como la vuelta a Constantinopla; el segundo, conforma una
descripcion detallada del desarrollo de la liturgia de Jerusalén.

Este segundo grupo es el que mas interés concita, pues nos sitla ante una
de las descripciones mas primitivas de la celebraciéon de la Semana Santa.
Egeria empieza narrando cémo la semana pascual comenzaba el Domingo

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 303

de Pasién con una serie de rezos en la Iglesia Mayor, llamada Martyrium
porque se ubicaba en el Golgota (Egeria, 2019, p. 86). De aqui, la viajera
hispana pasa directamente a relatarnos el Domingo de Ramos, donde nos
cuenta que a la hora séptima todo el mundo sube al Monte de los Olivos al
santuario de Eleona, donde el obispo dice misas y antifonas hasta la hora
nona, que se sube al Imbomon, donde el Sefior ascendié a los Cielos, y a la
hora undécima, se lee el pasaje de Mateo (21,9) en el que los nifios salen
con palmas al encuentro del Sefor (Egeria, 2019, p. 87). La liturgia de los
tres primeros dias de la semana es muy similar entre si: desde el amanecer
se celebra misa en el Martyrium y se acompafia al obispo con himnos hasta
la Anastasis (Egeria, 2019, pp. 89-91). El Jueves Santo, antes del amanecer,
todos se retinen en el Martyrium, y, una vez terminada la misa, se dirigen a
la iglesia detras de la Cruz, donde se recitan himnos. A la hora sexta, ya de
noche, asisten al Imbomon. La madrugada del Viernes Santo comienza en
Getsemani, y de ahi hasta la Cruz (Egeria, 2019, p. 94), donde Egeria descri-
be lo que podriamos entender como una protoprocesion de Semana Santa o
rezo primitivo del Via Crucis.

Una vez acabada la misa de la Cruz y antes de que el sol aparezca, se-
guidamente todos se encaminan animosos hasta Sion, para orar ante
la columna aquella en la que fue flagelado el Sefor. Van luego a sus
casas a descansar un rato y pronto todos estan dispuestos. Mientras,
se coloca una catedra para el obispo en el Golgota detras de la Cruz
[...]. El obispo desde su asiento coge con sus manos los extremos del
lignum crucis, mientras que los didconos que estan a su alrededor lo
custodian. [...] Asi va pasando todo el pueblo de uno en uno, inclinan-
dose todos, tocandola con la frente y mirandola con los ojos, tanto la
Cruz como el titulo, besandola mientras pasan, sin que nadie decida
a poner su mano encima ni tocarla. Cuando han pasado, hay un dia-
cono sosteniendo el anillo de Salomén y el cuerno, con el 6leo con
que eran ungidos los reyes. [...] Llegada la hora sexta, se trasladan
ante la Cruz, con lluvia o con sol, ya que este lugar esta al aire libre,
a manera de atrio bastante amplio y muy hermoso, situado entre la
Cruz y la Andstasis. [...] Desde la hora sexta hasta la nona, siempre
se leen las lecciones o se dicen himnos, para que vaya conociendo el
pueblo cuanto dijeron los profetas que tenfa que suceder sobre los
padecimientos del Sefior y lo vean reflejado en los Evangelios [...]. Una
vez acabada la misa ante la Cruz, luego se marchan todos a la iglesia
mayor, en el Martyrium [...]. Se dice misa junto al Martyriumy se va a
la Andstasis y, cuando se llega, se hace lectura del episodio evangélico
en que José pide a Pilato el cuerpo de Jesus y lo coloca en el sepulcro

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



304 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

nuevo (Jn. 19:38). Acabada la lectura, se hace oracién, se bendicen
los catecimenos y los fieles y acaba la misa (Egeria, 2019, pp. 96-97).

Este relato de Egeria, aunque desconocido hasta siglos después, resulta muy
revelador desde una doble perspectiva: por un lado, ayuda a formarnos una
idea de la liturgia de Semana Santa de los primeros siglos del cristianismo
en Jerusalén; por otro, nos muestra lo que podriamos llamar el germen de
las procesiones o Via Crucis tal y como lo entendemos hoy, obviamente,
en un estadio primario e incipiente. De hecho, no nos encontramos ante
unas procesiones estructuradas y con coherencia interna, pero si ante una
forma prototipica de las mismas. Egeria describe una serie de estaciones o
desplazamientos rituales por algunos de los lugares de la Pasién, lo que nos
permite trazar ciertas analogias con las procesiones actuales. En primer lu-
gar, nos encontramos con desplazamientos ritualizados que entrafan alguna
relacion de semejanza con los movimientos litlrgicos y estructurados de las
procesiones del presente. Esto, a su vez, propicia la intervencion activa de la
feligresia, que podemos entender como un anticipo de la participacién masi-
va y devocional de la Semana Santa de hoy. Asimismo, Egeria nos muestra la
conexion del creyente de entonces con elementos y objetos sagrados, lo que
manifiesta la continuidad relacional del devoto con el objeto de culto desde
entonces hasta ahora, pues las imagenes y reliquias sagradas, especialmente
a partir del Barroco, adquieren un caracter visual y devocional, un rasgo muy
propio de la religiosidad popular andaluza.

Todas estas singularidades actdan también como simiente del Via Crucis.
Desde esta perspectiva, el recorrido fisico por los lugares de la Pasién —Sion,
Crucifixion, Martyrium y Andstasis—, es lo que, precisamente, se intenta re-
producir siglos después con el piadoso ejercicio del Via Crucis, con especial
interés para todos aquellos fieles a los que les era imposible trasladarse hasta
los Santos Lugares. Otros elementos que comparte la primitiva liturgia hiero-
solimitana con el actual rezo del Via Crucis son: la secuencia narrativa de los
hechos del sufrimiento de Cristo, que evidencian una dimension pedagogica
y compasiva de los padecimientos de Jesus; el recorrido fisico por los lugares
de la Pasion, aqui se presenta Jerusalén como arquetipo a seguir, exactamen-
te, el fin de las estaciones del Via Crucis; y finalmente, la participacion activa
del pueblo. En consecuencia, esto presenta a la liturgia de Jerusalén como
un posible precedente histérico tanto del Via Crucis como de la posterior
devocién a JesUs Nazareno. Ahora bien, debemos tener presente que el Via
Crucis que instaura el beato Alvaro de Cérdoba, sin ser la actual version de
catorce estaciones, es ya una interpretacion mas evolucionada y elabora-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 305

da que esta primitiva liturgia que describe Egeria. Este transcurrir milenario
desde la Jerusalén del siglo IV hasta la Cérdoba del XV, puede considerarse
como la gestacion de la devocién nazarena en Andalucia. De ahi que el ori-
gen del Via Crucis parezca estar situado entre Europa y Jerusalén, siendo los
europeos que peregrinaban a Tierra Santa, especialmente los misticos me-
dievales, después de la Primera Cruzada, los que, por su anhelo de entrar en
contacto con los mismos lugares en los que se desarrollé la Redencion, traje-
ran a Occidente el culto por el Camino de la Cruz (Singul Lorenzo, 2014, p.
413). Sin embargo, cabe resaltar que, en un primer momento, los peregrinos
europeos hacian el recorrido del Via Crucis —desde la fortaleza Antonia, en-
tendida como pretorio, hasta el Calvario— sin reparar en los lugares exactos
gue conforman las distintas estaciones.

Sera el dominico Ricoldus de Monte Crucis, sobre 1294, y, con mas detalle,
Marino Sanuto, en 1320, quienes, por primera vez, fijen algunas localiza-
ciones de los episodios de la Pasiéon de Jesus. A partir de aqui, aparecen ya
citadas la domum Pilati, la casa de Anas, la casa de Caifas en el monte Sion,
el punto en el que Simén de Cirene carga con la cruz y, como novedad, el
lugar donde Jesus se encuentra con su Madre (Buleo Espada, 2017, pp. 134-
135), hoy cuarta estacion. Asi, paulatinamente, el Via Crucis iria adquiriendo
la conformacién actual de catorce estaciones. Por ejemplo, aunque ya era
mencionado en el siglo Xll, no sera hasta el siglo XV cuando se incorpore
definitivamente el episodio extrabiblico de la Verénica a dicho rezo (Ribade-
neira, 1716, pp. 45-46). En este sentido, segun Buleo Espada (2017), sera el
viajero inglés William Wey uno de los primeros en mencionar dentro del re-
corrido de la cruz el encuentro con la mujer piadosa (p. 145). Incluso siendo
un episodio tardio, la devocion por el Santo Rostro de Cristo adquirié desde
entonces un fuerte arraigo entre los cristianos europeos. Finalmente, el Via
Crucis actual de catorce estaciones quedara fijado de forma definitiva en
Espafia y, por consiguiente, en toda la cristiandad en el siglo XVII, concretan-
dose en obras como Calle de amargura, como habemos de seguir a Cristo y
meditacion de su pasion, del benedictino-cisterciense Basilio Lopez, siendo
1622 su afo de publicacién (Linage Conde, 1995, p. 104).

Ahora bien, en Espafia se practicaba el piadoso ejercicio del Via Crucis, al
menos, un siglo antes de su definitiva fijacion. Los avatares histéricos y el re-
celo hacia los turcos, lo que dificultaba las peregrinaciones, propiciaron que
en Europa se empezara a recrear algunas de las liturgias propias de Tierra
Santa. Si bien es cierto que, desde épocas tempranas, ya se habian copiado
algunos ritos, como, por ejemplo, la bendicion y procesion de las palmas en

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



306 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

el Domingo de Ramos, algo que la Espafia visigotica incorpord a su liturgia
de Semana Santa a semejanza de lo que se acostumbraba a hacer en Je-
rusalén (Galtier Marti, 2008, pp. 354-355); no sera hasta el primer tercio
del siglo XV cuando llegue a nuestro pais lo que hoy conocemos como Via
Crucis. Asi, tras un viaje a los Santos Lugares, en 1427, el dominico Alvaro
de Cordoba trajo a Espafa lo que seria el primer Via Crucis de Europa (Pas-
tor Torres et al., 2022, p. 51), siendo Coérdoba la ciudad que lo acogeria por
primera vez. En Escalaceli, Alvaro Huerga estudia la practica devocional de
las estaciones dentro de las circunstancias resultantes de las reformas obser-
vantes del siglo XV, lo que revelaria como este piadoso ejercicio instaurado
en Cordoba anticiparia los rasgos fundamentales de los posteriores viacrucis
peninsulares. A partir de aqui, podria considerarse que se trata de una de las
primeras recreaciones conocidas del camino de la cruz fuera de la Ciudad
Santa de Jerusalén. De este modo, Alvaro de Cérdoba recreé la toponimia
de los Santos Lugares en el Convento de Santo Domingo de Scala Coeli, fun-
dado por él mismo, y en dos capillas mas que mandd levantar.

El beato eligio la sierra de Cordoba, por su semejanza topografica con
Jerusalén, para recrear la santa ciudad. En la parte este del convento,
en la ladera separada por un valle, el cual serfa identificado con el to-
rrente Cedrén, levantd una capilla que llamé “Cueva de Getsemani”.
Desde el convento, la Jerusalén cordobesa, hasta un cerro situado mas
al sur edifico las estaciones que finalizaban en el mismo, considerado
como el monte Calvario (Buleo Espada, 2017, p. 166).

3. LA SINGULARIDAD DE LAS HERMANDADES Y COFRADIAS
ANDALUZAS COMO AGENTES SOCIALIZADORES DE LA PIEDAD

Aunque el origen de las procesiones de Semana Santa es algo de dificil de-
terminacion, hay historiadores que aseguran que carecen de “partida de
nacimiento” (Pastor Torres et al., 2022, p. 33), las procesiones estables y
regladas se consolidan en el marco postridentino, aunque, con anterioridad,
ya existian formas pasionarias medievales que anticipaban algunos de sus
rasgos modernos. En cierto sentido, las procesiones de Semana Santa son la
apertura de la fe desde el interior del templo hacia el exterior del mismo. Si
bien una de las dificultades que han encontrado los historiadores a la hora
de fechar con exactitud el momento inicial de las hermandades y cofradias
de penitencia es, precisamente, la carencia de fuentes documentales existen-
tes previas a las centurias del catorce y del quince, algo, por otra parte, harto

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 307

comun en otras practicas de caracter y arraigo popular, como, por ejemplo,
las corridas de toros (Romero Pérez, 2025, p. 386). Esto significa que muchas
de las primeras referencias documentales que tenemos de las hermanda-
des andaluzas sean sus libros de reglas, los mas primitivos, entre el ocaso
del siglo XV y los albores del XVI, que es cuando comienzan a constituirse
seriamente y adoptando “las formas procesionales que hoy conocemos con
arreglo a sus estatutos” (Sanchez del Arco, 2003, p. 115). Sin embargo,
como sefiala Félix Gonzélez de Ledn (1852), todas las cofradias eran muy
anteriores al momento de la redacciéon de sus reglas (p. 6). De esta forma, al
menos en Sevilla, desde la Baja Edad Media empiezan a aparecer cofradias
con caracter penitencial (Pastor Torres et al., 2022, p. 34). No asi en otros
puntos de la region, donde el surgir de las cofradias iria en paralelo al avan-
ce de la Reconquista. Ahora bien, estas primeras cofradias medievales, que
van desde el siglo Xlll —en algunos puntos de Andalucia— hasta el XVI, te-
nian, por lo general, una acentuada estructura gremial o estamental (Pastor
Torres et al., 2022, p. 44), algo, por otra parte, muy habitual dado el sistema
de estratificacion social de la Edad Media.

Se puede decir que el modelo de hermandad en Andalucia varia poco de
una provincia a otra. Ademas de las tres categorias en las que se dividen
formalmente —sacramentales, no tienen necesidad de tener una imagen
titular, sino que centran su ambito de accién en la adoracién del Santisi-
mo Sacramento; de penitencia, su razén de ser es la veneracién de Cristo
bajo cualquiera de sus advocaciones; y de gloria, donde son las advocaciones
de la Virgen las protagonistas (Moreno, 2025a, pp. 40-41)—, siguiendo la
taxonomia propuesta por Isidoro Moreno, habria tres criterios basicos para
distinguir los distintos tipos de hermandades. Primero, por la forma de per-
manencia, que dependera del grado de exclusividad de la misma. De este
modo, nos podremos encontrar con hermandades abiertas, cuyo ingreso es
universal, y cerradas, que presentan limitaciones, ya sea por nimero de her-
manos o por imperativo de rango, categoria social u otras exigencias. Asi,
en estas hermandades cerradas, la pertenencia a la misma se puede dar de
forma voluntaria, cada uno elige si ingresar o no en ella una vez que cumpla
los requisitos necesarios, o de forma automatica, esta posibilidad esta mas
asociada a aquellas a las que se accede por vinculos familiares, por comuni-
dades cerradas o por gremios u oficios determinados. El segundo criterio se
establece en funcién del tipo de integracion de los hermanos, que admite
dos posibilidades: la hermandad agrupara a personas de la misma clase so-
cial, lo que se conoce como integracién horizontal; o de varias clases socia-
les, que se corresponde con la integracion vertical. Y finalmente, el tercer

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



308 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

criterio hace referencia al nivel de identificacién simbélica que representa la
hermandad en si misma y su asimilaciéon por un colectivo determinado. Por
ejemplo, podemos encontrar gremiales, de barrio, de etnia, etcétera. Esto, a
su vez, permite una clasificacién en niveles: hermandades identificadas con
un grupo concreto de personas, grupales; con parte de una comunidad, se-
micomunales; con una comunidad entera, comunales; o con la conjuncién
de varias comunidades, supracomunales (Moreno, 2025a, pp. 48-52).

De este modo, en Andalucia, la incorporacién representativa del individuo en
el grupo mediante el nexo comun del Cristo o la Virgen es una de las formas
de sociabilizacion que se da con mas frecuencia. De hecho, esta dimension
social encaja con lo apuntado por Arias de Saavedra y Lépez-Guadalupe
(2017), que sostienen que las cofradias de la Edad Moderna se definieron
por “la solidaridad grupal y el mutualismo que despliegan, y el culto publico
y la multiplicacién de fiestas que fomentan” (p. 12). En esta linea, podemos
entender a las hermandades como agentes de socializacion primaria, pues
buena parte de la vida social de la persona gira alrededor de los actos y cul-
tos que lleva a cabo cada organizacion religiosa. Asimismo, “la integracion
simbdlica de quienes forman un determinado grupo social, sea este defini-
do en términos de barrio, comunidad local, étnica, ocupacion, clase social,
etc., ha sido y es otra de las funciones mas importantes de las hermandades
andaluzas” (Moreno, 2025a, pp. 46). No en vano, “el culto publico ha sido
siempre una de las funciones esenciales del mundo cofrade” (Arias de Saa-
vedra y Lopez-Guadalupe, 2017, p. 31). Todo esto imprime un rasgo distinti-
vo en el imaginario colectivo de la Semana Santa andaluza.

Por eso, como acertadamente sefala Isidoro Moreno (2025b), la Semana
Santa andaluza es un fenémeno religioso y cultural vivo que “sélo puede
explicarse a partir de la propia cultura andaluza, es decir, de la interpretacién
gue hace de su experiencia colectiva el pueblo andaluz y de las formas es-
pecificas de expresar esa interpretacion” (p. 181). Esto puede quedar mas o
menos patente cuando se compara la Semana Santa de Andalucia, que coin-
cide con el apogeo de la primavera, con la Semana Santa de Castilla, donde
la primavera todavia no ha eclosionado. De ahi que la religiosidad popular
andaluza sea mas de puertas del templo hacia fuera; y la de Castilla, hacia
dentro. Ahora bien, la religiosidad popular no aparece como una escision de
la religiosidad oficial, sino que, como advierte Martinez Pozo (2024), “la re-
ligiosidad popular funciona con los mismos presupuestos que la religiosidad
oficial” (p. 19). Sin embargo, “en la religiosidad popular, ademas de lo tras-
cendente, juegan un papel central sus funcionalidades culturales” (Martinez

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 309

Pozo, 2024, p. 19). Y aqui es donde se manifiesta la particularidad andaluza,
que nos presenta una Semana Santa sensorial, que apela a los sentidos, a
conmover con la belleza.

Partiendo de ello, y en términos antropoldgicos, la Semana Santa andaluza
seria “una fiesta principalmente dionisiaca. Por eso encontrd su expresion
fundamental a través del barroco. Porgue el barroco, en cuanto a estilo, su-
pone una exaltacion de lo sensual” (Moreno, 2025b, p. 375). Pero también,
y como incide Aroca Lara (1987), es un movimiento —en el sentido amplio
del término— eminentemente catolico (p. 12). Ambos requisitos, el sensorial
y el religioso, indisociables. Si bien, no es sélo exclusividad de las regiones
castellanas las procesiones austeras y silenciosas, también se dan estas en
algunas hermandades y cofradias andaluzas, la conjuncién de lo religioso
con lo sensorial imprime el sello diferenciador en el horizonte simbdlico de la
Semana Santa de Andalucia, que adquiere un corte principalmente festivo y
alegre frente al dolorista castellano. Desde este punto de vista, en Andalucia,
la Semana Santa no deja en suspenso el transcurrir del ciclo vital del pueblo,
sino que se interrelaciona y convive con él en una continuada comunién. A
diferencia de Castilla, donde el final de la Semana Santa supone el retornar
al tiempo ordinario, la cotidianidad se desvincula, en cierto sentido, del com-
ponente religioso; en cambio, la Semana Santa andaluza no interrumpe la
vida, sino que se integra en ella, forma parte de ella. Esto se advierte princi-
palmente en las Semanas Santas de Sevilla, de Malaga, de algunos pueblos
de Cordoba y de zonas de Cadiz y de Huelva, donde, sin negar la dimensién
catélica, como senala Isidoro Moreno (2006), “nadie cuestiona que las figu-
ras centrales sean Jesus cargado con la cruz y su Madre Santisima” (p. 194),
las imagenes desbordan su propia significacion icénica, ya que, a través de
ellas, se identifican, o incluso polemizan, “barrios, pueblos, ciudades y sec-
tores sociales, a la vez que son tratadas, desde el fuerte antropocentrismo
que caracteriza a la cultura andaluza, con un distanciado respeto o con una
cercana familiaridad, segun se trate de Nuestro Padre Jesus o de Maria San-
tisima” (Moreno, 2006, p. 195).

Por ello, el fendmeno andaluz de la Semana Santa puede entenderse desde
una doble perspectiva: como hecho diferenciador respecto a otras regiones
espanolas, ya sean castellanas o aragonesas, y, como fundamento de la de-
vocion a Jesus Nazareno, una de las mas populares en la region. Al integrar-
se la dimensién cofrade en la vida cotidiana y ordinaria del pueblo, la figura
de Jesus caminando hacia el Calvario con la cruz al hombro adquiere una
identificacion simbdlica y directa con la fe, cultura, identidad y sentimiento

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



310 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

popular, lo que, a su vez, ayudara a la proliferacion y expansion de estas her-
mandades, particularmente, a partir del siglo XV. Ahora bien, estas herman-
dades y cofradias surgidas en Andalucia a partir de la Baja Edad Media no
pueden entenderse sélo como estructuras organizativas destinadas a velar
por un adecuado desarrollo del culto o a inculcar la necesidad de obras y ac-
ciones de caridad, sino que, en cierto modo, constituyeron también espacios
privilegiados para la interrelacién y la socializacién religiosa. Esto propiciaba
un nuevo marco relacional del cofrade o feligrés con la Iglesia y la ciudad. En
consecuencia, las hermandades funcionaban como catequistas en torno a la
reflexion de la Pasion de Cristo. La hermandad se erigia como una escuela
de cristianismo, donde la instruccion, en forma de reglas y ejercicios espiri-
tuales, preparaba al cofrade para la procesion y la disciplina. De esta forma,
la ritualidad procesional actué como mecanismo performativo para reforzar
y transmitir la fe. Y en este punto, la figura del Nazareno cargando con la
cruz, imagen con la que el pueblo sufriente se identifica y vincula, se trans-
forma en el centro de la religiosidad popular andaluza, lo que, siguiendo a
Sanchez Herrero (2004), lo distinguiria claramente de la religiosidad elitista,
“interior, profunda, escondida, intelectual, sabia” propia de “intelectuales”
y “sabios"” (p. 305).

4. EL VIA CRUCIS COMO FUNDAMENTO DE LA DEVOCION AL
NAZARENO EN LOS SIGLOS XV Y XVI

Si el Barroco —como hemos sefialado— no es el punto de partida, sino el de
consolidacion de las hermandades y cofradias penitenciales, el origen de es-
tas congregaciones religiosas habria que buscarlo en la Baja Edad Media, ya
que “a partir del siglo Xlll se producird un cambio en la mentalidad religiosa
y comenzara a contemplarse la devociéon a Cristo, y concretamente a su Pa-
sion y Muerte” (Camino Romero, 2007, pp. 75-76). Asi, se va gestando una
nueva forma de veneracién entre los fieles que ven en Jesus no sélo al Me-
sfas, sino también al Hombre que sufre. De ahi que el Cristo venerado en la
Semana Santa andaluza no sea el Pantocrator majestuoso, sino el Varén de
Dolores (Lopez Gutiérrez, 2019, p. 63). Esta potente imagen del Dios-Hom-
bre sufriente conecta con la aparicion de los flagelantes. Estos eran, normal-
mente, laicos que, por mimesis hacia el padecimiento de Cristo, dentro del
cortejo de la cofradia, se autoinfligian castigo fisico azotandose con latigos
la espalda. Las primeras referencias documentadas sobre esta practica en
procesiones datan del afio 1260.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 311

Segun Lépez Roman (2008), Dickson ubica la primera cofradia de flagelantes
en la localidad italiana de Perugia promovida por Raniero Fasani (pp. 121-
122). Y en este mismo sentido, aungue con un mayor grado de concrecién,
Malcolm Barber (2001) afirma que “la iglesia de San Bevignate, construida
entre 1256 y 1262, justo delante de la Porta Sole, bajo los auspicios del
chambelan papal y hermano templario Bonvicino, servia de punto de reu-
nion a las grandes procesiones de flagelantes con las que llegé a ser asocia-
da la ciudad desde 1260 en adelante” (p. 218). Asi, no es de extrafar que
estos primeros flagelantes italianos tomaran a San Bevignate como su santo
patrén, y, desde Perugia, se extendieran rapidamente por todo el orbe catoli-
co. En el caso de los reinos hispanicos, particularmente, en Aragén, Castilla'y
Valencia, seria Vicente Ferrer quien contribuyera a organizar y extender este
tipo de penitencia corporal desde la Baja Edad Media. Parece estar fuera de
toda duda el rico poder simbdlico, filoséfico y teoldgico que encierran estos
penitentes, que con su propio cuerpo ensangrentado se Nos presentan como
imitacion sufriente de Jesucristo, es decir, con el dolor como vehiculo de
aproximacién a la divinidad, algo que, por otra parte, desde la patristica ro-
mana y la tradicién agustiniana, pasando por el pensamiento medieval, se ha
visto como una forma de humildad y acercamiento a la imitatio Christi, que,
no en vano, estaba fuertemente arraigada la idea de la penitencia a través
del castigo corporal como forma de expiar los pecados.

En estas fechas tempranas aun, las cofradias de flagelantes no llevaban ima-
genes 0 pasos como en el presente, sino que, como sefala Lébpez Roman
(2008), “iban presididos por la cruz y acompafiados por reliquias sagradas,
simbolos de la Pasion, banderas o estandartes” (p. 125). Entre las reliquias,
se encontraba el Lignum Crucis, esto es: un pequefio fragmento de la cruz
en la que fue crucificado Cristo, que, segun la tradiciéon, habria sido des-
cubierta por Elena de Constantinopla, madre del emperador Constantino
el Grande, alrededor del afio 326 durante una peregrinacién a los Santos
Lugares. De ahi que, al llevar, ya fuere en relicarios o0 como parte, a su vez,
de una cruz, un fragmento de esta sagrada reliquia, estas primitivas cofra-
dias comenzaran a denominarse como de la Vera Cruz. Asi pues, “el acto
penitencial por excelencia de estas primeras cofradias se desarrollaba en la
noche del Jueves Santo, cuando algunos de sus miembros, después de haber
confesado y comulgado, procedian a flagelarse” (Lopez Gutiérrez, 2019, p.
90). Con la integracién de los flagelantes —por mediacién de san Vicente
Ferrer—, en las hermandades de la Vera Cruz y de la Preciosisima Sangre de
Cristo, se completaron “los tres elementos que han dado lugar a la aparicion

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



312 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

de las cofradias de Pasién o de Semana Santa” (Sanchez Herrero y Pérez
Gonzélez, 1999, p. 1445).

Pero, ademas de la Vera Cruz, durante la Baja Edad Media, desde tierras
francesas e italianas, y de la mano de los dominicos, empezaria gestarse
una nueva devocién bajo el titulo del Dulce Nombre de Jesus, en muchas
zonas de Andalucia: Sevilla, Cordoba o Malaga. Nos encontramos asi ante
el antecedente espiritual inmediato de las posteriores Hermandades de Jesus
Nazareno. Cabe sefalar que uno de los mas preciados valedores de la de-
vocién al Dulce Nombre lo encontramos en el cisterciense francés Bernardo
de Claraval, abad de Claraval y doctor de la Iglesia. Sin embargo, sera en el
ultimo cuarto del siglo Xilll cuando recaiga sobre la orden fundada por santo
Domingo de Guzman la defensa y difusion de este culto, “encargo que se
realizard, de forma expresa, en el marco del Il Concilio de Lyon, celebrado en
1274y al que acuden quinientos obispos, doscientos cuarenta y seis abades
y mil prelados inferiores” (Pérez Gonzélez, 2019, p. 248). Por ello, serd tam-
bién en estas mismas fechas cuando el monograma IHS, que ya aparece en
monedas de cufio bizantino del siglo VIII, quede vinculado con las herman-
dades del Dulce Nombre, a la postre, Jests Nazareno, no sin cierta polémica
sobre su significado. Asi, a la interpretacion hoy aceptada, lesus Hominum
Salvator, habria que afadir, como sefiala Pérez Gonzalez (2019), la teoria
del origen griego del emblema, "“que estaria formado por el trigrama de las
letras iota (/), eta () y sigma (o), las tres primeras del nombre Iycotg, Jesus”
(p. 249). En cambio, su versién definitiva y mas conocida es la adoptada en
el siglo XVI por Ignacio de Loyola y su Compafiia de JesUs.

En esta linea, como afirma Sanchez Herrero (2004), junto a la devociéon ge-
neral a la Pasién comenzaron a surgir, desde fines de la Edad Media, una
serie de devociones pasionarias —Vera Cruz, Cinco Llagas, Sangre de Cristo,
Corona de Espinas, Siete Palabras y el propio Via Crucis— que ayudaron,
de algun modo, a la aparicidon de manifestaciones rituales mas estructura-
das. Surgen, asi, las primeras cofradias de Semana Santa, cuya presencia
en la calle esta documentada al menos desde el primer cuarto del siglo XVI
(pp. 332-333). Estas primeras cofradias, particularmente en Sevilla, no tenian
un recorrido preestablecido ni unos horarios fijados, su estacién de peniten-
Cia consistia en visitar los Sagrarios y altares en los dias de Semana Santa.
Los hermanos cofrades, dependiendo de la funcién desempefiada durante
el transcurso de la procesion, eran denominados como hermanos de luz,
de sangre o de penitencia. Unos iban “haciendo penitencias publicas, otros
azotandose hasta derramar mucha sangre, y otros alumbrando con hachas

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 313

de cera al Santo Cristo Crucificado que al final llevaba un sacerdote” (Gon-
zalez de Ledn, 1852, p. 8). Podriamos situar, segun algunas versiones de la
tradicion devocional sevillana, el afio 1340 como un primer estadio, apenas
embrionario, en la conformacién de lo que después serian las Hermandades
de Nuestro Padre Jesus Nazareno de la Semana Santa de Andalucia (Roblas
Caride, 2025, p. 15). Sin embargo, la investigacion actual ha puesto de ma-
nifiesto que estas cronologias deben manejarse con cautela, dada la escasez
y fragilidad de las fuentes medievales conservadas. Estamos, por tanto, ante
una fecha controvertida y cuestionada por investigadores actuales como Lu-
gue Teruel (2024), que demuestra que no habria documentos objetivos que
respaldasen que la Hermandad del Silencio es anterior a 1564, y que todas
las referencias anteriores podrian deberse a intereses de parte de ciertas per-
sonas de la Hermandad (pp. 236-237, 245, 268, 272-275).

Segun Roblas Caride (2025), seria en la sevillana Iglesia de Omnium Sanc-
torum, cuyo rectorado en aquellos dias recaia bajo el patronato de don Gon-
zalo Gémez de Cervantes y su esposa dofa Beatriz Lopez de Bocanegra,
donde un grupo indeterminado de hombres empezé a reunirse los viernes
de cada semana con la intencion de meditar y reflexionar sobre el trance de
JesUs cargando con la cruz a partir del Evangelio de San Juan (p. 15). Aqui,
la problematica estarfa, otra vez, en las fechas. Hasta la represion religiosa y
anticlerical de 1936, en la fachada de dicha iglesia, podia leerse en un azu-
lejo de Francisco Varela datado de 1634 la siguiente inscripcion: “Fundose
en esta capilla de Jesus Nazareno la Hermandad del mismo nombre o de las
Cinco Llagas. Aprobandose sus Reglas por el Sr. Don Nufio el 22 de febrero
de 1356. En la noche del 14 de abril de este afio hizo su primera procesién
a los campos extramuros de esta ciudad” (Roblas Caride, 2025, pp. 15-16).
En esta misma linea cronoldgica se posiciona también Martinez Gonzalez
(2022), que mantiene que existen documentos que atestiguan los origenes
bajomedievales de la Hermandad del Silencio (pp. 124-125). Por contra, a
este respecto, el profesor Luque Teruel (2024) muestra la imposibilidad de
esta datacion, pues la referida capilla no se habria construido en el siglo
XIV sino a mediados del siglo XV, por lo que, a juicio de este historiador,
“simplemente no es posible ninguna fundaciéon anterior alli”. Lo que se en-
tenderia como “una prueba directa de la invalidez de dicha inscripciéon como
documento y aun como fuente” (p. 272). Esta afirmacién de Luque Teruel
encuentra respaldo en lo expuesto por Garcia Fernandez en su estudio sobre
la documentacién sobre Mateo Aleman en el archivo de la Hermandad del
Silencio, que fecharia como primer documento normativo la Regla de 1578.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



314 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

Ahora bien, lo que podemos rescatar de estos primeros protorrelatos devo-
cionales en torno a la Pasién, concretamente, a las estaciones en las que Je-
sUs carga con la cruz camino del Calvario, es la idea de la reflexién pasionista
en torno al camino de la cruz, lo que, de algin modo, anticipa el nacimiento
de las Hermandades de Jesus Nazareno, y cuyas raices teoldgicas, emocio-
nales y simbdlico-rituales tendrian una correlacién directa con la posterior
practica del Via Crucis. Eso si, debemos resefar que, en la consolidacion del
Via Crucis como ejercicio espiritual, la devotio moderna jugd un papel deter-
minante. Estructuré una forma de oracién centrada en la contemplacion de
la Pasion tanto para el clero como para el pueblo laico invitando al acompa-
flamiento interior a Cristo en su camino al Calvario. En este sentido, Sanchez
Herrero (2004) nos dice que “la devotio moderna contribuyo a regenerar la
vida interior de muchas comunidades religiosas, ofrecid, también, a los laicos
una espiritualidad adaptada a su género de vida, sin obligacion de abrazar el
estado monastico” (pp. 334-335). Este marco permite comprender mejor la
difusion de practicas meditativas que, como el Via Crucis, articulaban paso
a paso la memoria de la Pasion y preparaban el terreno para las formas pro-
cesionales posteriores. Esto reafirmaria también tesis como la de Federico
Gutiérrez (1975), que sostiene que “las cofradias nacieron de una inquietud
apostolica” (p. 8).

Plantada ya la semilla que florecera cada primavera en forma de devocién
hacia la imagen del Nazareno en la mayor parte de pueblos y ciudades de
Andalucia, debemos esperar hasta principios del siglo XV para encontrar lo
gue puede suponerse como el impulso necesario en la configuracion de la
actual Semana Santa y, por consiguiente, de la proliferacién de cofradias que
rinden culto a Jesus Nazareno. Nos referimos a lo ya mencionado mas arriba:
el establecimiento y codificacion del Via Crucis por Alvaro de Cérdoba. Sin
duda, este episodio contribuy6 a extender la devocion publica hacia este
piadoso ejercicio. Si hacemos un analisis mas detallado de la significacion del
Via Crucis, se nos muestra, en primer lugar, como una meditacién piadosa
a través de una serie definida de estaciones o momentos de la Pasién de
Jesus que comprenden desde que es condenado a morir en la cruz hasta su
posterior sepultura; es decir, una reflexion intima del camino gue recorre el
Sefior llevando la cruz al hombro. En este sentido, el Via Crucis no se trataria
de una teatralizacion, sino de una representacion espiritual de dicho transi-
tar. Y esto permite al creyente conectar interiormente con los sufrimientos y
padecimientos de Jesus y contemplar su entrega por amor. Por lo tanto, no
es una mera evocaciéon de un hecho histérico, sino un ejercicio que participa
del propio misterio de la Redencién.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 315

En este sentido, cada estacién es una invitacién a compartir la asuncion que
hace Cristo del dolor humano, de su redencién y transfiguraciéon en amor.
Ademas, esto ayuda a la apertura de una serie de interrogantes sobre el
sentido Ultimo del sufrimiento, que aparece como posibilidad de sentido y
entrega; de la libertad, que parte del sacrificio como acto voluntario de amor
al projimo; de la responsabilidad, que se refleja en el papel que representa
cada una de las personas que participan de algin modo en la Pasion; vy, fi-
nalmente, de la cruz como simbolo de dolor y de esperanza. Por ello, el Via
Crucis se manifiesta como un camino de dolor, pero también, y al mismo
tiempo, de amor, dignidad, esperanza y trascendencia. Esta reflexion sobre
el Camino de la Cruz invita al feligrés a contemplar el sufrimiento no como
una derrota personal, sino como una oportunidad de transformacion. En
este sentido, el hombre religioso puede encontrar en la figura del Nazareno
la imagen del Dios-Hombre que asume consciente y libremente la carga de
la cruz como la expresion maxima de libertad, dignidad y entrega, lo que le
hace entender que el fin no es el sufrimiento sino la Resurreccion.

Partiendo de aqui, parece légico sostener que la devocion al Via Crucis es el
germen de la posterior devocion a Jesus Nazareno. Si prestamos atenciéon a
la conformacion y estructura del Via Crucis, se nos presenta esta vinculacion
con especial evidencia. Particularmente, las estaciones V y VI del rezo —el
auxilio de Simon de Cirene y el gesto piadoso de la Verdnica— constituyen
el nucleo iconografico de los primeros misterios procesionales del Nazare-
no, poniéndose en escena su propio contenido espiritual. De esta forma, y
dado que es la imagen que mejor condensa el camino de la cruz, se entien-
de que sea la figura de Jesus Nazareno la que termine ocupando un lugar
preminente en la religiosidad popular andaluza. Dada la naturaleza del Via
Crucis, hay quienes afirman que ya de por si posee una condicion netamente
procesional (Linage Conde, 1995, p. 104). Y esto se aprecia muy bien en la
configuracion inicial del Via Crucis en Sevilla. Asi, serd don Fadrique Enriquez
de Ribera, | marqués de Tarifa y Ill conde de Los Morales, quien, a la vuelta
de una peregrinaciéon a Tierra Santa, entre 1518 y 1520, simulando las dis-
tancias entre los Santos Lugares, establezca el recorrido del Via Crucis en Se-
villa desde la Casa de Pilatos hasta el templete de la Cruz del Campo (Pastor
Torres et al., 2022, p. 52). De esta forma, hasta el traslado a la Santa Iglesia
Catedral por don Fernando Nifio de Guevara a principios del siglo XVII, esta
seria la primera carrera oficial. En este sentido, se pronuncia también San-
chez del Arco (2003): “Esto origind el Via Crucis que fue el itinerario primero
de las Cofradias sevillanas” (p. 126). Asimismo, si damos por bueno el testi-
monio de Félix Gonzalez de Ledn (1852), en estos primeros afos, “ninguna

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



316 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

cofradia llevaba paso de misterio con que se titulaba, ni ninguna otra pari-
huela, a excepcion de la de Jesus Nazareno” (p. 13).

De este modo, al ser la Hermandad de Jesus Nazareno la Unica que procesio-
naba con su imagen titular, nos podemos hacer una idea de la importancia y
el arraigo que ya tenia la devocién al Nazareno en la Semana Santa hispalen-
se. Ademas, otra pista de la influencia del Via Crucis en la devocién a Jesus
Nazareno nos la muestra el hecho de que, como sostiene Lépez Gutiérrez
(2019), entre los primeros pasos de misterio, es decir, los que exhiben grupos
escultéricos, aparecen principalmente los del “Nazareno cargando el madero
al hombro, auxiliado por la Verénica o por el Cirineo” (p. 128). Vemos, por
tanto, como en los primeros misterios, Jesus es acompafiado por dos per-
sonajes protagonistas del Via Crucis, concretamente, de la Quinta y Sexta
Estacion. En cuanto a la iconografia del Nazareno, el primer modelo a seguir,
seguramente influenciado por antiguos grabados renacentistas, era el del
abrazo a la cruz, muy habitual durante el siglo XVI, en el que la imagen de
JesuUs sujetaba el madero por su brazo mas extenso, lo que Roda Pefia llama
la “cruz 'al revés’”. Asimismo, y centrandonos en el trabajo de este autor,
podemos estimar que la devocidon al Nazareno es anterior a su eclosiéon ba-
rroca. Roda Pefa asegura que estos Nazarenos caminantes con la cruz eran
una representacion consolidada por los imagineros en la Sevilla del XVI (Roda
Pefa, 2010, p. 74). Sin embargo, sera a partir del XVII cuando la imagen
de Jesus con la cruz al hombro empiece a seguir el modelo propuesto por
Martinez Montanés, portando Cristo la cruz por el brazo corto (Pastor Torres
et al., 2022, pp. 101-102). Respecto a la cofradia en la calle, Félix Gonzalez
de Ledn (1852) nos hace un sugerente esbozo de cémo seria este primitivo
cortejo:

Iba delante la Santa Cruz en Jerusalén, seguian en dos filas los her-
manos de luz; con sus tunicas y cirios oscuros, alumbrandole al Sefior,
con la cruz a cuestas (el mismo que ahora conservan) y que llevaban
vestido de tala de lana, sobre parihuelas y debajo de palio. Seguian al
Senor los disciplinantes y demas penitentes, luego otros hermanos de
luz con sus tunicas, y cerraban la procesién la Virgen y el Evangelista,
en una parihuela, acompafando otros hermanos de luz, los jefes de la
hermandad y los sacerdotes. Salian al romper el dia, habiendo ocupa-
do toda la noche en ejercicios piadosos (p. 68).

Aunque antes del Concilio de Trento no podemos hablar todavia de una
Semana Santa plenamente estructurada en el sentido moderno, si se intuian

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 317

un conjunto de practicas pasionarias que, de algiin modo, constituiran el
origen o simiente de la Semana Santa postridentina. Cabe sefialar que, en
la Sesion XXV, la ultima celebrada ocupando la Cathedra Petri Pio IV, y fina-
lizada el 4 de diciembre de 1563, en el apartado titulado De /a invocacion,
veneracion y reliquias de los Santos y de las sagradas imagenes, como res-
puesta al cisma protestante, queda fundamentado y regido el culto a las
representaciones sagradas y permitidas practicas como la mortificacion del
cuerpo, lo que valida a los flagelantes y refuerza la cosmovisién andaluza
sobre la Semana Santa. Por consiguiente, bajo la escrupulosa observancia de
los preceptos de la Iglesia Catolica y reforzado por lo expuesto por los Padres
de la Iglesia, se insistié en la necesidad de instruir a la feligresia en el uso que
se le debian dar a las distintas imagenes. Esto demuestra el celo con el que
la Iglesia quiso sefalar el rumbo a seguir a los catdlicos, evitando, en todo
momento, influencias e injerencias no deseadas.

Las reproducciones artisticas de Jesus, la Virgen o los distintos santos, ya
fuere en pintura, escultura o de cualquier otro modo, debian ayudar, por un
lado, a propagar la fe catolica, y, por otro, a servir como medio para conocer
y reforzar la misma. Una vez mas, comprobamos cémo, bajo estas premisas,
la Semana Santa se prestaba como la celebracién idénea para llevar esto
a la practica. No obstante, no se debe entender estas licencias tridentinas
con una permisividad absoluta, puesto que se cuidé mucho el respeto y la
ejecucion de todos estos usos en los que se vieran involucradas imagenes
sagradas. De esta forma, se apremiaba a los obispos a que velasen por el
cumplimiento de estas normas, poniendo “tanto cuidado y diligencia en este
punto, que nada se vea desordenado 6 puesto fuera de su lugar, y tumultua-
riamente, nada profano y nada deshonesto, pues es tan propia de la casa de
Dios la santidad” (Concilio de Trento, 1787, p. 359).

Asentadas las bases sobre el culto y la disciplina de los penitentes, la devo-
cién a Jesus Nazareno en Andalucia no hizo sino propagarse. Trento actud
como una suerte de codificacion de las normas de las hermandades y co-
fradias, por lo que serd, precisamente, a partir de este momento, cuando
se vayan sucediendo las distintas reglas de las hermandades de penitencia
andaluzas, sin obviar las ya existentes. Por ello, en cuanto a las constitucio-
nes de las hermandades del Nazareno, nos encontramos que, segun la copia
miniada de 1642, las de la Hermandad del Silencio de Sevilla habrian sido
redactadas por Mateo Aleman en 1578 (Garcia Fernandez, 2016, p. 220); las
de la cofradia de Jesus Nazareno y San Bartolomé de Cérdoba, aprobadas
el 21 de marzo de 1579; las del Dulce Nombre de Jesus Nazareno de Mala-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



318 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

ga, en 1567; las de Baeza en 1587, las del Nazareno de Jaén, entre 1588 y
1594; las de Jesus Nazareno de Granada o las del de Cadiz, proximas ambas
al lustro finisecular (Aranda Doncel, 2001, pp. 175-176). En este sentido y,
en las diécesis de Sevilla y Cérdoba, de forma particular, las cofradias de Je-
sUs Nazareno, habiendo dejado el manierismo e impulsadas, a su vez, por los
canones del Barroco, a lo largo de la centuria del XVII, se consolidaron como
las hermandades de penitencia con mas arraigo entre los fieles.

Ademas, de forma paralela al auge de las hermandades nazarenas, empezd
a gestarse, debido en buena parte al verismo con el que el Barroco represen-
taba la muerte, las cofradias dedicadas al Santo Entierro (Lopez Gutiérrez,
2019, p. 115). Estas ultimas cofradias —seguramente, inspiradas por lo que
se conocia como Visitatio Sepulchri, una teatralizacién de momentos de la
Pasion, fundamentalmente, tomados del Evangelio de Juan, y que se popu-
larizaron durante la Baja Edad Media (Lopez Gutiérrez, 2019, pp. 55-58)—
realizaban antes de la procesion el Descendimiento del Sefor de la Cruz y su
traslado al Santo Sepulcro. En la actualidad, esta practica que, como hemos
sefalado, hunde sus raices en el medievo, se conserva en algunos lugares de
nuestra geografia. Ejemplo paradigmatico lo encontramos en la Hermandad
de Nuestro Padre Jesus Nazareno, Santo Entierro y Virgen de la Esperanza
de Santaella —hermandad, al menos, del primer tercio del siglo XVII (Aran-
da Doncel, 1998, p. 78)—, que, ademas de procesionar con el Nazareno
durante la Madrugada, cada noche de Viernes Santo, y precedido por el
Pregdn de las Siete Palabras, lleva a cabo la ceremonia del Descendimiento
y traslado del Sefior al Santo Sepulcro, dando asi comienzo la procesion del
Santo Entierro.

5. CONCLUSION

Este estudio ha tratado de iluminar el proceso historico, teoldgico y antropo-
l6gico que posibilitéd la creacion y consolidacion de la devocion a Jesus Naza-
reno en Andalucia. De este modo, el objetivo principal ha sido mostrar cémo
el piadoso ejercicio del Via Crucis, recuperado para el occidente cristiano por
el beato Alvaro de Cérdoba en el siglo XV, aparece como el posible germen
de la devocidon nazarena, gracias al proceder de las distintas hermandades y
cofradias, que, en este sentido, actuaron como cauce privilegiado de sociabi-
lidad y religiosidad popular. Asi, a partir del Barroco y del Concilio de Trento
se regularon y codificaron tanto la forma externa como el contenido simboli-

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 319

co de la devocion. Por ello, cabe afirmar que la imagen de Jesus cargando la
cruz camino del Calvario no aparece Unicamente como un hecho iconogra-
fico o litdrgico, sino como el propio centro simbdlico de la religiosidad anda-
luza, capaz de aunar fe, cultura e identidad comunitaria. Y esto, en buena
medida, queda posibilitado por la cercania y trascendencia que implica la
figura del Nazareno, que, a su vez, constituye un signo de identificacion po-
pular: el creyente establece un paralelismo entre sus propias aflicciones y el
peso de la cruz que carga el Sefior. Todo esto se inscribe dentro del ciclo vital
de los pueblos de Andalucia, lo que, sin perder su razén teoldgica, dota a
la Semana Santa de un caracter festivo y sensorial. Finalmente, este estudio
permite valorar la originalidad de la religiosidad andaluza, donde lo religioso
y lo cultural se entrelazan de forma indisoluble con la devocién a Jesus Na-
zareno. Ademas, se abre la posibilidad de una comparacién critica con otras
cosmovisiones peninsulares y mediterraneas. Asimismo, entendemos que se
han alcanzado los objetivos propuestos para este trabajo: iluminar la génesis
del Camino de la Cruz, comprender el papel socializador de las hermanda-
des y mostrar cémo el Via Crucis se erige en matriz simbdlica de la devocion
a Jesus Nazareno.

Referencias

— Agustin de Hipona. (1958). La ciudad de Dios (Ed. bilingtie J. Moran, O.S.A.,
Obras de san Agustin, tomo XVI). Biblioteca de Autores Cristianos.

— Aranda Doncel, J. (1998). Historia de la Semana Santa de Santaella durante
los siglos XVI al XVil. Circulo de Labradores.

— Aranda Doncel, J. (2001). Las cofradias de Jests Nazareno en Andalucia du-
rante los siglos XVI al XIX. Boletin de la Real Academia de Cérdoba de Cien-
cias, Bellas Letras y Nobles Artes, 79(140), 173-196.

— Arias de Saavedra Alias, |. y Lopez-Guadalupe Mufoz, M. L. (2017). Las co-
fradias espanolas en la Edad Moderna desde una 6ptica social. Tres décadas
de avance historiografico. Cuadernos de Estudios del Siglo XVill, 27, 11-50.
https://doi.org/10.17811/cesxviii.27.2017.11-50

— Aroca Lara, A. (1987). El Crucificado en la imagineria andaluza. Publicaciones
del Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Cérdoba.

— Barber, M. (2001). Templarios: La nueva caballeria. Martinez Roca.

— Buleo Espada, M. I. (2017). El Viacrucis tradicional: Revision historico-artistica
sobre el origen y evolucion de las catorce estaciones de la cruz. Repercusion
iconogréfica en los temas de la Pasion (Tesis doctoral), Universitat Politécnica
de Valencia, Valencia.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



320 JOSE MANUEL ROMERO PEREZ

— Camino Romero, A. (2007). La devocién a la Sangre de Cristo y el origen de
las cofradias penitenciales a fines de la Edad Media: El caso de la ciudad de
Malaga. Baetica: Estudios de Arte, Geografia e Historia, (29), 299-312.

— Egeria. (2019). Itinerario: El peregrinaje de Eqeria (Itinerarivs Egerize) (J. Orte-
ga & C. Pérez, Trads.). Fuentes Monasticas.

— El Sacro Santo y Ecuménico Concilio de Trento. (1787). (I. Lépez de Ayala,
Trad.; 3.7 ed.). Imprenta Real.

— Emmerich, A. C. (2019). La amarga pasion de Cristo (J. M. Sanchez de Toca
Catala, Trad.; 10.? ed.). Voz de Papel.

— Flavio Josefo. (2008a). La guerra de los judios I-lll (J. M. Nieto Ibanez, Trad.).
Biblioteca Gredos.

— Flavio Josefo. (2008b). La guerra de los judios IV-VII (J. M. Nieto Ibanez,
Trad.). Biblioteca Gredos.

— Garcia Fernandez, M. (2016). La documentaciéon moderna sobre Mateo Ale-
man (1547-1614) en el Archivo de la Hermandad de El Silencio (Sevilla). eHu-
manista, 34, 219-254.

— QGaltier Marti, F. B. (2008). Los origenes de la paraliturgia procesional de Se-
mana Santa en Occidente. Aragon en la Edad Media, 20, 349-360.

— Gonzélez de Ledn, F. (1852). Historia critica y descriptiva de las cofradias de
penitencia, sangre y luz, fundadas en la ciudad de Sevilla. Imprenta y Libreria
de D. Antonio Alvarez.

— Qutiérrez, F. (1975). Semana Santa en Sevilla. Editorial Alpuerto.

— Huerga Teruelo, A. (1981). Escalaceli. Fundacion Universitaria Espafiola.

— Iglesia Catolica. (2020). Catecismo de la Iglesia Catdlica. PPC.

— La Sagrada Biblia. (1988). (E. Nacar Fuster & A. Colunga Cueto, Trads.; 40.2
ed.). Biblioteca de Autores Cristianos.

— Linage Conde, A. (1995). La devocién confraternal de la Veracruz (pp. 89-
113). Ediciones CEU. http://hdl.handle.net/10637/1239

— Lopez Gutiérrez, L. (2019). Anatomia de la Semana Santa. Almuzara.

— Lopez Roman, J. (2008). Antigliedad y raices medievales de la Cofradia de
Nuestro Padre Jesus Nazareno de Ubeda. Boletin del Instituto de Estudios
Giennenses, (197), 119-169.

— Luque Teruel, A. (2024). Dos tintas para un mismo cédice: la Regla de 1642
de la Hermandad del Silencio de Sevilla. E/ Pdjaro de Benin. Vanguardias y
Ultimas Tendencias Artisticas, 10, 236-283.

— Martinez Gonzalez, A. J. (2022). Testimonios archivisticos de la existencia de
la normativa bajomedieval de la primitiva Hermandad de los Nazarenos de
Sevilla. Cronica Juridica Hispalense, 20, 121-182.

- Martinez Pozo, M. A. (2024). Los origenes ocultos de la Semana Santa anda-
luza. Almuzara.

— Moreno, I. (2025a). Las hermandades andaluzas: Una aproximacion desde
la antropologia. En La Semana Santa de Isidoro Moreno: La otra mirada (pp.
23-154). Almuzara.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



EL VIA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCION A JESUS NAZARENO... 321

Moreno, |. (2006). La Semana Santa andaluza como “hecho social total”
y marcador cultural: continuidades, refuncionalizaciones y resignificaciones.
En E. Fernandez de Paz (Ed.), Antropologia y religion en Latinoamérica (pp.
193-205). Universidad de Sevilla.

Moreno, I. (2025b). La Semana Santa de Sevilla: Conformacion, mixtificacion
y significaciones. En La Semana Santa de Isidoro Moreno: La otra mirada (pp.
155-386). Almuzara.

Paniagua, J. R. (2000). Vocabulario basico de arquitectura. Ediciones Catedra.
Pascual, C. (2024). Prélogo. En Egeria, Viaje de Egeria: El primer relato de
una viajera hispana (pp. 11-51). La Linea del Horizonte.

Pastor Torres, A., Robles, F, & Roldan, M. J. (2022). Historia general de la
Semana Santa de Sevilla. El Paseo.

Pérez Gonzélez, S. D. (2019). El Dulce Nombre de Jesus: Origenes de la de-
vocion a Nuestro Padre Jesus Nazareno en Alhaurin el Grande. En S. D. Pérez
Gonzélez & M. J. Sanchez Rodriguez (Coords.), Actas del VIl Congreso Na-
cional del Dulce Nombre de Jesus (pp. 245-316). Alora-Alhaurin el Grande.
Ratzinger, J. (2020). Introduccion al cristianismo (J. L. Dominguez Villar, Trad.;
17.2 ed.). Ediciones Sigueme.

Revuelta Safiudo, M. (1961). La localizacién del Pretorio. Estudios Biblicos,
20(3), 261-317.

Ribadeneira, P. de. (1716). Flos Sanctorum o libro de las vidas de los santos
(1.2 parte). Imprenta Real.

Roblas Caride, R. (2025). Hermandad de/ Silencio. Almuzara.

Roda Pefia, J. (2010). El Nazareno de las Fatigas y su capilla en la parroquia
de Santa Marfa Magdalena de Sevilla. Laboratorio de Arte, 22, 73-101. ht-
tps://doi.org/10.12795/LA.2010.i22.05

Romero Pérez, J. M. (2025). Una mirada a los origenes medievales del to-
reo a pie: el paso del rito al espectaculo ltdico a partir del siglo XIIl. Anales
de la Universidad de Alicante. Historia Medieval, (26), 381-399. https://doi.
org/10.14198/medieval.28730

Sanchez del Arco, M. (2003). Cruz de guia: Exégesis profana de la Semana
Santa en Sevilla. Ediciones Espuela de Plata.

Sanchez Herrero, J. y Pérez Gonzalez, S. M. (1999). La Cofradia de la Preciosa
Sangre de Cristo de Sevilla. Aragon en la Edad Media, 14-15(2), 1429-1452.
Sanchez Herrero, J. (2004). Desde el cristianismo sabio a la religiosidad popu-
lar en la Edad Media. Clio & Crimen, 1, 301-335.

Singul Lorenzo, F. (2014). Franciscanos en Tierra Santa: Espacios y peregrina-
ciones en la Baja Edad Media. Sémata: Ciencias Sociais e Humanidades, 26,
407-424.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289





