
 RECENSIONES 433

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

MARÍN MENA, Tomás J.: Alteridad y Amor. Estudio de ontología trinitaria. 
Secretariado Trinitario, Salamanca 2023, 371 pp. ISBN: 978-84-18201-06-6.

Una de las características más transversal y profun-
da de la teología sistemática cristiana es la para-
doja. Si en su signi!cado ordinario se entiende 

por este término algo contradictorio, absurdo o que sim-
plemente viola las leyes de la racionalidad, su acepción 
teológica es sustancialmente diferente.

En el discurso teológico, la paradoja no destruye la ra-
zón, sino que apunta más allá de ella. Lo paradójico no es 
lo ilógico, sino aquello que supera los límites de la razón 
!nita. La encarnación del Logos, por ejemplo, no es para-
dójica por ser absurda, sino por trascender, superar y des-
bordar cualquier tipo de expectativa que pudiera albergar 
el modesto logos de las !guras creadas. 

Las paradojas teológicas siempre dejan traslucir elementos 
en tensión. Trenzan discursos entre polaridades cuyos ex-
tremos parecen empujar en direcciones opuestas. Son realidades vivas, en movimiento y 
en un proceso de constante constitución y apropiación que, por el contrario, muere cuan-
do se congela y se cristaliza en fórmulas estáticas, privadas ya de toda fuerza de evoca-
ción. Por esta razón, las paradojas teológicas nunca están libres de ser reducidas a meras 
contradicciones lógicas, ayunas de potencia religiosa y huecas de signi!cación. Conviene 
insistir en que esto no es su esencia, sino su más lamentable degradación. 

En este sentido, es un tópico a!rmar que tal peligro ha afectado muy principalmente 
a muchos intentos teológicos de adentrarse en el misterio trinitario de Dios. De hecho, 
el principal impulso de la teología trinitaria del siglo pasado parece haber consistido en 
recuperar la vitalidad originariamente bíblica de la economía de la salvación para infun-
dir movimiento, aliento y espíritu a las formulaciones especulativas de la tradición que, 
sirviéndose de conceptos griegos y latinos como ousía, substancia, prosopon, persona, 
perijóresis, circumincessio, etc., habían querido, en su momento y por motivos principal-
mente soteriológicos, explorar el insondable e inefable ámbito de la trinidad inmanente. 

Pero la re"exión teológica más reciente ha querido ir mucho más allá. No tanto en el 
intento de emboscarse en las profundidades del misterio de Dios, sino, a su luz, en la 
pretensión de reinterpretar y reorientar los axiomas básicos del pensamiento !losó!co 
y teológico de la modernidad. Este es el marco en el que, a mi juicio, hay que recibir y 
acoger las sugerentes aportaciones de la llamada “ontología trinitaria”. Y es que la clási-
ca pregunta de la !losofía primera —orientada principalmente al interrogante del ser en 
cuanto ser— que la modernidad focalizó en el individuo —en el sujeto pensante y cog-
noscente— es ahora repensada en una nueva clave que, sin embargo, es notablemente 
antigua: el principio de todos los principios, lo último de lo más último, el fundamento 
no originado de todo lo real no es ni un ser oceánico, genérico y universal, sin rostro 
identi!cable, ni un individuo aislado, particular y concreto, que se crea a sí mismo desde 
su propia libertad. Ni el ser de los antiguos ni el sujeto de los modernos (mayormente en 



434 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

el idealismo) guardan el secreto último de todo cuanto existe. Ese secreto habita en la 
paradoja del misterio trinitario de Dios, en el que la alteridad y el amor constituyen los 
movimientos opuestos pero complementarios, diferentes pero recíprocos, iguales pero 
asimétricos, que dan !gura e identidad a un único Dios personal, en la comunión de las 
tres hipóstasis del Padre, el Hijo y el Santo Espíritu. Y lo más decisivo de esta perspectiva 
es que no tiene únicamente la intención de ser una aproximación teológica al misterio 
divino, sino una interpretación de la estructura de la realidad, del ser humano, de la 
sociedad, de la política y de la historia. Pues, si es cierto que lo primero y lo último es 
la persona —el carácter personal de un Dios que es comunidad de amor— entonces, 
toda persona humana —creada a su imagen y semejanza— está igualmente dotada de 
un valor in!nito y de una dignidad inalienable que ningún sistema económico o político 
pueden legítimamente obviar. La ontología trinitaria no es sólo pensamiento especulativo, 
sino también praxis personal, existencial y social explícitamente inspirada en el Jesús de 
Nazaret de la tradición neotestamentaria. 

Las cuatro partes del ensayo de Tomás J. Marín Mena, Alteridad y Amor, analizan y expo-
nen con orden y claridad todas estas cuestiones. 

Precedido de un extenso prólogo de Xabier Pikaza, el lector se encuentra primeramente 
con una introducción en la que se anuncia el contenido y la estructura del estudio. Su 
idea principal parece consistir en probar que “los conceptos de alteridad y amor […] 
pueden articular una ontología trinitaria” (p. 53). Su alcance no consiste en una “ontolo-
gización de Dios”, sino, mejor, en una “trinitarización de la realidad” (p. 61). No es, por 
tanto, la cuestión del ser la que, de forma ascendente, ilumina el misterio de Dios, sino 
que, al revés, es el misterio trinitario de Dios —revelado en la economía de la salvación— 
el que “descubre nuevas posibilidades para lo real” (p. 62). 

No bien se avanza en la lectura, la tensión entre polaridades salta a la vista. La primera 
parte del ensayo se centra en dos pensadores que, a juicio del autor, enfatizan lo que él 
llama una ontología relacional de la inmanencia y la violencia. El carácter dialéctico de 
esta ontología de la inmanencia lo representa G. W. F. Hegel. El acento en la diferencia 
lo pone G. Deleuze. También M. Heidegger estaría incluido en esta ontología de la inma-
nencia, aunque el autor lo estudia posteriormente en contraste con la obra de E. Levinas. 
El autor considera que “Hegel quita del medio al Dios cristiano para lograr el in!nito en 
un gesto de la razón que podríamos llamar prometeico” (p. 280). A Deleuze le critica que 
desplace la primacía de la alteridad “en virtud de la obsesión por la vida rizomática de 
la physis” (p. 281), llegando a rechazar la trascendencia del Dios del cristianismo por un 
prejuicio pagano. Estas ontologías de la inmanencia, para el autor, no calibran adecuada-
mente la importancia de la alteridad. 

Algo que, por contraste, parece estar mejor comprendido en los autores que se estudian 
en la segunda parte de la obra. F. Rosenzweig, contra Hegel, desarrolla una ontología 
anti-totalitaria, que M. Buber y S. Weil exploran en su vertiente más dialógica e inter-
personal. E. Levinas, contra Heidegger, enriquece el pensamiento con una ontología de 
la alteridad asimétrica que identi!ca a la ética como verdadera !losofía primera. Pero 
tampoco este acento de las ontologías !losó!cas de la alteridad y la trascendencia, pese 
a sus muchos aciertos, alcanzan el equilibrio último que el autor busca en su indagación. 



 RECENSIONES 435

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Esto es algo que, a su juicio, sólo se encuentra en la re"exión explícitamente teológica de 
la ontología trinitaria. En esta cuestión se centra la tercera parte del ensayo, de la mano, 
especialmente, de I. Zizioulas y G. Greshake. El teólogo ortodoxo pone el acento en el 
carácter fontal del Padre, siempre en relación con el Hijo y el Espíritu, subrayando así, 
que la reciprocidad intratrinitaria si bien es equitativa, también es asimétrica y que no hay 
otra realidad última o fundante de todo cuanto existe que no sea ese carácter personal 
y generador de la hipóstasis paterna. Marín Mena señala que, contra todo subordina-
cionismo, insistirá Zizioulas en que en ningún momento ha estado el Padre sin el Hijo o 
ambos sin el Espíritu, pero esto no implica que el Padre no sea ingénito y, a la vez, fuente 
generadora de !liación y espiración. 

Por su parte, G. Greshake, sin oponerse a esta consideración, acentuaría, por el contrario, 
una perspectiva más horizontal y circular de la trinidad, en una perspectiva de recíproca 
unidad en la que las personas divinas se unen en perfecta comunión. La diferencia entre 
ambos es sutil, pero el autor de este ensayo, ponderando con cuidado las dos posturas, 
parece inclinarse, más bien, hacia el lado apuntado por Zizioulas. Al menos, cuando a!r-
ma: “En la Trinidad, la gratuidad del amor entre las personas divinas es siempre recíproca, 
aunque asimétrica; el Padre es el origen” (p. 318). Aunque también es cierto que, pos-
teriormente, propone, con base en Hilario de Poitiers, una equilibrada conciliación entre 
Greshake y Zizioulas. 

En la cuarta parte del ensayo, en los tres últimos capítulos del libro, el autor se propone 
desarrollar las implicaciones más existenciales, más prácticas, más transformadoras de la 
ontología trinitaria, relacionando todo cuando anteriormente ha estudiado con la savia 
evangélica del NT. A este !n, expone y desarrolla tres principios cuyo fundamento se en-
cuentra en las relaciones trinitarias —la alteridad personal, la donación gratuita y la reci-
procidad de la comunión— con la intención inmediata de traducirlos y glosarlos en cuatro 
líneas existenciales de carácter más antropológico en las que, con un anclaje en versículos 
neotestamentarios, se evidencia la prioridad del otro, el amor mutuo, la gratuidad y la 
cruz como amor hasta el extremo. 

Un largo epílogo retoma lo dicho por X. Pikaza en el prólogo y sirve de conclusión a un 
ensayo bien escrito, claro en su exposición, serio en sus análisis y también sugerente en 
todo cuando en él se apunta. 

Si acaso, por animar al autor a seguir indagando, se podría !nalmente anotar que, si bien 
es cierto que no se puede prescindir de Hegel en un estudio de estas características, no 
lo es menos que todo el conjunto del proyecto investigador del autor, ganaría mucho 
si pudiese adentrarse —cuando le sea posible y sólo si le place— en las ricas, difíciles y 
desa!antes re"exiones que F. W. J. Schelling desarrolló en las treinta y siete lecciones pu-
blicadas luego como Philosophie der Offenbarung. 

A juzgar por lo que ha escrito en el ensayo que comentamos, el autor parece encontrarse 
en una óptima disposición para adentrarse en un nuevo desafío como el que aquí le pro-
ponemos. Ojalá se anime. 

Pedro CASTELAO
castelao@comillas.edu

Facultad de Teología. Universidad Ponti!cia Comillas


