
RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536 	 297-321

EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE 
LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO 
EN LA SEMANA SANTA ANDALUZA: 
UNA APROXIMACIÓN HISTÓRICA, 
ANTROPOLÓGICA Y TEOLÓGICA
The Way of the Cross as the Origin of the Devotion 
to Jesus of Nazareth in Andalusian Holy Week: A 
Historical, Anthropological, and Theological Approach

José Manuel Romero Pérez
Universidad Francisco de Vitoria
jomaroper@gmail.com / https://orcid.org/0009-0004-9683-8568

Recibido: 24 de septiembre de 2025
Aceptado: 15 de diciembre de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.004

RESUMEN: Este estudio examina el origen y la consolidación de la devoción a Jesús Na-
zareno en la Semana Santa andaluza desde una triple perspectiva: histórica, teológica y 
antropológica. La hipótesis principal sostiene que el germen de esta devoción se encuen-
tra en el ejercicio del Vía Crucis, fijado en Occidente por el beato Álvaro de Córdoba en 
el siglo XV. Se analiza cómo las hermandades penitenciales se constituyeron en cauce 
privilegiado de sociabilidad y religiosidad popular, alcanzando su plenitud en el Barroco y 
bajo el marco normativo del Concilio de Trento. La imagen de Jesús con la cruz al hombro 
se erige como centro simbólico de la religiosidad andaluza, síntesis de fe, cultura e iden-
tidad comunitaria. El enfoque interdisciplinar adoptado permite valorar la originalidad de 
la religiosidad popular andaluza y abre la posibilidad de una comparación crítica con otras 
tradiciones peninsulares y mediterráneas.
PALABRAS CLAVE: Jesús Nazareno, Vía Crucis, Andalucía, Semana Santa, hermandades, 
religiosidad popular, Barroco, Concilio de Trento.

ABSTRACT: This study examines the origin and consolidation of the devotion to Jesus of 
Nazareth in Andalusian Holy Week from a threefold perspective: historical, theological, 
and anthropological. The main hypothesis argues that the root of this devotion lies in the 
practice of the Stations of the Cross, introduced in the West by Blessed Álvaro of Cór-



298	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

doba in the fifteenth century. The article analyzes how penitential brotherhoods became 
a privileged channel of sociability and popular religiosity, reaching their fullness in the 
Baroque period and within the normative framework of the Council of Trent. The image 
of Jesus carrying the cross thus emerges as the symbolic center of Andalusian religiosity, 
synthesizing faith, culture, and communal identity. The interdisciplinary approach adopted 
here makes it possible to assess the originality of Andalusian popular religiosity and opens 
the way for a critical comparison with other peninsular and Mediterranean traditions.
KEYWORDS: Jesus of Nazareth, Stations of the Cross, Andalusia, Holy Week, brother-
hoods, popular religiosity, Baroque, Council of Trent.

1.  INTRODUCCIÓN

La Semana Santa andaluza, tomada en su conjunto y analizada tanto des-
de una perspectiva histórico-antropológica como teológica, supone una de 
las manifestaciones religiosas y culturales más complejas y significativas de 
todas las que se dan en el orbe cristiano. La representación de la Pasión, 
Muerte y Resurrección de Jesucristo es el hilo argumental sobre el que se 
desarrolla una compleja red de ritos, símbolos y escenificaciones que ayu-
dan a articular y entender la particular idiosincrasia religioso-popular de los 
pueblos del sur de España. Así, entre las distintas advocaciones y expresiones 
devocionales, podría decirse que es precisamente la figura de Jesús Nazareno 
cargando la cruz camino del Gólgota la que actúa como eje vertebrador no 
sólo de la religiosidad popular, sino también de la cosmovisión e identidad 
de una parte del pueblo andaluz. Por ello, este estudio plantea analizar el 
origen de esta devoción, partiendo de la hipótesis de que el fervor nazareno 
en Andalucía hunde en buena medida sus raíces en la práctica del piadoso 
ejercicio del Vía Crucis, fijado, según la tradición y la historiografía dominica, 
por el beato Álvaro de Córdoba en el siglo XV en las cercanías de Córdoba, y 
que posteriormente se consolidaría en el seno de las hermandades peniten-
ciales, alcanzando su madurez en las Semanas Santas posteriores al Concilio 
de Trento.

Desde esta perspectiva, y derivado de la hipótesis central, el objetivo prin-
cipal que persigue este trabajo es analizar el proceso histórico-religioso que 
contribuyó a la conformación de esta devoción nazarena, poniendo especial 
atención en tres apartados esenciales: la génesis del camino de la cruz y su 
transmisión desde los Santos Lugares hasta la región andaluza; la singulari-
dad de las hermandades y cofradías de Andalucía como espacios socializa-
dores y generadores de religiosidad popular; y la consolidación del Vía Crucis 



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 299

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

como principio configurador de la devoción a Jesús Nazareno en la Baja 
Edad Media y el Renacimiento. Para ello, se ha empleado una metodología 
de carácter interdisciplinar que integra el análisis histórico-crítico de fuentes 
primarias (Egeria, Josefo), la reflexión teológica asentada en la tradición cris-
tiana (Patrística, espiritualidad mendicante y Magisterio), y una aproximación 
antropológica enfocada en los procesos rituales, la performatividad simbó-
lica y la vivencia comunitaria de la fe. La articulación de estas perspectivas 
permite comprender la devoción nazarena como el resultado de un proceso 
histórico plural y complejo, en el que la meditación pasionista del Vía Crucis 
desempeña un papel configurador fundamental.

De esta forma, este ensayo busca aportar una visión integradora de la de-
voción a Jesús Nazareno en Andalucía, entendida como una síntesis de 
teología, historia y antropología de la religiosidad popular. Frente a una his-
toriografía que se ha centrado principalmente en los inicios generales de la 
Semana Santa o de las cofradías, aquí se aborda de manera específica el 
problema del origen concreto de devociones singulares. De ahí que no sea 
propiamente nuestro objeto de estudio las cofradías entendidas como insti-
tuciones religiosas, sino la religiosidad que subyace en devociones concretas, 
en este caso, la de Jesús Nazareno.

2.  GÉNESIS Y CONFORMACIÓN DEL CAMINO DE LA CRUZ

Viernes Santo, 14 de Nisán, en el templo de Jerusalén, los corderos son sa-
crificados para la Pascua; en el litóstrotos del pretorio, Jesús es condenado a 
morir en la cruz por Pilato (Juan 19,13). La profecía veterotestamentaria de 
Isaías adquiere sentido: el Varón de Dolores es llevado como cordero al ma-
tadero (Isaías 53,3‑9). Comienza, así, el camino de la cruz: “llevando su cruz, 
salió al sitio llamado Calvario, que en hebreo se dice Gólgota” (Juan 19,17). 
La imagen de Cristo recorriendo con la cruz al hombro la hierosolimitana Vía 
Dolorosa hasta el monte Calvario debió causar un fuerte impacto emocional 
en los que por allí concurrían. Si nos servimos como ejemplo literario de 
las visiones de la beata Ana Catalina de Emmerich (1774-1824), redactadas 
por Clemente Brentano, nos encontraríamos ante la estampa de un hombre 
“doblado por la pesada carga de la cruz, vacilante, destrozado por la flage-
lación, molido y agotado de cansancio […]. Andaba vacilante y aplastado, 
con los pies desnudos y ensangrentados. Su mano derecha sujetaba la carga 
del hombro derecho, y con la izquierda trataba frecuentemente de levantar 



300	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

sus amplios ropajes, que estorbaban sus pasos inseguros” (Emmerich, 2019, 
pp. 188-189). San Agustín encuentra en este episodio un antitipo profético 
de Jesús con Isaac: si el hijo de Abraham cargó con la leña para su sacrificio, 
“el Señor llevó su cruz” (San Agustín, 1958, p. 1142). Asimismo, el hecho 
de cargar con la cruz también adquiere una profunda dimensión teológica 
que aparece ante nosotros como enseñanza del propio Cristo: “el que quiera 
venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz y sígame” (Mateo 
16,24) o “el que no toma su cruz y viene en pos de mí, no puede ser mi 
discípulo” (Lucas 14,27). Aquí, el poner sobre nuestros hombros la cruz nos 
indica que el camino hacia Jesús exige renuncia, sacrificio y fidelidad, no en 
vano, es un transitar hacia la vida eterna, pues “si hemos sido injertados en 
Él por la semejanza de su muerte, también lo seremos por la de su resurrec-
ción” (Romanos 6,5). Justamente, la Resurrección de Jesús es el fundamento 
sobre el que recae toda la fe cristiana.

Si la Resurrección es el fundamento de la fe cristiana, la cruz se torna en el 
punto de partida: “nos ha sido dado un hijo que tiene sobre los hombros la 
soberanía” (Isaías 9,6). En consecuencia, como sostiene Joseph Ratzinger 
(2020), a partir de la cruz, persona, palabra y obra son inseparables en Je-
sús en cuanto Hijo de Dios (p. 174). Así, la cruz propicia que los cristianos 
devuelvan su mirada a Cristo entendiendo que en Él se da un triple com-
promiso: Jesús es lo que dice que es, hace lo que dice que hace y sus he-
chos revelan en sí mismos quién es Él. Es decir, en cuanto persona, Jesús no 
sólo aparece ante nosotros como profeta o mártir, sino que se nos descubre 
como Hijo de Dios. Además, Jesús no es un mero transmisor de la Palabra 
de Dios, sino que Él es la misma Palabra, el Logos encarnado que decía Juan 
(Juan 1:14). Y, finalmente, en esta triple articulación, el obrar no queda de-
finido como un ejemplo de acción ética, sino como una manifestación real 
del infinito amor de Dios. Por eso, en Jesús se da la plena revelación de Dios, 
cuya entrega total conduce hasta la cruz. 

Siguiendo el Catecismo de la Iglesia Católica, podemos sostener que Jesús 
llama a sus discípulos a tomar su cruz y, una vez asumido su peso, estar en 
disposición de seguirlo, porque “Él quiere, en efecto, asociar a su sacrificio 
redentor a aquellos mismos que son sus primeros beneficiarios. Eso lo realiza 
de forma excelsa en su Madre, asociada más íntimamente que nadie al mis-
terio de su sufrimiento redentor” (Iglesia Católica, 2020, p. 176). Así, me-
diante la conjunción conceptual del conocimiento teológico del camino de la 
cruz y su significado emocional, la devoción a la imagen de Jesús Nazareno 
adquiere su pleno sentido. En la figura del Nazareno que anda con la cruz 



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 301

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

al hombro camino al Gólgota, el cristiano encuentra a un Dios-Hombre que, 
aceptando el mandato divino, se muestra, mediante la asunción voluntaria 
del sufrimiento, cercano al creyente. Esta cercanía con la divinidad permite 
al devoto generar tanto sentimientos de compasión, caridad y misericordia 
como identificación personal con el Dios-Hombre que muere por la reden-
ción de nuestros pecados. Esta religación con la divinidad se da con un énfa-
sis especial en todos los pueblos y ciudades que cada primavera recrean por 
sus calles el transitar del Nazareno hacia el monte Calvario.

En este sentido, debemos entender este transitar como la reproducción del 
Vía Crucis que Jesús recorrió portando la cruz desde el pretorio de Pilato has-
ta el punto del Gólgota en el que fue crucificado. De ahí que, aunque con 
especial interés a partir del siglo XX, el precisar este recorrido haya supuesto 
un verdadero desafío a todos los historiadores, pues si bien las localizaciones 
del Calvario y el Santo Sepulcro cuentan con un respaldo unánime, ambas 
estarían ubicadas en el lugar que hoy ocupa la Iglesia del Santo Sepulcro, 
no se da este mismo consenso por parte de los investigadores para fijar la 
residencia oficial del gobernador de Judea (Buleo Espada, 2017, p. 57), lugar 
en el que fue condenado Jesús. Cabe señalar que la descripción evangélica 
más detallada del lugar es la que nos proporciona Juan: “[Pilato] sacó a Jesús 
fuera y se sentó en el tribunal, en el sitio llamado litóstrotos, en hebreo gab-
bata” (Juan 19,13). Pero ¿qué es el litóstrotos? Según José Ramón Paniagua 
(2000), el litóstrotos, del latín lithostrotum, haría referencia a un pavimento 
o decoración realizada en piedra (p. 200). Por ello, el hecho de que Juan 
haga mención explícita al nombre del lugar, como sostiene Buleo Espada, 
nos hace pensar que debía ser un sitio conocido y destacado de Jerusalén 
(Buleo Espada, 2017, p. 61). 

No obstante, como hemos señalado, no encontramos consenso entre los 
historiadores, que se han debatido entre el Palacio de Herodes o la Fortaleza 
Antonia como lugares más plausibles para albergar dicha construcción de 
piedra. En fuentes históricas antiguas, como La guerra de los judíos de Flavio 
Josefo, encontramos descripciones de ambos emplazamientos. Si bien Flavio 
Josefo hace mención al Palacio de Herodes en el libro II, apartado 301, al 
referirse a una tribuna desde la que el gobernador Floro presidió un juicio 
(Flavio Josefo, 2008a, p. 248), la descripción más detallada del mismo la 
encontramos en el libro V: “El palacio real —levantado por Herodes el Gran-
de—, […] no era superado por ninguna otra construcción ni en su desme-
surado lujo ni en su equipamiento […]” (Flavio Josefo, 2008b, p. 157). Por 
su parte, la Fortaleza Antonia, llamada así por Herodes en honor a Marco 



302	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Antonio, es descrita por Flavio Josefo (2008b) como “una torre construida 
sobre una roca, escarpada toda ella, de cincuenta codos de altura […]. La 
roca estaba recubierta desde su pie por lisas placas de piedra para contribuir 
a su belleza […]. El interior tenía la extensión y la disposición de un palacio” 
(pp. 172-173). A partir de aquí, como señala Buleo Espada, hay quienes han 
encontrado en el paralelismo de las descripciones de Flavio Josefo y Juan la 
prueba evidente de que la ubicación del pretorio estaba en el Palacio de He-
rodes. Por el contrario, estudiosos como Revuelta Sañudo, a partir también 
de las descripciones de Josefo y las investigaciones del dominico Louis-Hu-
gues Vicent, aseguran que “la residencia oficial y preferida por los procura-
dores romanos en circunstancias normales era la Antonia” (Revuelta Sañudo, 
1961, p. 316).

Dadas las complejas vicisitudes históricas que ha vivido la ciudad de Jerusa-
lén, se torna un ejercicio harto complejo recrear con exactitud la topografía 
urbanística de la ciudad judía en tiempos de Jesús. No obstante, aunque, 
desde una perspectiva religiosa y espiritual, la ubicación exacta de los es-
cenarios protagonistas de la Pasión de Cristo no es determinante, sí cobran 
cierta relevancia en cuanto que son origen de las procesiones de Semana 
Santa, ya sean estas en la misma ciudad de Jerusalén o en aquellas otras 
ciudades occidentales que reprodujeron la liturgia hierosolimitana (Galtier 
Martí, 2008, p. 353). Uno de los primeros testimonios directos que tene-
mos hoy sobre los Santos Lugares y de la liturgia pasionista de Jerusalén son 
las cartas que Egeria, una viajera hispana, posiblemente emparentada con 
el emperador Teodosio (Pascual, 2024, p. 23), mandó desde Tierra Santa a 
unas remitentes a las que denominaba hermanas entre los años 381 y 384. 
Sin embargo, su hallazgo para el gran público no se daría hasta 1884, cuan-
do Gian Francesco Gamurrini descubriera en la Biblioteca della Confraternità 
dei Laici, en Arezzo, unos manuscritos copiados en el siglo XI en los que se 
podía leer unas misivas reproducidas del siglo IV que hablaban de un viaje a 
los lugares bíblicos (Pascual, 2024, pp. 13-14). Dada la temática de las car-
tas, las copias conservadas pueden dividirse en dos grupos: el primero, relata 
el viaje de Egeria al Sinaí en Egipto y su regreso a Palestina a través de Suez y 
los diversos viajes dentro de lo que hoy es Israel, incluyendo Jerusalén, Antio-
quía y Edesa, así como la vuelta a Constantinopla; el segundo, conforma una 
descripción detallada del desarrollo de la liturgia de Jerusalén. 

Este segundo grupo es el que más interés concita, pues nos sitúa ante una 
de las descripciones más primitivas de la celebración de la Semana Santa. 
Egeria empieza narrando cómo la semana pascual comenzaba el Domingo 



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 303

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de Pasión con una serie de rezos en la Iglesia Mayor, llamada Martyrium 
porque se ubicaba en el Gólgota (Egeria, 2019, p. 86). De aquí, la viajera 
hispana pasa directamente a relatarnos el Domingo de Ramos, donde nos 
cuenta que a la hora séptima todo el mundo sube al Monte de los Olivos al 
santuario de Eleona, donde el obispo dice misas y antífonas hasta la hora 
nona, que se sube al Imbomon, donde el Señor ascendió a los Cielos, y a la 
hora undécima, se lee el pasaje de Mateo (21,9) en el que los niños salen 
con palmas al encuentro del Señor (Egeria, 2019, p. 87). La liturgia de los 
tres primeros días de la semana es muy similar entre sí: desde el amanecer 
se celebra misa en el Martyrium y se acompaña al obispo con himnos hasta 
la Anástasis (Egeria, 2019, pp. 89-91). El Jueves Santo, antes del amanecer, 
todos se reúnen en el Martyrium, y, una vez terminada la misa, se dirigen a 
la iglesia detrás de la Cruz, donde se recitan himnos. A la hora sexta, ya de 
noche, asisten al Imbomon. La madrugada del Viernes Santo comienza en 
Getsemaní, y de ahí hasta la Cruz (Egeria, 2019, p. 94), donde Egeria descri-
be lo que podríamos entender como una protoprocesión de Semana Santa o 
rezo primitivo del Vía Crucis.

Una vez acabada la misa de la Cruz y antes de que el sol aparezca, se-
guidamente todos se encaminan animosos hasta Sion, para orar ante 
la columna aquella en la que fue flagelado el Señor. Van luego a sus 
casas a descansar un rato y pronto todos están dispuestos. Mientras, 
se coloca una cátedra para el obispo en el Gólgota detrás de la Cruz 
[…]. El obispo desde su asiento coge con sus manos los extremos del 
lignum crucis, mientras que los diáconos que están a su alrededor lo 
custodian. […] Así va pasando todo el pueblo de uno en uno, inclinán-
dose todos, tocándola con la frente y mirándola con los ojos, tanto la 
Cruz como el título, besándola mientras pasan, sin que nadie decida 
a poner su mano encima ni tocarla. Cuando han pasado, hay un diá-
cono sosteniendo el anillo de Salomón y el cuerno, con el óleo con 
que eran ungidos los reyes. […] Llegada la hora sexta, se trasladan 
ante la Cruz, con lluvia o con sol, ya que este lugar está al aire libre, 
a manera de atrio bastante amplio y muy hermoso, situado entre la 
Cruz y la Anástasis. […] Desde la hora sexta hasta la nona, siempre 
se leen las lecciones o se dicen himnos, para que vaya conociendo el 
pueblo cuanto dijeron los profetas que tenía que suceder sobre los 
padecimientos del Señor y lo vean reflejado en los Evangelios […]. Una 
vez acabada la misa ante la Cruz, luego se marchan todos a la iglesia 
mayor, en el Martyrium […]. Se dice misa junto al Martyrium y se va a 
la Anástasis y, cuando se llega, se hace lectura del episodio evangélico 
en que José pide a Pilato el cuerpo de Jesús y lo coloca en el sepulcro 



304	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

nuevo (Jn. 19:38). Acabada la lectura, se hace oración, se bendicen 
los catecúmenos y los fieles y acaba la misa (Egeria, 2019, pp. 96-97).

Este relato de Egeria, aunque desconocido hasta siglos después, resulta muy 
revelador desde una doble perspectiva: por un lado, ayuda a formarnos una 
idea de la liturgia de Semana Santa de los primeros siglos del cristianismo 
en Jerusalén; por otro, nos muestra lo que podríamos llamar el germen de 
las procesiones o Vía Crucis tal y como lo entendemos hoy, obviamente, 
en un estadio primario e incipiente. De hecho, no nos encontramos ante 
unas procesiones estructuradas y con coherencia interna, pero sí ante una 
forma prototípica de las mismas. Egeria describe una serie de estaciones o 
desplazamientos rituales por algunos de los lugares de la Pasión, lo que nos 
permite trazar ciertas analogías con las procesiones actuales. En primer lu-
gar, nos encontramos con desplazamientos ritualizados que entrañan alguna 
relación de semejanza con los movimientos litúrgicos y estructurados de las 
procesiones del presente. Esto, a su vez, propicia la intervención activa de la 
feligresía, que podemos entender como un anticipo de la participación masi-
va y devocional de la Semana Santa de hoy. Asimismo, Egeria nos muestra la 
conexión del creyente de entonces con elementos y objetos sagrados, lo que 
manifiesta la continuidad relacional del devoto con el objeto de culto desde 
entonces hasta ahora, pues las imágenes y reliquias sagradas, especialmente 
a partir del Barroco, adquieren un carácter visual y devocional, un rasgo muy 
propio de la religiosidad popular andaluza. 

Todas estas singularidades actúan también como simiente del Vía Crucis. 
Desde esta perspectiva, el recorrido físico por los lugares de la Pasión —Sion, 
Crucifixión, Martyrium y Anástasis—, es lo que, precisamente, se intenta re-
producir siglos después con el piadoso ejercicio del Vía Crucis, con especial 
interés para todos aquellos fieles a los que les era imposible trasladarse hasta 
los Santos Lugares. Otros elementos que comparte la primitiva liturgia hiero-
solimitana con el actual rezo del Vía Crucis son: la secuencia narrativa de los 
hechos del sufrimiento de Cristo, que evidencian una dimensión pedagógica 
y compasiva de los padecimientos de Jesús; el recorrido físico por los lugares 
de la Pasión, aquí se presenta Jerusalén como arquetipo a seguir, exactamen-
te, el fin de las estaciones del Vía Crucis; y finalmente, la participación activa 
del pueblo. En consecuencia, esto presenta a la liturgia de Jerusalén como 
un posible precedente histórico tanto del Vía Crucis como de la posterior 
devoción a Jesús Nazareno. Ahora bien, debemos tener presente que el Vía 
Crucis que instaura el beato Álvaro de Córdoba, sin ser la actual versión de 
catorce estaciones, es ya una interpretación más evolucionada y elabora-



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 305

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

da que esta primitiva liturgia que describe Egeria. Este transcurrir milenario 
desde la Jerusalén del siglo IV hasta la Córdoba del XV, puede considerarse 
como la gestación de la devoción nazarena en Andalucía. De ahí que el ori-
gen del Vía Crucis parezca estar situado entre Europa y Jerusalén, siendo los 
europeos que peregrinaban a Tierra Santa, especialmente los místicos me-
dievales, después de la Primera Cruzada, los que, por su anhelo de entrar en 
contacto con los mismos lugares en los que se desarrolló la Redención, traje-
ran a Occidente el culto por el Camino de la Cruz (Singul Lorenzo, 2014, p. 
413). Sin embargo, cabe resaltar que, en un primer momento, los peregrinos 
europeos hacían el recorrido del Vía Crucis —desde la fortaleza Antonia, en-
tendida como pretorio, hasta el Calvario— sin reparar en los lugares exactos 
que conforman las distintas estaciones. 

Será el dominico Ricoldus de Monte Crucis, sobre 1294, y, con más detalle, 
Marino Sanuto, en 1320, quienes, por primera vez, fijen algunas localiza-
ciones de los episodios de la Pasión de Jesús. A partir de aquí, aparecen ya 
citadas la domum Pilati, la casa de Anás, la casa de Caifás en el monte Sion, 
el punto en el que Simón de Cirene carga con la cruz y, como novedad, el 
lugar donde Jesús se encuentra con su Madre (Buleo Espada, 2017, pp. 134-
135), hoy cuarta estación. Así, paulatinamente, el Vía Crucis iría adquiriendo 
la conformación actual de catorce estaciones. Por ejemplo, aunque ya era 
mencionado en el siglo XII, no será hasta el siglo XV cuando se incorpore 
definitivamente el episodio extrabíblico de la Verónica a dicho rezo (Ribade-
neira, 1716, pp. 45-46). En este sentido, según Buleo Espada (2017), será el 
viajero inglés William Wey uno de los primeros en mencionar dentro del re-
corrido de la cruz el encuentro con la mujer piadosa (p. 145). Incluso siendo 
un episodio tardío, la devoción por el Santo Rostro de Cristo adquirió desde 
entonces un fuerte arraigo entre los cristianos europeos. Finalmente, el Vía 
Crucis actual de catorce estaciones quedará fijado de forma definitiva en 
España y, por consiguiente, en toda la cristiandad en el siglo XVII, concretán-
dose en obras como Calle de amargura, cómo habemos de seguir a Cristo y 
meditación de su pasión, del benedictino-cisterciense Basilio López, siendo 
1622 su año de publicación (Linage Conde, 1995, p. 104).

Ahora bien, en España se practicaba el piadoso ejercicio del Vía Crucis, al 
menos, un siglo antes de su definitiva fijación. Los avatares históricos y el re-
celo hacia los turcos, lo que dificultaba las peregrinaciones, propiciaron que 
en Europa se empezara a recrear algunas de las liturgias propias de Tierra 
Santa. Si bien es cierto que, desde épocas tempranas, ya se habían copiado 
algunos ritos, como, por ejemplo, la bendición y procesión de las palmas en 



306	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

el Domingo de Ramos, algo que la España visigótica incorporó a su liturgia 
de Semana Santa a semejanza de lo que se acostumbraba a hacer en Je-
rusalén (Galtier Martí, 2008, pp. 354-355); no será hasta el primer tercio 
del siglo XV cuando llegue a nuestro país lo que hoy conocemos como Vía 
Crucis. Así, tras un viaje a los Santos Lugares, en 1427, el dominico Álvaro 
de Córdoba trajo a España lo que sería el primer Vía Crucis de Europa (Pas-
tor Torres et al., 2022, p. 51), siendo Córdoba la ciudad que lo acogería por 
primera vez. En Escalaceli, Álvaro Huerga estudia la práctica devocional de 
las estaciones dentro de las circunstancias resultantes de las reformas obser-
vantes del siglo XV, lo que revelaría cómo este piadoso ejercicio instaurado 
en Córdoba anticiparía los rasgos fundamentales de los posteriores viacrucis 
peninsulares. A partir de aquí, podría considerarse que se trata de una de las 
primeras recreaciones conocidas del camino de la cruz fuera de la Ciudad 
Santa de Jerusalén. De este modo, Álvaro de Córdoba recreó la toponimia 
de los Santos Lugares en el Convento de Santo Domingo de Scala Coeli, fun-
dado por él mismo, y en dos capillas más que mandó levantar.

El beato eligió la sierra de Córdoba, por su semejanza topográfica con 
Jerusalén, para recrear la santa ciudad. En la parte este del convento, 
en la ladera separada por un valle, el cual sería identificado con el to-
rrente Cedrón, levantó una capilla que llamó “Cueva de Getsemaní”. 
Desde el convento, la Jerusalén cordobesa, hasta un cerro situado más 
al sur edificó las estaciones que finalizaban en el mismo, considerado 
como el monte Calvario (Buleo Espada, 2017, p. 166).

3.  LA SINGULARIDAD DE LAS HERMANDADES Y COFRADÍAS 
ANDALUZAS COMO AGENTES SOCIALIZADORES DE LA PIEDAD

Aunque el origen de las procesiones de Semana Santa es algo de difícil de-
terminación, hay historiadores que aseguran que carecen de “partida de 
nacimiento” (Pastor Torres et al., 2022, p. 33), las procesiones estables y 
regladas se consolidan en el marco postridentino, aunque, con anterioridad, 
ya existían formas pasionarias medievales que anticipaban algunos de sus 
rasgos modernos. En cierto sentido, las procesiones de Semana Santa son la 
apertura de la fe desde el interior del templo hacia el exterior del mismo. Si 
bien una de las dificultades que han encontrado los historiadores a la hora 
de fechar con exactitud el momento inicial de las hermandades y cofradías 
de penitencia es, precisamente, la carencia de fuentes documentales existen-
tes previas a las centurias del catorce y del quince, algo, por otra parte, harto 



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 307

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

común en otras prácticas de carácter y arraigo popular, como, por ejemplo, 
las corridas de toros (Romero Pérez, 2025, p. 386). Esto significa que muchas 
de las primeras referencias documentales que tenemos de las hermanda-
des andaluzas sean sus libros de reglas, los más primitivos, entre el ocaso 
del siglo XV y los albores del XVI, que es cuando comienzan a constituirse 
seriamente y adoptando “las formas procesionales que hoy conocemos con 
arreglo a sus estatutos” (Sánchez del Arco, 2003, p. 115). Sin embargo, 
como señala Félix González de León (1852), todas las cofradías eran muy 
anteriores al momento de la redacción de sus reglas (p. 6). De esta forma, al 
menos en Sevilla, desde la Baja Edad Media empiezan a aparecer cofradías 
con carácter penitencial (Pastor Torres et al., 2022, p. 34). No así en otros 
puntos de la región, donde el surgir de las cofradías iría en paralelo al avan-
ce de la Reconquista. Ahora bien, estas primeras cofradías medievales, que 
van desde el siglo XIII —en algunos puntos de Andalucía— hasta el XVI, te-
nían, por lo general, una acentuada estructura gremial o estamental (Pastor 
Torres et al., 2022, p. 44), algo, por otra parte, muy habitual dado el sistema 
de estratificación social de la Edad Media.

Se puede decir que el modelo de hermandad en Andalucía varía poco de 
una provincia a otra. Además de las tres categorías en las que se dividen 
formalmente —sacramentales, no tienen necesidad de tener una imagen 
titular, sino que centran su ámbito de acción en la adoración del Santísi-
mo Sacramento; de penitencia, su razón de ser es la veneración de Cristo 
bajo cualquiera de sus advocaciones; y de gloria, donde son las advocaciones 
de la Virgen las protagonistas (Moreno, 2025a, pp. 40-41)—, siguiendo la 
taxonomía propuesta por Isidoro Moreno, habría tres criterios básicos para 
distinguir los distintos tipos de hermandades. Primero, por la forma de per-
manencia, que dependerá del grado de exclusividad de la misma. De este 
modo, nos podremos encontrar con hermandades abiertas, cuyo ingreso es 
universal, y cerradas, que presentan limitaciones, ya sea por número de her-
manos o por imperativo de rango, categoría social u otras exigencias. Así, 
en estas hermandades cerradas, la pertenencia a la misma se puede dar de 
forma voluntaria, cada uno elige si ingresar o no en ella una vez que cumpla 
los requisitos necesarios, o de forma automática, esta posibilidad está más 
asociada a aquellas a las que se accede por vínculos familiares, por comuni-
dades cerradas o por gremios u oficios determinados. El segundo criterio se 
establece en función del tipo de integración de los hermanos, que admite 
dos posibilidades: la hermandad agrupará a personas de la misma clase so-
cial, lo que se conoce como integración horizontal; o de varias clases socia-
les, que se corresponde con la integración vertical. Y finalmente, el tercer 



308	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

criterio hace referencia al nivel de identificación simbólica que representa la 
hermandad en sí misma y su asimilación por un colectivo determinado. Por 
ejemplo, podemos encontrar gremiales, de barrio, de etnia, etcétera. Esto, a 
su vez, permite una clasificación en niveles: hermandades identificadas con 
un grupo concreto de personas, grupales; con parte de una comunidad, se-
micomunales; con una comunidad entera, comunales; o con la conjunción 
de varias comunidades, supracomunales (Moreno, 2025a, pp. 48-52). 

De este modo, en Andalucía, la incorporación representativa del individuo en 
el grupo mediante el nexo común del Cristo o la Virgen es una de las formas 
de sociabilización que se da con más frecuencia. De hecho, esta dimensión 
social encaja con lo apuntado por Arias de Saavedra y López-Guadalupe 
(2017), que sostienen que las cofradías de la Edad Moderna se definieron 
por “la solidaridad grupal y el mutualismo que despliegan, y el culto público 
y la multiplicación de fiestas que fomentan” (p. 12). En esta línea, podemos 
entender a las hermandades como agentes de socialización primaria, pues 
buena parte de la vida social de la persona gira alrededor de los actos y cul-
tos que lleva a cabo cada organización religiosa. Asimismo, “la integración 
simbólica de quienes forman un determinado grupo social, sea este defini-
do en términos de barrio, comunidad local, étnica, ocupación, clase social, 
etc., ha sido y es otra de las funciones más importantes de las hermandades 
andaluzas” (Moreno, 2025a, pp. 46). No en vano, “el culto público ha sido 
siempre una de las funciones esenciales del mundo cofrade” (Arias de Saa-
vedra y López-Guadalupe, 2017, p. 31). Todo esto imprime un rasgo distinti-
vo en el imaginario colectivo de la Semana Santa andaluza. 

Por eso, como acertadamente señala Isidoro Moreno (2025b), la Semana 
Santa andaluza es un fenómeno religioso y cultural vivo que “sólo puede 
explicarse a partir de la propia cultura andaluza, es decir, de la interpretación 
que hace de su experiencia colectiva el pueblo andaluz y de las formas es-
pecíficas de expresar esa interpretación” (p. 181). Esto puede quedar más o 
menos patente cuando se compara la Semana Santa de Andalucía, que coin-
cide con el apogeo de la primavera, con la Semana Santa de Castilla, donde 
la primavera todavía no ha eclosionado. De ahí que la religiosidad popular 
andaluza sea más de puertas del templo hacia fuera; y la de Castilla, hacia 
dentro. Ahora bien, la religiosidad popular no aparece como una escisión de 
la religiosidad oficial, sino que, como advierte Martínez Pozo (2024), “la re-
ligiosidad popular funciona con los mismos presupuestos que la religiosidad 
oficial” (p. 19). Sin embargo, “en la religiosidad popular, además de lo tras-
cendente, juegan un papel central sus funcionalidades culturales” (Martínez 



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 309

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Pozo, 2024, p. 19). Y aquí es donde se manifiesta la particularidad andaluza, 
que nos presenta una Semana Santa sensorial, que apela a los sentidos, a 
conmover con la belleza. 

Partiendo de ello, y en términos antropológicos, la Semana Santa andaluza 
sería “una fiesta principalmente dionisiaca. Por eso encontró su expresión 
fundamental a través del barroco. Porque el barroco, en cuanto a estilo, su-
pone una exaltación de lo sensual” (Moreno, 2025b, p. 375). Pero también, 
y como incide Aroca Lara (1987), es un movimiento —en el sentido amplio 
del término— eminentemente católico (p. 12). Ambos requisitos, el sensorial 
y el religioso, indisociables. Si bien, no es sólo exclusividad de las regiones 
castellanas las procesiones austeras y silenciosas, también se dan estas en 
algunas hermandades y cofradías andaluzas, la conjunción de lo religioso 
con lo sensorial imprime el sello diferenciador en el horizonte simbólico de la 
Semana Santa de Andalucía, que adquiere un corte principalmente festivo y 
alegre frente al dolorista castellano. Desde este punto de vista, en Andalucía, 
la Semana Santa no deja en suspenso el transcurrir del ciclo vital del pueblo, 
sino que se interrelaciona y convive con él en una continuada comunión. A 
diferencia de Castilla, donde el final de la Semana Santa supone el retornar 
al tiempo ordinario, la cotidianidad se desvincula, en cierto sentido, del com-
ponente religioso; en cambio, la Semana Santa andaluza no interrumpe la 
vida, sino que se integra en ella, forma parte de ella. Esto se advierte princi-
palmente en las Semanas Santas de Sevilla, de Málaga, de algunos pueblos 
de Córdoba y de zonas de Cádiz y de Huelva, donde, sin negar la dimensión 
católica, como señala Isidoro Moreno (2006), “nadie cuestiona que las figu-
ras centrales sean Jesús cargado con la cruz y su Madre Santísima” (p. 194), 
las imágenes desbordan su propia significación icónica, ya que, a través de 
ellas, se identifican, o incluso polemizan, “barrios, pueblos, ciudades y sec-
tores sociales, a la vez que son tratadas, desde el fuerte antropocentrismo 
que caracteriza a la cultura andaluza, con un distanciado respeto o con una 
cercana familiaridad, según se trate de Nuestro Padre Jesús o de María San-
tísima” (Moreno, 2006, p. 195). 

Por ello, el fenómeno andaluz de la Semana Santa puede entenderse desde 
una doble perspectiva: como hecho diferenciador respecto a otras regiones 
españolas, ya sean castellanas o aragonesas, y, como fundamento de la de-
voción a Jesús Nazareno, una de las más populares en la región. Al integrar-
se la dimensión cofrade en la vida cotidiana y ordinaria del pueblo, la figura 
de Jesús caminando hacia el Calvario con la cruz al hombro adquiere una 
identificación simbólica y directa con la fe, cultura, identidad y sentimiento 



310	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

popular, lo que, a su vez, ayudará a la proliferación y expansión de estas her-
mandades, particularmente, a partir del siglo XV. Ahora bien, estas herman-
dades y cofradías surgidas en Andalucía a partir de la Baja Edad Media no 
pueden entenderse sólo como estructuras organizativas destinadas a velar 
por un adecuado desarrollo del culto o a inculcar la necesidad de obras y ac-
ciones de caridad, sino que, en cierto modo, constituyeron también espacios 
privilegiados para la interrelación y la socialización religiosa. Esto propiciaba 
un nuevo marco relacional del cofrade o feligrés con la Iglesia y la ciudad. En 
consecuencia, las hermandades funcionaban como catequistas en torno a la 
reflexión de la Pasión de Cristo. La hermandad se erigía como una escuela 
de cristianismo, donde la instrucción, en forma de reglas y ejercicios espiri-
tuales, preparaba al cofrade para la procesión y la disciplina. De esta forma, 
la ritualidad procesional actuó como mecanismo performativo para reforzar 
y transmitir la fe. Y en este punto, la figura del Nazareno cargando con la 
cruz, imagen con la que el pueblo sufriente se identifica y vincula, se trans-
forma en el centro de la religiosidad popular andaluza, lo que, siguiendo a 
Sánchez Herrero (2004), lo distinguiría claramente de la religiosidad elitista, 
“interior, profunda, escondida, intelectual, sabia” propia de “intelectuales” 
y “sabios” (p. 305).

4.  EL VÍA CRUCIS COMO FUNDAMENTO DE LA DEVOCIÓN AL 
NAZARENO EN LOS SIGLOS XV Y XVI

Si el Barroco —como hemos señalado— no es el punto de partida, sino el de 
consolidación de las hermandades y cofradías penitenciales, el origen de es-
tas congregaciones religiosas habría que buscarlo en la Baja Edad Media, ya 
que “a partir del siglo XIII se producirá un cambio en la mentalidad religiosa 
y comenzará a contemplarse la devoción a Cristo, y concretamente a su Pa-
sión y Muerte” (Camino Romero, 2007, pp. 75-76). Así, se va gestando una 
nueva forma de veneración entre los fieles que ven en Jesús no sólo al Me-
sías, sino también al Hombre que sufre. De ahí que el Cristo venerado en la 
Semana Santa andaluza no sea el Pantocrátor majestuoso, sino el Varón de 
Dolores (López Gutiérrez, 2019, p. 63). Esta potente imagen del Dios-Hom-
bre sufriente conecta con la aparición de los flagelantes. Estos eran, normal-
mente, laicos que, por mímesis hacia el padecimiento de Cristo, dentro del 
cortejo de la cofradía, se autoinfligían castigo físico azotándose con látigos 
la espalda. Las primeras referencias documentadas sobre esta práctica en 
procesiones datan del año 1260. 



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 311

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Según López Román (2008), Dickson ubica la primera cofradía de flagelantes 
en la localidad italiana de Perugia promovida por Raniero Fasani (pp. 121-
122). Y en este mismo sentido, aunque con un mayor grado de concreción, 
Malcolm Barber (2001) afirma que “la iglesia de San Bevignate, construida 
entre 1256 y 1262, justo delante de la Porta Sole, bajo los auspicios del 
chambelán papal y hermano templario Bonvicino, servía de punto de reu-
nión a las grandes procesiones de flagelantes con las que llegó a ser asocia-
da la ciudad desde 1260 en adelante” (p. 218). Así, no es de extrañar que 
estos primeros flagelantes italianos tomaran a San Bevignate como su santo 
patrón, y, desde Perugia, se extendieran rápidamente por todo el orbe católi-
co. En el caso de los reinos hispánicos, particularmente, en Aragón, Castilla y 
Valencia, sería Vicente Ferrer quien contribuyera a organizar y extender este 
tipo de penitencia corporal desde la Baja Edad Media. Parece estar fuera de 
toda duda el rico poder simbólico, filosófico y teológico que encierran estos 
penitentes, que con su propio cuerpo ensangrentado se nos presentan como 
imitación sufriente de Jesucristo, es decir, con el dolor como vehículo de 
aproximación a la divinidad, algo que, por otra parte, desde la patrística ro-
mana y la tradición agustiniana, pasando por el pensamiento medieval, se ha 
visto como una forma de humildad y acercamiento a la imitatio Christi, que, 
no en vano, estaba fuertemente arraigada la idea de la penitencia a través 
del castigo corporal como forma de expiar los pecados.

En estas fechas tempranas aún, las cofradías de flagelantes no llevaban imá-
genes o pasos como en el presente, sino que, como señala López Román 
(2008), “iban presididos por la cruz y acompañados por reliquias sagradas, 
símbolos de la Pasión, banderas o estandartes” (p. 125). Entre las reliquias, 
se encontraba el Lignum Crucis, esto es: un pequeño fragmento de la cruz 
en la que fue crucificado Cristo, que, según la tradición, habría sido des-
cubierta por Elena de Constantinopla, madre del emperador Constantino 
el Grande, alrededor del año 326 durante una peregrinación a los Santos 
Lugares. De ahí que, al llevar, ya fuere en relicarios o como parte, a su vez, 
de una cruz, un fragmento de esta sagrada reliquia, estas primitivas cofra-
días comenzaran a denominarse como de la Vera Cruz. Así pues, “el acto 
penitencial por excelencia de estas primeras cofradías se desarrollaba en la 
noche del Jueves Santo, cuando algunos de sus miembros, después de haber 
confesado y comulgado, procedían a flagelarse” (López Gutiérrez, 2019, p. 
90). Con la integración de los flagelantes —por mediación de san Vicente 
Ferrer—, en las hermandades de la Vera Cruz y de la Preciosísima Sangre de 
Cristo, se completaron “los tres elementos que han dado lugar a la aparición 



312	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de las cofradías de Pasión o de Semana Santa” (Sánchez Herrero y Pérez 
González, 1999, p. 1445).

Pero, además de la Vera Cruz, durante la Baja Edad Media, desde tierras 
francesas e italianas, y de la mano de los dominicos, empezaría gestarse 
una nueva devoción bajo el título del Dulce Nombre de Jesús, en muchas 
zonas de Andalucía: Sevilla, Córdoba o Málaga. Nos encontramos así ante 
el antecedente espiritual inmediato de las posteriores Hermandades de Jesús 
Nazareno. Cabe señalar que uno de los más preciados valedores de la de-
voción al Dulce Nombre lo encontramos en el cisterciense francés Bernardo 
de Claraval, abad de Claraval y doctor de la Iglesia. Sin embargo, será en el 
último cuarto del siglo XIII cuando recaiga sobre la orden fundada por santo 
Domingo de Guzmán la defensa y difusión de este culto, “encargo que se 
realizará, de forma expresa, en el marco del II Concilio de Lyon, celebrado en 
1274 y al que acuden quinientos obispos, doscientos cuarenta y seis abades 
y mil prelados inferiores” (Pérez González, 2019, p. 248). Por ello, será tam-
bién en estas mismas fechas cuando el monograma IHS, que ya aparece en 
monedas de cuño bizantino del siglo VIII, quede vinculado con las herman-
dades del Dulce Nombre, a la postre, Jesús Nazareno, no sin cierta polémica 
sobre su significado. Así, a la interpretación hoy aceptada, Iesus Hominum 
Salvator, habría que añadir, como señala Pérez González (2019), la teoría 
del origen griego del emblema, “que estaría formado por el trigrama de las 
letras iota (I), eta (η) y sigma (σ), las tres primeras del nombre Iησοῦς, Jesús” 
(p. 249). En cambio, su versión definitiva y más conocida es la adoptada en 
el siglo XVI por Ignacio de Loyola y su Compañía de Jesús.

En esta línea, como afirma Sánchez Herrero (2004), junto a la devoción ge-
neral a la Pasión comenzaron a surgir, desde fines de la Edad Media, una 
serie de devociones pasionarias —Vera Cruz, Cinco Llagas, Sangre de Cristo, 
Corona de Espinas, Siete Palabras y el propio Vía Crucis— que ayudaron, 
de algún modo, a la aparición de manifestaciones rituales más estructura-
das. Surgen, así, las primeras cofradías de Semana Santa, cuya presencia 
en la calle está documentada al menos desde el primer cuarto del siglo XVI 
(pp. 332-333). Estas primeras cofradías, particularmente en Sevilla, no tenían 
un recorrido preestablecido ni unos horarios fijados, su estación de peniten-
cia consistía en visitar los Sagrarios y altares en los días de Semana Santa. 
Los hermanos cofrades, dependiendo de la función desempeñada durante 
el transcurso de la procesión, eran denominados como hermanos de luz, 
de sangre o de penitencia. Unos iban “haciendo penitencias públicas, otros 
azotándose hasta derramar mucha sangre, y otros alumbrando con hachas 



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 313

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de cera al Santo Cristo Crucificado que al final llevaba un sacerdote” (Gon-
zález de León, 1852, p. 8). Podríamos situar, según algunas versiones de la 
tradición devocional sevillana, el año 1340 como un primer estadio, apenas 
embrionario, en la conformación de lo que después serían las Hermandades 
de Nuestro Padre Jesús Nazareno de la Semana Santa de Andalucía (Roblas 
Caride, 2025, p. 15). Sin embargo, la investigación actual ha puesto de ma-
nifiesto que estas cronologías deben manejarse con cautela, dada la escasez 
y fragilidad de las fuentes medievales conservadas. Estamos, por tanto, ante 
una fecha controvertida y cuestionada por investigadores actuales como Lu-
que Teruel (2024), que demuestra que no habría documentos objetivos que 
respaldasen que la Hermandad del Silencio es anterior a 1564, y que todas 
las referencias anteriores podrían deberse a intereses de parte de ciertas per-
sonas de la Hermandad (pp. 236‑237, 245, 268, 272‑275).

Según Roblas Caride (2025), sería en la sevillana Iglesia de Omnium Sanc-
torum, cuyo rectorado en aquellos días recaía bajo el patronato de don Gon-
zalo Gómez de Cervantes y su esposa doña Beatriz López de Bocanegra, 
donde un grupo indeterminado de hombres empezó a reunirse los viernes 
de cada semana con la intención de meditar y reflexionar sobre el trance de 
Jesús cargando con la cruz a partir del Evangelio de San Juan (p. 15). Aquí, 
la problemática estaría, otra vez, en las fechas. Hasta la represión religiosa y 
anticlerical de 1936, en la fachada de dicha iglesia, podía leerse en un azu-
lejo de Francisco Varela datado de 1634 la siguiente inscripción: “Fundose 
en esta capilla de Jesús Nazareno la Hermandad del mismo nombre o de las 
Cinco Llagas. Aprobándose sus Reglas por el Sr. Don Nuño el 22 de febrero 
de 1356. En la noche del 14 de abril de este año hizo su primera procesión 
a los campos extramuros de esta ciudad” (Roblas Caride, 2025, pp. 15-16). 
En esta misma línea cronológica se posiciona también Martínez González 
(2022), que mantiene que existen documentos que atestiguan los orígenes 
bajomedievales de la Hermandad del Silencio (pp. 124-125). Por contra, a 
este respecto, el profesor Luque Teruel (2024) muestra la imposibilidad de 
esta datación, pues la referida capilla no se habría construido en el siglo 
XIV sino a mediados del siglo XV, por lo que, a juicio de este historiador, 
“simplemente no es posible ninguna fundación anterior allí”. Lo que se en-
tendería como “una prueba directa de la invalidez de dicha inscripción como 
documento y aun como fuente” (p. 272). Esta afirmación de Luque Teruel 
encuentra respaldo en lo expuesto por García Fernández en su estudio sobre 
la documentación sobre Mateo Alemán en el archivo de la Hermandad del 
Silencio, que fecharía como primer documento normativo la Regla de 1578. 



314	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Ahora bien, lo que podemos rescatar de estos primeros protorrelatos devo-
cionales en torno a la Pasión, concretamente, a las estaciones en las que Je-
sús carga con la cruz camino del Calvario, es la idea de la reflexión pasionista 
en torno al camino de la cruz, lo que, de algún modo, anticipa el nacimiento 
de las Hermandades de Jesús Nazareno, y cuyas raíces teológicas, emocio-
nales y simbólico-rituales tendrían una correlación directa con la posterior 
práctica del Vía Crucis. Eso sí, debemos reseñar que, en la consolidación del 
Vía Crucis como ejercicio espiritual, la devotio moderna jugó un papel deter-
minante. Estructuró una forma de oración centrada en la contemplación de 
la Pasión tanto para el clero como para el pueblo laico invitando al acompa-
ñamiento interior a Cristo en su camino al Calvario. En este sentido, Sánchez 
Herrero (2004) nos dice que “la devotio moderna contribuyó a regenerar la 
vida interior de muchas comunidades religiosas, ofreció, también, a los laicos 
una espiritualidad adaptada a su género de vida, sin obligación de abrazar el 
estado monástico” (pp. 334-335). Este marco permite comprender mejor la 
difusión de prácticas meditativas que, como el Vía Crucis, articulaban paso 
a paso la memoria de la Pasión y preparaban el terreno para las formas pro-
cesionales posteriores. Esto reafirmaría también tesis como la de Federico 
Gutiérrez (1975), que sostiene que “las cofradías nacieron de una inquietud 
apostólica” (p. 8).

Plantada ya la semilla que florecerá cada primavera en forma de devoción 
hacia la imagen del Nazareno en la mayor parte de pueblos y ciudades de 
Andalucía, debemos esperar hasta principios del siglo XV para encontrar lo 
que puede suponerse como el impulso necesario en la configuración de la 
actual Semana Santa y, por consiguiente, de la proliferación de cofradías que 
rinden culto a Jesús Nazareno. Nos referimos a lo ya mencionado más arriba: 
el establecimiento y codificación del Vía Crucis por Álvaro de Córdoba. Sin 
duda, este episodio contribuyó a extender la devoción pública hacia este 
piadoso ejercicio. Si hacemos un análisis más detallado de la significación del 
Vía Crucis, se nos muestra, en primer lugar, como una meditación piadosa 
a través de una serie definida de estaciones o momentos de la Pasión de 
Jesús que comprenden desde que es condenado a morir en la cruz hasta su 
posterior sepultura; es decir, una reflexión íntima del camino que recorre el 
Señor llevando la cruz al hombro. En este sentido, el Vía Crucis no se trataría 
de una teatralización, sino de una representación espiritual de dicho transi-
tar. Y esto permite al creyente conectar interiormente con los sufrimientos y 
padecimientos de Jesús y contemplar su entrega por amor. Por lo tanto, no 
es una mera evocación de un hecho histórico, sino un ejercicio que participa 
del propio misterio de la Redención. 



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 315

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

En este sentido, cada estación es una invitación a compartir la asunción que 
hace Cristo del dolor humano, de su redención y transfiguración en amor. 
Además, esto ayuda a la apertura de una serie de interrogantes sobre el 
sentido último del sufrimiento, que aparece como posibilidad de sentido y 
entrega; de la libertad, que parte del sacrificio como acto voluntario de amor 
al prójimo; de la responsabilidad, que se refleja en el papel que representa 
cada una de las personas que participan de algún modo en la Pasión; y, fi-
nalmente, de la cruz como símbolo de dolor y de esperanza. Por ello, el Vía 
Crucis se manifiesta como un camino de dolor, pero también, y al mismo 
tiempo, de amor, dignidad, esperanza y trascendencia. Esta reflexión sobre 
el Camino de la Cruz invita al feligrés a contemplar el sufrimiento no como 
una derrota personal, sino como una oportunidad de transformación. En 
este sentido, el hombre religioso puede encontrar en la figura del Nazareno 
la imagen del Dios-Hombre que asume consciente y libremente la carga de 
la cruz como la expresión máxima de libertad, dignidad y entrega, lo que le 
hace entender que el fin no es el sufrimiento sino la Resurrección.

Partiendo de aquí, parece lógico sostener que la devoción al Vía Crucis es el 
germen de la posterior devoción a Jesús Nazareno. Si prestamos atención a 
la conformación y estructura del Vía Crucis, se nos presenta esta vinculación 
con especial evidencia. Particularmente, las estaciones V y VI del rezo —el 
auxilio de Simón de Cirene y el gesto piadoso de la Verónica— constituyen 
el núcleo iconográfico de los primeros misterios procesionales del Nazare-
no, poniéndose en escena su propio contenido espiritual. De esta forma, y 
dado que es la imagen que mejor condensa el camino de la cruz, se entien-
de que sea la figura de Jesús Nazareno la que termine ocupando un lugar 
preminente en la religiosidad popular andaluza. Dada la naturaleza del Vía 
Crucis, hay quienes afirman que ya de por sí posee una condición netamente 
procesional (Linage Conde, 1995, p. 104). Y esto se aprecia muy bien en la 
configuración inicial del Vía Crucis en Sevilla. Así, será don Fadrique Enríquez 
de Ribera, I marqués de Tarifa y III conde de Los Morales, quien, a la vuelta 
de una peregrinación a Tierra Santa, entre 1518 y 1520, simulando las dis-
tancias entre los Santos Lugares, establezca el recorrido del Vía Crucis en Se-
villa desde la Casa de Pilatos hasta el templete de la Cruz del Campo (Pastor 
Torres et al., 2022, p. 52). De esta forma, hasta el traslado a la Santa Iglesia 
Catedral por don Fernando Niño de Guevara a principios del siglo XVII, esta 
sería la primera carrera oficial. En este sentido, se pronuncia también Sán-
chez del Arco (2003): “Esto originó el Vía Crucis que fue el itinerario primero 
de las Cofradías sevillanas” (p. 126). Asimismo, si damos por bueno el testi-
monio de Félix González de León (1852), en estos primeros años, “ninguna 



316	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

cofradía llevaba paso de misterio con que se titulaba, ni ninguna otra pari-
huela, a excepción de la de Jesús Nazareno” (p. 13). 

De este modo, al ser la Hermandad de Jesús Nazareno la única que procesio-
naba con su imagen titular, nos podemos hacer una idea de la importancia y 
el arraigo que ya tenía la devoción al Nazareno en la Semana Santa hispalen-
se. Además, otra pista de la influencia del Vía Crucis en la devoción a Jesús 
Nazareno nos la muestra el hecho de que, como sostiene López Gutiérrez 
(2019), entre los primeros pasos de misterio, es decir, los que exhiben grupos 
escultóricos, aparecen principalmente los del “Nazareno cargando el madero 
al hombro, auxiliado por la Verónica o por el Cirineo” (p. 128). Vemos, por 
tanto, cómo en los primeros misterios, Jesús es acompañado por dos per-
sonajes protagonistas del Vía Crucis, concretamente, de la Quinta y Sexta 
Estación. En cuanto a la iconografía del Nazareno, el primer modelo a seguir, 
seguramente influenciado por antiguos grabados renacentistas, era el del 
abrazo a la cruz, muy habitual durante el siglo XVI, en el que la imagen de 
Jesús sujetaba el madero por su brazo más extenso, lo que Roda Peña llama 
la “cruz ‘al revés’”. Asimismo, y centrándonos en el trabajo de este autor, 
podemos estimar que la devoción al Nazareno es anterior a su eclosión ba-
rroca. Roda Peña asegura que estos Nazarenos caminantes con la cruz eran 
una representación consolidada por los imagineros en la Sevilla del XVI (Roda 
Peña, 2010, p. 74). Sin embargo, será a partir del XVII cuando la imagen 
de Jesús con la cruz al hombro empiece a seguir el modelo propuesto por 
Martínez Montañés, portando Cristo la cruz por el brazo corto (Pastor Torres 
et al., 2022, pp. 101-102). Respecto a la cofradía en la calle, Félix González 
de León (1852) nos hace un sugerente esbozo de cómo sería este primitivo 
cortejo: 

Iba delante la Santa Cruz en Jerusalén, seguían en dos filas los her-
manos de luz; con sus túnicas y cirios oscuros, alumbrándole al Señor, 
con la cruz a cuestas (el mismo que ahora conservan) y que llevaban 
vestido de tala de lana, sobre parihuelas y debajo de palio. Seguían al 
Señor los disciplinantes y demás penitentes, luego otros hermanos de 
luz con sus túnicas, y cerraban la procesión la Virgen y el Evangelista, 
en una parihuela, acompañando otros hermanos de luz, los jefes de la 
hermandad y los sacerdotes. Salían al romper el día, habiendo ocupa-
do toda la noche en ejercicios piadosos (p. 68).

Aunque antes del Concilio de Trento no podemos hablar todavía de una 
Semana Santa plenamente estructurada en el sentido moderno, sí se intuían 



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 317

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

un conjunto de prácticas pasionarias que, de algún modo, constituirán el 
origen o simiente de la Semana Santa postridentina. Cabe señalar que, en 
la Sesión XXV, la última celebrada ocupando la Cathedra Petri Pío IV, y fina-
lizada el 4 de diciembre de 1563, en el apartado titulado De la invocación, 
veneración y reliquias de los Santos y de las sagradas imágenes, como res-
puesta al cisma protestante, queda fundamentado y regido el culto a las 
representaciones sagradas y permitidas prácticas como la mortificación del 
cuerpo, lo que valida a los flagelantes y refuerza la cosmovisión andaluza 
sobre la Semana Santa. Por consiguiente, bajo la escrupulosa observancia de 
los preceptos de la Iglesia Católica y reforzado por lo expuesto por los Padres 
de la Iglesia, se insistió en la necesidad de instruir a la feligresía en el uso que 
se le debían dar a las distintas imágenes. Esto demuestra el celo con el que 
la Iglesia quiso señalar el rumbo a seguir a los católicos, evitando, en todo 
momento, influencias e injerencias no deseadas. 

Las reproducciones artísticas de Jesús, la Virgen o los distintos santos, ya 
fuere en pintura, escultura o de cualquier otro modo, debían ayudar, por un 
lado, a propagar la fe católica, y, por otro, a servir como medio para conocer 
y reforzar la misma. Una vez más, comprobamos cómo, bajo estas premisas, 
la Semana Santa se prestaba como la celebración idónea para llevar esto 
a la práctica. No obstante, no se debe entender estas licencias tridentinas 
con una permisividad absoluta, puesto que se cuidó mucho el respeto y la 
ejecución de todos estos usos en los que se vieran involucradas imágenes 
sagradas. De esta forma, se apremiaba a los obispos a que velasen por el 
cumplimiento de estas normas, poniendo “tanto cuidado y diligencia en este 
punto, que nada se vea desordenado ó puesto fuera de su lugar, y tumultua-
riamente, nada profano y nada deshonesto, pues es tan propia de la casa de 
Dios la santidad” (Concilio de Trento, 1787, p. 359).

Asentadas las bases sobre el culto y la disciplina de los penitentes, la devo-
ción a Jesús Nazareno en Andalucía no hizo sino propagarse. Trento actuó 
como una suerte de codificación de las normas de las hermandades y co-
fradías, por lo que será, precisamente, a partir de este momento, cuando 
se vayan sucediendo las distintas reglas de las hermandades de penitencia 
andaluzas, sin obviar las ya existentes. Por ello, en cuanto a las constitucio-
nes de las hermandades del Nazareno, nos encontramos que, según la copia 
miniada de 1642, las de la Hermandad del Silencio de Sevilla habrían sido 
redactadas por Mateo Alemán en 1578 (García Fernández, 2016, p. 220); las 
de la cofradía de Jesús Nazareno y San Bartolomé de Córdoba, aprobadas 
el 21 de marzo de 1579; las del Dulce Nombre de Jesús Nazareno de Mála-



318	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

ga, en 1567; las de Baeza en 1587; las del Nazareno de Jaén, entre 1588 y 
1594; las de Jesús Nazareno de Granada o las del de Cádiz, próximas ambas 
al lustro finisecular (Aranda Doncel, 2001, pp. 175-176). En este sentido y, 
en las diócesis de Sevilla y Córdoba, de forma particular, las cofradías de Je-
sús Nazareno, habiendo dejado el manierismo e impulsadas, a su vez, por los 
cánones del Barroco, a lo largo de la centuria del XVII, se consolidaron como 
las hermandades de penitencia con más arraigo entre los fieles. 

Además, de forma paralela al auge de las hermandades nazarenas, empezó 
a gestarse, debido en buena parte al verismo con el que el Barroco represen-
taba la muerte, las cofradías dedicadas al Santo Entierro (López Gutiérrez, 
2019, p. 115). Estas últimas cofradías —seguramente, inspiradas por lo que 
se conocía como Visitatio Sepulchri, una teatralización de momentos de la 
Pasión, fundamentalmente, tomados del Evangelio de Juan, y que se popu-
larizaron durante la Baja Edad Media (López Gutiérrez, 2019, pp. 55-58)— 
realizaban antes de la procesión el Descendimiento del Señor de la Cruz y su 
traslado al Santo Sepulcro. En la actualidad, esta práctica que, como hemos 
señalado, hunde sus raíces en el medievo, se conserva en algunos lugares de 
nuestra geografía. Ejemplo paradigmático lo encontramos en la Hermandad 
de Nuestro Padre Jesús Nazareno, Santo Entierro y Virgen de la Esperanza 
de Santaella —hermandad, al menos, del primer tercio del siglo XVII (Aran-
da Doncel, 1998, p. 78)—, que, además de procesionar con el Nazareno 
durante la Madrugada, cada noche de Viernes Santo, y precedido por el 
Pregón de las Siete Palabras, lleva a cabo la ceremonia del Descendimiento 
y traslado del Señor al Santo Sepulcro, dando así comienzo la procesión del 
Santo Entierro. 

5.  CONCLUSIÓN

Este estudio ha tratado de iluminar el proceso histórico, teológico y antropo-
lógico que posibilitó la creación y consolidación de la devoción a Jesús Naza-
reno en Andalucía. De este modo, el objetivo principal ha sido mostrar cómo 
el piadoso ejercicio del Vía Crucis, recuperado para el occidente cristiano por 
el beato Álvaro de Córdoba en el siglo XV, aparece como el posible germen 
de la devoción nazarena, gracias al proceder de las distintas hermandades y 
cofradías, que, en este sentido, actuaron como cauce privilegiado de sociabi-
lidad y religiosidad popular. Así, a partir del Barroco y del Concilio de Trento 
se regularon y codificaron tanto la forma externa como el contenido simbóli-



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 319

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

co de la devoción. Por ello, cabe afirmar que la imagen de Jesús cargando la 
cruz camino del Calvario no aparece únicamente como un hecho iconográ-
fico o litúrgico, sino como el propio centro simbólico de la religiosidad anda-
luza, capaz de aunar fe, cultura e identidad comunitaria. Y esto, en buena 
medida, queda posibilitado por la cercanía y trascendencia que implica la 
figura del Nazareno, que, a su vez, constituye un signo de identificación po-
pular: el creyente establece un paralelismo entre sus propias aflicciones y el 
peso de la cruz que carga el Señor. Todo esto se inscribe dentro del ciclo vital 
de los pueblos de Andalucía, lo que, sin perder su razón teológica, dota a 
la Semana Santa de un carácter festivo y sensorial. Finalmente, este estudio 
permite valorar la originalidad de la religiosidad andaluza, donde lo religioso 
y lo cultural se entrelazan de forma indisoluble con la devoción a Jesús Na-
zareno. Además, se abre la posibilidad de una comparación crítica con otras 
cosmovisiones peninsulares y mediterráneas. Asimismo, entendemos que se 
han alcanzado los objetivos propuestos para este trabajo: iluminar la génesis 
del Camino de la Cruz, comprender el papel socializador de las hermanda-
des y mostrar cómo el Vía Crucis se erige en matriz simbólica de la devoción 
a Jesús Nazareno.

Referencias

	– Agustín de Hipona. (1958). La ciudad de Dios (Ed. bilingüe J. Morán, O.S.A., 
Obras de san Agustín, tomo XVI). Biblioteca de Autores Cristianos.

	– Aranda Doncel, J. (1998). Historia de la Semana Santa de Santaella durante 
los siglos XVI al XVII. Círculo de Labradores.

	– Aranda Doncel, J. (2001). Las cofradías de Jesús Nazareno en Andalucía du-
rante los siglos XVI al XIX. Boletín de la Real Academia de Córdoba de Cien-
cias, Bellas Letras y Nobles Artes, 79(140), 173-196.

	– Arias de Saavedra Alías, I. y López-Guadalupe Muñoz, M. L. (2017). Las co-
fradías españolas en la Edad Moderna desde una óptica social. Tres décadas 
de avance historiográfico. Cuadernos de Estudios del Siglo XVIII, 27, 11-50. 
https://doi.org/10.17811/cesxviii.27.2017.11-50

	– Aroca Lara, Á. (1987). El Crucificado en la imaginería andaluza. Publicaciones 
del Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba.

	– Barber, M. (2001). Templarios: La nueva caballería. Martínez Roca.
	– Buleo Espada, M. I. (2017). El Viacrucis tradicional: Revisión histórico-artística 

sobre el origen y evolución de las catorce estaciones de la cruz. Repercusión 
iconográfica en los temas de la Pasión (Tesis doctoral), Universitat Politècnica 
de València, Valencia.



320	 José Manuel Romero Pérez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Camino Romero, A. (2007). La devoción a la Sangre de Cristo y el origen de 
las cofradías penitenciales a fines de la Edad Media: El caso de la ciudad de 
Málaga. Baetica: Estudios de Arte, Geografía e Historia, (29), 299-312.

	– Egeria. (2019). Itinerario: El peregrinaje de Egeria (Itinerarivs Egeriæ) (J. Orte-
ga & C. Pérez, Trads.). Fuentes Monásticas.

	– El Sacro Santo y Ecuménico Concilio de Trento. (1787). (I. López de Ayala, 
Trad.; 3.ª ed.). Imprenta Real.

	– Emmerich, A. C. (2019). La amarga pasión de Cristo (J. M. Sánchez de Toca 
Catalá, Trad.; 10.ª ed.). Voz de Papel.

	– Flavio Josefo. (2008a). La guerra de los judíos I-III (J. M. Nieto Ibáñez, Trad.). 
Biblioteca Gredos.

	– Flavio Josefo. (2008b). La guerra de los judíos IV-VII (J. M. Nieto Ibáñez, 
Trad.). Biblioteca Gredos.

	– García Fernández, M. (2016). La documentación moderna sobre Mateo Ale-
mán (1547-1614) en el Archivo de la Hermandad de El Silencio (Sevilla). eHu-
manista, 34, 219-254.

	– Galtier Martí, F. B. (2008). Los orígenes de la paraliturgia procesional de Se-
mana Santa en Occidente. Aragón en la Edad Media, 20, 349-360.

	– González de León, F. (1852). Historia crítica y descriptiva de las cofradías de 
penitencia, sangre y luz, fundadas en la ciudad de Sevilla. Imprenta y Librería 
de D. Antonio Álvarez.

	– Gutiérrez, F. (1975). Semana Santa en Sevilla. Editorial Alpuerto.
	– Huerga Teruelo, A. (1981). Escalaceli. Fundación Universitaria Española.
	– Iglesia Católica. (2020). Catecismo de la Iglesia Católica. PPC.
	– La Sagrada Biblia. (1988). (E. Nácar Fuster & A. Colunga Cueto, Trads.; 40.ª 

ed.). Biblioteca de Autores Cristianos.
	– Linage Conde, A. (1995). La devoción confraternal de la Veracruz (pp. 89-

113). Ediciones CEU. http://hdl.handle.net/10637/1239
	– López Gutiérrez, L. (2019). Anatomía de la Semana Santa. Almuzara.
	– López Román, J. (2008). Antigüedad y raíces medievales de la Cofradía de 

Nuestro Padre Jesús Nazareno de Úbeda. Boletín del Instituto de Estudios 
Giennenses, (197), 119-169.

	– Luque Teruel, A. (2024). Dos tintas para un mismo códice: la Regla de 1642 
de la Hermandad del Silencio de Sevilla. El Pájaro de Benín. Vanguardias y 
Últimas Tendencias Artísticas, 10, 236-283.

	– Martínez González, A. J. (2022). Testimonios archivísticos de la existencia de 
la normativa bajomedieval de la primitiva Hermandad de los Nazarenos de 
Sevilla. Crónica Jurídica Hispalense, 20, 121-182.

	– Martínez Pozo, M. Á. (2024). Los orígenes ocultos de la Semana Santa anda-
luza. Almuzara.

	– Moreno, I. (2025a). Las hermandades andaluzas: Una aproximación desde 
la antropología. En La Semana Santa de Isidoro Moreno: La otra mirada (pp. 
23-154). Almuzara.



	 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO…	 321

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

	– Moreno, I. (2006). La Semana Santa andaluza como “hecho social total” 
y marcador cultural: continuidades, refuncionalizaciones y resignificaciones. 
En E. Fernández de Paz (Ed.), Antropología y religión en Latinoamérica (pp. 
193‑205). Universidad de Sevilla.

	– Moreno, I. (2025b). La Semana Santa de Sevilla: Conformación, mixtificación 
y significaciones. En La Semana Santa de Isidoro Moreno: La otra mirada (pp. 
155‑386). Almuzara.

	– Paniagua, J. R. (2000). Vocabulario básico de arquitectura. Ediciones Cátedra.
	– Pascual, C. (2024). Prólogo. En Egeria, Viaje de Egeria: El primer relato de 

una viajera hispana (pp. 11‑51). La Línea del Horizonte.
	– Pastor Torres, Á., Robles, F., & Roldán, M. J. (2022). Historia general de la 

Semana Santa de Sevilla. El Paseo.
	– Pérez González, S. D. (2019). El Dulce Nombre de Jesús: Orígenes de la de-

voción a Nuestro Padre Jesús Nazareno en Alhaurín el Grande. En S. D. Pérez 
González & M. J. Sánchez Rodríguez (Coords.), Actas del VIII Congreso Na-
cional del Dulce Nombre de Jesús (pp. 245‑316). Álora‑Alhaurín el Grande.

	– Ratzinger, J. (2020). Introducción al cristianismo (J. L. Domínguez Villar, Trad.; 
17.ª ed.). Ediciones Sígueme.

	– Revuelta Sañudo, M. (1961). La localización del Pretorio. Estudios Bíblicos, 
20(3), 261‑317.

	– Ribadeneira, P. de. (1716). Flos Sanctorum o libro de las vidas de los santos 
(1.ª parte). Imprenta Real.

	– Roblas Caride, R. (2025). Hermandad del Silencio. Almuzara.
	– Roda Peña, J. (2010). El Nazareno de las Fatigas y su capilla en la parroquia 

de Santa María Magdalena de Sevilla. Laboratorio de Arte, 22, 73‑101. ht-
tps://doi.org/10.12795/LA.2010.i22.05

	– Romero Pérez, J. M. (2025). Una mirada a los orígenes medievales del to-
reo a pie: el paso del rito al espectáculo lúdico a partir del siglo XIII. Anales 
de la Universidad de Alicante. Historia Medieval, (26), 381‑399. https://doi.
org/10.14198/medieval.28730

	– Sánchez del Arco, M. (2003). Cruz de guía: Exégesis profana de la Semana 
Santa en Sevilla. Ediciones Espuela de Plata.

	– Sánchez Herrero, J. y Pérez González, S. M. (1999). La Cofradía de la Preciosa 
Sangre de Cristo de Sevilla. Aragón en la Edad Media, 14‑15(2), 1429‑1452.

	– Sánchez Herrero, J. (2004). Desde el cristianismo sabio a la religiosidad popu-
lar en la Edad Media. Clio & Crimen, 1, 301‑335.

	– Singul Lorenzo, F. (2014). Franciscanos en Tierra Santa: Espacios y peregrina-
ciones en la Baja Edad Media. Sémata: Ciencias Sociais e Humanidades, 26, 
407‑424.




