
RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536 	 419-423

DISCURSO DE LA DRA. ROSAURA RUIZ 
GUTIÉRREZ EN LA CEREMONIA DE 
ENTREGA DE LA MEDALLA AYALA 20251 
Speech by Dr. Rosaura Ruiz Gutiérrez at the 
2025 Ayala Medal Award Ceremony

Rosaura Ruiz Gutiérrez
Secretaria de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación del Gobierno de México
https://orcid.org/0000-0001-5212-1275 

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.011 

Señor Rector Antonio Allende, autoridades de la Universidad Pontificia Co-
millas, distinguidos colegas, estudiantes, y muy especialmente, Hana Ayala:

Agradezco a la Universidad y a la Cátedra Hana y Francisco José Ayala de 
Ciencia, Tecnología y Religión este reconocimiento. Es un honor recibir la 
Medalla que lleva el nombre de un científico cuya obra transformó la biolo-
gía evolutiva y cuya influencia intelectual y personal marcó de manera deci-
siva mi propia trayectoria.

Francisco fue discípulo de Theodosius Dobzhansky, uno de los biólogos más 
influyentes del siglo XX y figura central de la síntesis moderna. Esa forma-
ción lo dotó de una visión que combinaba la investigación empírica con la 
reflexión histórica y filosófica, rasgo que marcó su carrera y lo convirtió en 
un referente de la biología evolutiva contemporánea. En el mismo periodo, 
otros biólogos como Richard Lewontin (de clara orientación marxista) apor-
taban perspectivas biológicas innovadoras, como la teoría de la construcción 

1   Discurso pronunciado por Rosaura Ruiz Gutiérrez en la Universidad Pontificia Comillas, 
el 3 de octubre de 2025 con motivo de la recepción de la Medalla Ayala 2025, otorgada 
por la Cátedra Hana y Francisco José Ayala de Ciencia, Tecnología y Religión de la misma 
universidad.



420	 Rosaura Ruiz Gutiérrez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de nichos o la crítica al adaptacionismo, lo que muestra la riqueza y diversi-
dad de tradiciones intelectuales en las que se inscribió el trabajo de Ayala.

Su obra, desarrollada a lo largo de casi seis décadas, amplió de manera de-
cisiva nuestra comprensión de la evolución y del papel de la ciencia en la 
sociedad.

Tuve el privilegio de complementar mi formación como filósofa e historiado-
ra de la ciencia en el laboratorio de Francisco en la Universidad de California, 
Irvine, que en los años noventa reunía a uno de los grupos más destacados 
en biología evolutiva y que para entonces ya había marcado la historia de la 
genética de poblaciones.

Mediante sus estudios en poblaciones naturales de moscas de la fruta en los 
años sesenta, Francisco mostró que la variación genética era mucho mayor de 
lo que se creía, reforzando la idea de que sin variación no hay evolución. Sus 
hallazgos se produjeron en el contexto del debate entre la hipótesis clásica, 
que concebía la variación como escasa; la hipótesis balanceada, que sostenía 
su abundancia y relevancia adaptativa; y la emergente teoría neutral, que atri-
buía gran parte de esa variación a mutaciones selectivamente neutras.

Más adelante, correlacionó la distancia genética, estimada a partir de la va-
riación enzimática, con el grado de aislamiento reproductivo entre poblacio-
nes y especies. Estos resultados aportaron una de las evidencias más sólidas 
de la época de que la especiación es un proceso gradual y cuantificable, en 
lugar de un evento abrupto. 

También impulsó el uso de la teoría neutral de Motoo Kimura como hipótesis 
nula, de modo que sus predicciones pudieran confrontarse con los datos y 
así evaluar hasta qué punto la selección natural u otros procesos explicaban 
la variación genética observada.

Junto con Michel Tibayrenc, Francisco formuló la teoría de la evolución clo-
nal predominante, aplicando los principios de la genética de poblaciones al 
estudio de protozoos parásitos como Trypanosoma cruzi (causante de la en-
fermedad de Chagas) y Leishmania. Su trabajo mostró que la mayoría de 
estas poblaciones se reproducen principalmente de manera clonal, con re-
combinación excepcional, lo que abrió un nuevo marco conceptual para la 
epidemiología genética y la biología de patógenos.

Aunado a estos aportes experimentales, cultivó la reflexión filosófica y hu-
manista. Defendió que la ciencia debía entenderse como un proceso en 



	 DISCURSO DE LA DRA. ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ EN LA CEREMONIA…	 421

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

constante transformación, sujeto a revisión permanente. Desde esa epis-
temología evolutiva argumentó que la biología es, al mismo tiempo, una 
ciencia empírica y una manera de pensar históricamente el conocimiento. 
También sostuvo que los seres humanos somos seres morales porque nuestra 
inteligencia, producto de la selección natural, nos permite anticipar conse-
cuencias, formular juicios de valor y elegir entre cursos de acción. Esa idea, 
que conecta la biología con la ética y que se inicia con el propio Darwin, ha 
sido uno de los debates más fértiles en torno a la evolución.

Tuve el privilegio de colaborar con Francisco en proyectos de escritura y de 
investigación filosófica. Uno de los primeros temas que trabajamos juntos fue 
precisar qué constituye el núcleo duro del darwinismo. Siguiendo a Lakatos 
y su noción de programa de investigación, definimos que una teoría puede 
reconocerse como darwinista mientras conserve inalterado su núcleo duro, 
aunque a su alrededor se incorporen nuevas hipótesis y desarrollos. En este 
caso, ese núcleo está formado por la variación entre individuos, la competen-
cia en contextos de recursos limitados y la selección natural como mecanismo 
que explica tanto la adaptación como la transformación de las especies. Ese 
principio poblacional de Darwin rompió con la biología tipológica anterior y 
dio coherencia a la biología moderna. Incluso con la incorporación del mende-
lismo, de la biología molecular y de la genómica, el fundamento sigue siendo 
el mismo: la selección natural como causa de la evolución. Como decía Do-
bzhansky, “nada en biología tiene sentido si no es a la luz de la evolución”. 
Esa convicción atraviesa la obra de Ayala y está también en la base de mi de-
fensa de la evolución como eje organizador de la biología.

De reflexiones como ésta surgieron también nuestros libros conjuntos, El mé-
todo en las ciencias: epistemología y darwinismo y De Darwin al DNA y el 
origen de la humanidad, escritos con la convicción de que el evolucionismo 
no debe quedarse en las aulas especializadas, sino integrarse en una cultura 
científica general que llegue a todos los miembros de la sociedad.

La enseñanza de la evolución es un tema que he impulsado de manera sos-
tenida con mi propio grupo de trabajo y que ha guiado gran parte de mi 
trayectoria académica. Desde hace más de cuatro décadas me he dedicado 
a la formación de docentes, a la elaboración de materiales actualizados y a 
la incorporación de la historia y la filosofía de la biología en los planes de 
estudio. En la UNAM promovimos la inclusión de la asignatura de Historia 
y Filosofía de la Biología en la licenciatura en biología, convencidos de que 
una formación histórica y humanista es indispensable. En esa misma línea 



422	 Rosaura Ruiz Gutiérrez	

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

coordiné la Enciclopedia de Conocimientos Fundamentales, donde la evo-
lución aparece como eje integrador en el bachillerato, y más recientemente 
diseñamos la especialización en línea sobre evolución en Coursera, que ha 
llegado a más de 14,000 estudiantes de habla hispana. Todas estas iniciati-
vas responden a un mismo propósito: hacer de la enseñanza de la evolución 
un componente central de la alfabetización científica en todos los niveles 
educativos.

La enseñanza de la evolución, además de fortalecer la alfabetización cien-
tífica, nos permite reflexionar sobre las preguntas más profundas acerca de 
nuestra propia naturaleza. Tanto Francisco como yo dedicamos parte de 
nuestro trabajo a pensar en el origen y la evolución de las capacidades mo-
rales. Para él la moralidad surgió cuando la inteligencia (producto de la selec-
ción natural) alcanzó un umbral que hizo posible anticipar las consecuencias 
de los propios actos, emitir juicios de valor y elegir entre distintos cursos de 
acción. En mis investigaciones he retomado esta perspectiva, aunque subra-
yo, como lo hacía Darwin, que no fue un salto repentino, sino un proceso 
gradual, observable en las conductas de empatía, cooperación y altruismo 
en otras especies sociales. Así entendida, la capacidad humana de distinguir 
entre lo correcto y lo incorrecto es el resultado de una larga historia evo-
lutiva, en la que la biología proporciona la base y la cultura multiplica sus 
expresiones.

Sin embargo, Francisco y yo no siempre coincidimos en nuestras posiciones, 
y esa fue también una de las riquezas de nuestra relación intelectual. Un 
ejemplo es la relación entre ciencia y religión. Para Francisco, la ciencia debía 
ser atea en su método, porque solo admite explicaciones naturales, pero 
sostenía que la religión podía ocuparse de preguntas de sentido y trascen-
dencia. Para mí, esas preguntas corresponden a la filosofía y, aunque respeto 
profundamente las creencias personales, no considero que la religión sea 
indispensable en esa reflexión. Lo que compartimos siempre fue la convic-
ción de que, a partir de Darwin, ciencia y religión quedan definitivamente 
separadas en cuanto a sus explicaciones sobre la naturaleza. Desde ese pun-
to en común, cada uno profundizó en la reflexión filosófica desde su propio 
enfoque, en un diálogo que enriqueció nuestras perspectivas sin necesidad 
de coincidir plenamente.

El valor de la Cátedra y de la Medalla Ayala radica precisamente en mante-
ner vivos esos debates y en reconocer que la ciencia, aun vista desde ángulos 
diversos, debe ejercerse con rigor académico y compromiso humanista. Por 



	 DISCURSO DE LA DRA. ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ EN LA CEREMONIA…	 423

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

ello me honra especialmente recibir este reconocimiento después de la pri-
mera entrega en 2024, cuando fueron distinguidos Robert Hauser, director 
de la American Philosophical Society; Camilo Cela Conde, destacado huma-
nista español; y Diego Bermejo, filósofo de gran influencia. Integrarme a esa 
lista es motivo de orgullo y de responsabilidad.

Desde México, en mi trabajo académico y en la función pública, he procu-
rado actuar en la misma dirección en la que Francisco y yo caminamos jun-
tos durante tanto tiempo: fortalecer las instituciones científicas y educativas, 
ampliar las oportunidades de acceso al conocimiento, y hacer de la ciencia 
y de la innovación herramientas para enfrentar los problemas de nuestro 
tiempo.

La Medalla Ayala refrenda que la obra de Francisco no pertenece al pasado, 
sino que sigue iluminando el futuro. Su influencia está presente en cada 
estudiante que aprende evolución con espíritu crítico, en cada maestro que 
enseña con rigor, en cada proyecto que se construye sobre la base de la evi-
dencia.

Agradezco a Hana Ayala por su amistad y por su empeño en prolongar este 
legado en la Cátedra que hoy nos convoca. Agradezco a la Universidad 
Pontificia Comillas por abrir este espacio de diálogo entre ciencia, filosofía, 
religión y sociedad. Y agradezco la oportunidad de que mi trabajo sea reco-
nocido como parte de una tradición que seguirá creciendo año con año.

Muchas gracias.




