RECENSIONES 433

MARIN MENA, Tomas J.: Alteridad y Amor. Estudio de ontologia trinitaria.
Secretariado Trinitario, Salamanca 2023, 371 pp. ISBN: 978-84-18201-06-6.

na de las caracteristicas mas transversal y profun-
l ' da de la teologia sistematica cristiana es la para-
doja. Si en su significado ordinario se entiende
por este término algo contradictorio, absurdo o que sim-

plemente viola las leyes de la racionalidad, su acepcion Alteridad y Amor
teoldgica es sustancialmente diferente. Estudio de ontologfa trnitaria

Tomas ). Marin Mena

En el discurso teoldgico, la paradoja no destruye la ra-
zdn, sino que apunta mas alla de ella. Lo paraddjico no es
lo ilégico, sino aquello que supera los limites de la razén
finita. La encarnacién del Logos, por ejemplo, no es para-
ddjica por ser absurda, sino por trascender, superar y des-
bordar cualquier tipo de expectativa que pudiera albergar
el modesto logos de las figuras creadas.

Las paradojas teoldgicas siempre dejan traslucir elementos
en tensién. Trenzan discursos entre polaridades cuyos ex- EET—
tremos parecen empujar en direcciones opuestas. Son realidades vivas, en movimiento y
en un proceso de constante constitucién y apropiacion que, por el contrario, muere cuan-
do se congela y se cristaliza en férmulas estaticas, privadas ya de toda fuerza de evoca-
cion. Por esta razdn, las paradojas teoldgicas nunca estan libres de ser reducidas a meras
contradicciones logicas, ayunas de potencia religiosa y huecas de significacion. Conviene
insistir en que esto no es su esencia, sino su Mas lamentable degradacion.

En este sentido, es un tépico afirmar que tal peligro ha afectado muy principalmente
a muchos intentos teoldgicos de adentrarse en el misterio trinitario de Dios. De hecho,
el principal impulso de la teologia trinitaria del siglo pasado parece haber consistido en
recuperar la vitalidad originariamente biblica de la economia de la salvacién para infun-
dir movimiento, aliento y espiritu a las formulaciones especulativas de la tradicién que,
sirviéndose de conceptos griegos y latinos como ousia, substancia, prosopon, persona,
perijoresis, circumincessio, etc., habian querido, en su momento y por motivos principal-
mente soterioldgicos, explorar el insondable e inefable dambito de la trinidad inmanente.

Pero la reflexion teoldgica mas reciente ha querido ir mucho mas alld. No tanto en el
intento de emboscarse en las profundidades del misterio de Dios, sino, a su luz, en la
pretension de reinterpretar y reorientar los axiomas basicos del pensamiento filoséfico
y teoldgico de la modernidad. Este es el marco en el que, a mi juicio, hay que recibir y
acoger las sugerentes aportaciones de la llamada “ontologia trinitaria”. Y es que la clasi-
ca pregunta de la filosofia primera —orientada principalmente al interrogante del ser en
cuanto ser— que la modernidad focalizd en el individuo —en el sujeto pensante y cog-
noscente— es ahora repensada en una nueva clave que, sin embargo, es notablemente
antigua: el principio de todos los principios, lo ultimo de lo mas ultimo, el fundamento
no originado de todo lo real no es ni un ser oceanico, genérico y universal, sin rostro
identificable, ni un individuo aislado, particular y concreto, que se crea a si mismo desde
su propia libertad. Ni el ser de los antiguos ni el sujeto de los modernos (mayormente en

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



434 RECENSIONES

el idealismo) guardan el secreto Ultimo de todo cuanto existe. Ese secreto habita en la
paradoja del misterio trinitario de Dios, en el que la alteridad y el amor constituyen los
movimientos opuestos pero complementarios, diferentes pero reciprocos, iguales pero
asimétricos, que dan figura e identidad a un Unico Dios personal, en la comunién de las
tres hipdstasis del Padre, el Hijo y el Santo Espiritu. Y lo mas decisivo de esta perspectiva
es que no tiene Unicamente la intencidn de ser una aproximacién teoldgica al misterio
divino, sino una interpretacion de la estructura de la realidad, del ser humano, de la
sociedad, de la politica y de la historia. Pues, si es cierto que lo primero y lo Ultimo es
la persona —el caracter personal de un Dios que es comunidad de amor— entonces,
toda persona humana —creada a su imagen y semejanza— esta igualmente dotada de
un valor infinito y de una dignidad inalienable que ningun sistema econdémico o politico
pueden legitimamente obviar. La ontologia trinitaria no es sélo pensamiento especulativo,
sino también praxis personal, existencial y social explicitamente inspirada en el Jesus de
Nazaret de la tradicién neotestamentaria.

Las cuatro partes del ensayo de Tomas J. Marin Mena, Alteridad y Amor, analizan y expo-
nen con orden y claridad todas estas cuestiones.

Precedido de un extenso prélogo de Xabier Pikaza, el lector se encuentra primeramente
con una introduccién en la gue se anuncia el contenido y la estructura del estudio. Su
idea principal parece consistir en probar que “los conceptos de alteridad y amor [...]
pueden articular una ontologia trinitaria” (p. 53). Su alcance no consiste en una “ontolo-
gizacion de Dios”, sino, mejor, en una “trinitarizacion de la realidad” (p. 61). No es, por
tanto, la cuestion del ser la que, de forma ascendente, ilumina el misterio de Dios, sino
que, al revés, es el misterio trinitario de Dios —revelado en la economia de la salvacion—
el que “descubre nuevas posibilidades para lo real” (p. 62).

No bien se avanza en la lectura, la tensién entre polaridades salta a la vista. La primera
parte del ensayo se centra en dos pensadores que, a juicio del autor, enfatizan lo que él
llama una ontologia relacional de la inmanencia y la violencia. El caracter dialéctico de
esta ontologia de la inmanencia lo representa G. W. F. Hegel. El acento en la diferencia
lo pone G. Deleuze. También M. Heidegger estaria incluido en esta ontologia de la inma-
nencia, aunque el autor lo estudia posteriormente en contraste con la obra de E. Levinas.
El autor considera que “Hegel quita del medio al Dios cristiano para lograr el infinito en
un gesto de la razén que podriamos llamar prometeico” (p. 280). A Deleuze le critica que
desplace la primacia de la alteridad “en virtud de la obsesién por la vida rizomatica de
la physis” (p. 281), llegando a rechazar la trascendencia del Dios del cristianismo por un
prejuicio pagano. Estas ontologias de la inmanencia, para el autor, no calibran adecuada-
mente la importancia de la alteridad.

Algo que, por contraste, parece estar mejor comprendido en los autores que se estudian
en la segunda parte de la obra. F. Rosenzweig, contra Hegel, desarrolla una ontologia
anti-totalitaria, que M. Buber y S. Weil exploran en su vertiente mas dialégica e inter-
personal. E. Levinas, contra Heidegger, enriquece el pensamiento con una ontologia de
la alteridad asimétrica que identifica a la ética como verdadera filosofia primera. Pero
tampoco este acento de las ontologias filoséficas de la alteridad y la trascendencia, pese
a sus muchos aciertos, alcanzan el equilibrio Gltimo que el autor busca en su indagacion.

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



RECENSIONES 435

Esto es algo que, a su juicio, sélo se encuentra en la reflexion explicitamente teoldgica de
la ontologia trinitaria. En esta cuestién se centra la tercera parte del ensayo, de la mano,
especialmente, de I. Zizioulas y G. Greshake. El te6logo ortodoxo pone el acento en el
caracter fontal del Padre, siempre en relacién con el Hijo y el Espiritu, subrayando asi,
que la reciprocidad intratrinitaria si bien es equitativa, también es asimétrica y que no hay
otra realidad ultima o fundante de todo cuanto existe que no sea ese caracter personal
y generador de la hipostasis paterna. Marin Mena sefiala que, contra todo subordina-
cionismo, insistira Zizioulas en que en ningin momento ha estado el Padre sin el Hijo o
ambos sin el Espiritu, pero esto no implica que el Padre no sea ingénito y, a la vez, fuente
generadora de filiacién y espiracion.

Por su parte, G. Greshake, sin oponerse a esta consideracion, acentuaria, por el contrario,
una perspectiva mas horizontal y circular de la trinidad, en una perspectiva de reciproca
unidad en la que las personas divinas se unen en perfecta comunién. La diferencia entre
ambos es sutil, pero el autor de este ensayo, ponderando con cuidado las dos posturas,
parece inclinarse, mas bien, hacia el lado apuntado por Zizioulas. Al menos, cuando afir-
ma: “En la Trinidad, la gratuidad del amor entre las personas divinas es siempre reciproca,
aunque asimétrica; el Padre es el origen” (p. 318). Aunque también es cierto que, pos-
teriormente, propone, con base en Hilario de Poitiers, una equilibrada conciliacién entre
Greshake y Zizioulas.

En la cuarta parte del ensayo, en los tres Ultimos capitulos del libro, el autor se propone
desarrollar las implicaciones mas existenciales, mas practicas, mas transformadoras de la
ontologia trinitaria, relacionando todo cuando anteriormente ha estudiado con la savia
evangélica del NT. A este fin, expone y desarrolla tres principios cuyo fundamento se en-
cuentra en las relaciones trinitarias —la alteridad personal, la donacién gratuita y la reci-
procidad de la comunién— con la intencion inmediata de traducirlos y glosarlos en cuatro
lineas existenciales de caracter mas antropoldgico en las que, con un anclaje en versiculos
neotestamentarios, se evidencia la prioridad del otro, el amor mutuo, la gratuidad y la
cruz como amor hasta el extremo.

Un largo epilogo retoma lo dicho por X. Pikaza en el prélogo y sirve de conclusiéon a un
ensayo bien escrito, claro en su exposicion, serio en sus analisis y también sugerente en
todo cuando en él se apunta.

Si acaso, por animar al autor a seguir indagando, se podria finalmente anotar que, si bien
es cierto que no se puede prescindir de Hegel en un estudio de estas caracteristicas, no
lo es menos que todo el conjunto del proyecto investigador del autor, ganaria mucho
si pudiese adentrarse —cuando le sea posible y sélo si le place— en las ricas, dificiles y
desafiantes reflexiones que F. W. J. Schelling desarrollé en las treinta y siete lecciones pu-
blicadas luego como Philosophie der Offenbarung.

A juzgar por lo que ha escrito en el ensayo que comentamos, el autor parece encontrarse
en una optima disposicion para adentrarse en un nuevo desafio como el que aqui le pro-
ponemos. Ojald se anime.

Pedro CASTELAO
castelao@comillas.edu
Facultad de Teologia. Universidad Pontificia Comillas

RAZON Y FE, julio-diciembre 2025, n.° 1.467, t. 289



