
Julio-diciembre 2025 1 Nº 1467 1 Tomo 289 
Págs. 205-444 I ISSN 0034-0235 I e-lSSN 2659-4536 I Madrid (España) 

razón yfe 
fundada en 1901 

El mito de la caverna digital de Platón: el rol de la 
inteligencia artificial generativa en el mundo de las 
ideas y su contenido como la sombra del arte 
Eduardo C. Garrido-Merchán 

¿Es posible un transhumanismo cristiano? 
Discernimiento teológico, condiciones y límites 
Jorge Ricardo González López 

Violencia, antropología y arte: cuestionando lo 
inevitable de la violencia humana 
David Ramos Castro 

El vía crucis como origen de la devoción a Jesús 
Nazareno en la semana santa andaluza: una 
aproximación histórica, antropológica y teológica 
José Manuel Romero Pérez 

La acción del Dios invisible: nuevas analogías para 
pensar el Misterio Trinitario 
Marcos Ruiz Soler 

Como ciencia de los fósiles 
Leopoldo Tillería Aqueveque 

Presencia de jesuitas en las universidades estatales 
españolas, 1950-1990 
Agustín Udías Vallina 

Discursos del Premio Ayala 2025 

~"t.A> COMILLAS 
~'6) UNIVERSIDAD PONTIFICIA r 



Índice julio-diciembre 2025, n.º 1.467, tomo 289

EDITORIAL

La caverna digital y la búsqueda de la verdad: diálogos entre fe, razón 
y cultura en la era tecnológica

Jaime Tatay ................................................................................................................... 209-212

ARTÍCULOS

El mito de la caverna digital de Platón: el rol de la inteligencia arti"-
cial generativa en el mundo de las ideas y su contenido como la 
sombra del arte

Eduardo C. Garrido-Merchán ........................................................................................ 213-241

¿Es posible un transhumanismo cristiano? Discernimiento teológico, 
condiciones y límites

Jorge Ricardo González López ....................................................................................... 243-270

Violencia, antropología y arte: cuestionando lo inevitable de la violen-
cia humana

David Ramos Castro ...................................................................................................... 271-296

El vía crucis como origen de la devoción a Jesús Nazareno en la sema-
na santa andaluza: una aproximación histórica, antropológica y 
teológica

José Manuel Romero Pérez............................................................................................ 297-321

La acción del Dios invisible: nuevas analogías para pensar el Misterio 
Trinitario

Marcos Ruiz Soler ......................................................................................................... 323-349

Como ciencia de los fósiles 
Leopoldo Tillería Aqueveque ......................................................................................... 351-374

NOTAS

Presencia de jesuitas en las universidades estatales españolas, 1950-1990 
Agustín Udías Vallina, SJ ............................................................................................... 375-390



La relevancia internacional del Premio Ayala
Hana Ayala ................................................................................................................... 391-397

La Ciencia como motor de desarrollo en Iberoamérica  
Rosaura Ruiz Gutiérrez .................................................................................................. 399-412

Homenaje a la Dra. Rosaura Ruiz Gutiérrez. Académica, política, huma-
nista, galardonada con la medalla Ayala 2025

Hana Ayala ................................................................................................................... 413-418

Discurso de la Dra. Rosaura Ruiz Gutiérrez en la ceremonia de entrega 
de la medalla Ayala 2025 

Rosaura Ruiz Gutiérrez .................................................................................................. 419-423

RECENSIONES ..............................................................................................................  425-443



Consejo de Redacción

Jaime Tatay Nieto, Universidad Pontificia Comillas
Sara Lumbreras Sancho, Universidad Pontificia Comillas
Pablo de Felipe, SEUT – Agencia Española del Medicamento
Carlos Alberto Blanco Pérez, Universidad Pontificia Comillas
Mario Castro Ponce, Universidad Pontificia Comillas
Jesús Conill Sancho, Universitat de València
Pedro Fernández Castelao, Universidad Pontificia Comillas
Amerigo Barghazi, Saint Louis University 
Marta Medina Balguerías, Universidad Pontificia Comillas
Raquel López Garrido, Universidad Pontificia Comillas

Comité Científico

Agustín Udías, Facultad de Ciencias Físicas, Universidad 
Complutense de Madrid

Alessandro Mantini, Università Cattolica del Sacro Cuore
Alex Rayón, Universidad de Deusto

Alfonso Drake, Universidad Pontificia Comillas
Alfredo Marcos, Universidad de Valladolid

Álvaro Balsas, Universidad Católica de Portugal (Braga)
Bert Daelemans, KU Leuven

Camino Cañón Loyes, Universidad Pontificia Comillas
Domingo Sugranyes Bickel, Fundación Pablo VI
Emilio Chuvieco, Universidad Alcalá de Henares

Enrique Solano, CSIC
Fernando Sols, Facultad de Ciencias Físicas,  

Universidad Complutense de Madrid
Francisco Javier de la Torre Díaz, Universidad Pontificia 

Comillas
Francisco Luis Molina Molina, Universidad San Pablo-CEU

François Euvé, Centre Sèvres (París)
Gabino Uríbarri Bilbao, Universidad Pontificia Comillas

Gonzalo Génova, Departamento de Informática,  
Universidad Carlos III

Hans-Ferdinand Angel, Universidad de Graz
Ignacio Núñez de Castro, Universidad de Málaga

Ignacio Silva, Universidad Austral
Inés Gómez Chacón, Facultad de Matemáticas,  

Universidad Complutense de Madrid

Inés Sánchez Madariaga, Cátedra UNESCO de  
Género en Ciencia, Tecnología e Innovación de la Universidad 

Politécnica de Madrid
Javier Martínez Baigorri, Universidad Católica de Murcia

Javier Monserrat, Universidad Autónoma de Madrid
Javier Sánchez Cañizares, Universidad de Navarra

José Carlos Romero Mora, ICAI, Universidad  
Pontificia Comillas

José Manuel Caamaño, Universidad Pontificia Comillas
Juan Pedro Núñez, Universidad Pontificia Comillas
Juan Ramón Lacadena, Universidad Complutense  

de Madrid
Juan V. Fernández de la Gala, Universidad de Cádiz

Julio Martínez, Universidad Pontificia Comillas
Karim Javier Gherab Martín, Universidad Rey Juan Carlos

Knut-Willy Sæther, Hivolda (Noruega)
Leandro Sequeiros, Academia de Ciencias Exactas,  

Físicas y Naturales (Zaragoza)
Lluis Oviedo, Pontificia Università Antonianum (Roma)

Louis Caruana, Pontificia Universidad Gregoriana (Roma)
Lucio Florio, Pontificia Universidad Católica (Argentina)

Miguel Viguri, Universidad de Deusto
Míriam Díaz Bosch, Blanquerna, Universitat Ramon Llull

Rubén Herce, Universidad de Navarra
Rüdiger Seitz, Universidad Técnica de Graz

Xavier Casanova, IQS - Universitat Ramon Llull

PUBLICADA POR LA UNIVERSIDAD PONTIFICIA COMILLAS

De acuerdo con el Decreto del Provincial de España de la Compañía de Jesús, de fecha 19 de octubre 2018, la edición, gestión y administración de la revista 
Razón y Fe ha sido transferida a la Universidad Pontificia Comillas, conservando la Provincia de España la titularidad de la misma.

PROTECCIÓN DE DATOS
Le informamos que sus datos personales serán tratados por la Universidad Pontificia Comillas para gestionar su suscripción en la revista  
Razón y Fe.
En cumplimiento de lo establecido en el Reglamento (UE) 2016/679 del Parlamento Europeo y del Consejo de 27 de abril de 2016 relativo a la protección 
de las personas físicas en lo que respecta al tratamiento de datos personales y a la libre circulación de estos datos y en la Ley Orgánica 3/2018, de 5 de 
diciembre, de Protección de Datos Personales y Garantía de los Derechos Digitales, así como a las normas que en el futuro puedan ampliarlos o sustituirlos, le 
informamos que tiene derecho a acceder, rectificar y suprimir los datos, limitar su tratamiento, oponerse al tratamiento y ejercer su derecho a la portabilidad 
de los datos de carácter personal, todo ello de forma gratuita. 
Puede ejercer los citados derechos mediante escrito remitido a la Universidad Pontificia Comillas – Secretaría General, Calle Alberto Aguilera, 23, 28015 
Madrid o bien a prodatos@comillas.edu.  Con la finalidad de atender su solicitud, resulta requisito indispensable que nos acredite previamente su identidad, 
mediante el envío de copia de su DNI, NIE, Pasaporte o documento equivalente. 
Puede consultar nuestra política de privacidad en: www.comillas.edu/ProteccionDeDatos



Oración ignaciana
Vol. II: Método
José García de Castro, SJ 
Hugh Pham, SJ (eds.)
3	g�ndo li�ro d	 �na trilogăa c	ntrada 	n la oración ignacianaQ 	�t	 �ol��	n
d	�arrolla d	 
or�a 	�tr�ct�rada lo� 	l	�	nto� ��	 artic�lan 	l �étodo �ro�io d	
�an Ignacio. %��on	 con rigor �i�tórico � �ro
�ndidad t	ológica la ri��	 a d	
�odo� � r	c�r�o� d	 	�ta tradiciónQ �aci	ndo �inca�ié 	n �� �	dagogăa �
ada�ta�ilidad a di�tinto� cont	�to�. 5na in�itación a ad	ntrar�	 	n �na tradición
�i�aQ ��	 �n	 int	rioridad � acciónQ � o
r	c	 ca�ino� r	al	� �ara orar d	�d	 la
	��	ri	nciaQ 	l d	�	o d	 �	ntido � 	l co��ro�i�o con lo� d	�°�. 4oda �na o�ra d	
r	
	r	ncia �ara ��i	n	� ���can co��r	nd	r � �i�ir la oración co�o �roc	�o
din°�ico � tran�
or�ador.

Oración Ignaciana. 
Vol II: Método
José García de Castro, SJ (ed.)
ISBN: 978-84-271-5035-5
Universidad Pontificia Comillas,
Sal Terrae, 2025

edit@comillas.edu
https://tienda.comillas.edu
Tel.: 917 343 950 

SERVICIO DE PUBLICACIONES



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  209-212

Editorial

LA CAVERNA DIGITAL Y LA 
BÚSQUEDA DE LA VERDAD: 
DIÁLOGOS ENTRE FE, RAZÓN Y 
CULTURA EN LA ERA TECNOLÓGICA

editorial
En un momento histórico caracterizado por rápidas transformaciones tec-
nológicas, profundas inquietudes antropológicas y una búsqueda constante 
de sentido, el diálogo entre fe, razón y cultura se revela más necesario que 
nunca. Este número de Razón y Fe se presenta como un espacio de re!exión 
interdisciplinar donde la "losofía, la teología, las ciencias sociales y el arte 
convergen para abordar algunas de las cuestiones más apremiantes de nues-
tro tiempo. Los trabajos que aquí se recogen, diversos en su enfoque y obje-
to de estudio, comparten un compromiso común: explorar con rigor crítico 
los fundamentos, los límites y las posibilidades de la experiencia humana a 
la luz de la tradición intelectual cristiana y del pensamiento contemporáneo.

Abrimos este volumen con una provocadora re!exión "losó"ca que estable-
ce un marco sugerente para pensar nuestra época. Eduardo C. Garrido-Mer-
chán, de la Universidad Ponti"cia Comillas, nos invita a considerar el papel 
de la inteligencia arti"cial generativa a través de la alegoría platónica de la 
caverna. Su artículo, “El mito de la caverna digital de Platón: el rol de la inte-
ligencia arti"cial generativa en el Mundo de las Ideas y su contenido como la 
sombra del arte”, plantea dos hipótesis entrelazadas. Por un lado, sugiere que 
un sistema de IA ideal, entrenado con la totalidad del conocimiento objetivo, 
podría aproximarse al Mundo de las Ideas platónico, generando representa-
ciones que trascienden la comprensión humana inmediata. Por otro, advierte 
con agudeza que el contenido generado por IA, especialmente con intencio-
nalidad negativa, podría crear un “segundo nivel de la caverna”, una sombra 



210 EDITORIAL 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de la sombra que el arte ya representaba para Platón, alejándonos aún más 
de la realidad verdadera y atrapándonos en una “caverna digital”. Esta re-
!exión nos sitúa ante el desafío de discernir el valor y el riesgo de las nuevas 
tecnologías en la con"guración de nuestro mundo simbólico y cognoscitivo.

Precisamente el desafío del discernimiento ético y teológico frente a los 
avances tecnocientí"cos es el núcleo del siguiente trabajo. Jorge Ricardo 
González López, de la Universidad Ponti"cia de Salamanca, aborda en su ar-
tículo, “¿Es posible un transhumanismo cristiano? Discernimiento teológico, 
condiciones y límites”, una de las corrientes de pensamiento más signi"cati-
vas del siglo XXI. El autor no se limita a una mera descripción de las variantes 
del transhumanismo (fuerte, moderado y cristiano), sino que propone un jui-
cio prudencial basado en normas teológicas como la imago Dei y la theosis. 
A través de un marco evaluativo que considera la "nalidad terapéutica, la 
justicia y la coherencia escatológica, explora las condiciones para un transhu-
manismo crítico que pueda acoger posibilidades legítimas (como tecnologías 
inclusivas o restaurativas) mientras delimita los riesgos de un reduccionismo 
materialista o la cosi"cación del cuerpo. Este artículo representa un esfuerzo 
serio por construir puentes entre la aspiración humana de superación y la 
visión cristiana de la persona y su destino.

Si la tecnología proyecta al futuro, la violencia parece ser una sombra del 
pasado que se proyecta sobre el presente. David Ramos Castro, de la Uni-
versidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, cuestiona en “Violencia, 
antropología y arte: cuestionando lo inevitable de la violencia humana” el 
supuesto carácter inexorable de esta. A partir del debate entre antropología 
biológica y sociocultural, y mediante el análisis de dos casos etnográ"cos 
concretos (Timor Oriental y México), el autor demuestra cómo la creación 
artística puede constituir un ámbito de comprensión y resistencia, ofrecien-
do respuestas alternativas y no violentas ante situaciones de con!icto. Este 
trabajo nos recuerda que la condición humana no está fatalmente determi-
nada, sino que es histórica, contextual y, por tanto, susceptible de ser trans-
formada mediante la creatividad y la agencia cultural.

La capacidad del arte y el símbolo religioso para canalizar, comprender y 
trascender el sufrimiento encuentra una expresión poderosa en la espiritua-
lidad popular española. José Manuel Romero Pérez, de la Universidad Fran-
cisco de Vitoria, realiza en “El Vía Crucis como origen de la devoción a Jesús 
Nazareno en la Semana Santa andaluza: una aproximación histórica, antro-
pológica y teológica” un estudio interdisciplinar que rastrea el germen de 



 LA CAVERNA DIGITAL Y LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD:… 211

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

esta devoción en el ejercicio del Vía Crucis, "jado en el siglo XV. Analiza 
cómo las hermandades penitenciales se convirtieron en cauces de sociabi-
lidad y religiosidad popular, especialmente durante el Barroco, haciendo de 
la imagen de Jesús Nazareno un símbolo central que sintetiza fe, cultura e 
identidad comunitaria. Este análisis nos muestra cómo una práctica espiritual 
concreta puede encarnarse profundamente en una cultura, dando forma a 
su imaginario colectivo y a su experiencia religiosa.

Ascendiendo desde la expresión concreta de la piedad popular hacia la re-
!exión sobre el misterio último de Dios, Marcos Ruiz Soler, de la Universidad 
de Málaga, propone en “La acción del Dios invisible: Nuevas analogías para 
pensar el Misterio Trinitario” una renovación del lenguaje teológico. Inspirán-
dose en desarrollos cientí"cos contemporáneos sobre la interrelación entre 
materia, energía e información, y estableciendo una correspondencia entre las 
Personas trinitarias y las causas aristotélicas, el autor busca iluminar el obrar 
divino desde una perspectiva ontológica integrada. Este esfuerzo por dialogar 
con la ciencia para profundizar en la comprensión del Misterio subraya la pe-
renne vitalidad de la teología y su búsqueda de analogías que, sin agotarlo, 
permitan acercarnos al Dios-Amor que es fuente y "n de toda la realidad.

El diálogo entre ciencia y arte, sugerido en el artículo anterior, se convierte 
en el objeto central del estudio de Leopoldo Tillería Aqueveque, de la Uni-
versidad Bernardo O’Higgins (Chile). En su artículo, titulado “Como cien-
cia de los fósiles”, analiza la obra del artista japonés contemporáneo Nobu 
Okanoya, cuyas pinturas hiperrealistas de fósiles simulan con tal perfección 
el registro cientí"co que se sitúan en un fascinante límite entre ambos domi-
nios. A través del concepto kantiano del “como si”, el autor explora cómo 
Okanoya realiza una performance que cuestiona y fusiona los métodos y los 
resultados de la estética y la ciencia, demostrando que, incluso en la llamada 
post-posmodernidad, los encuentros entre estas dos grandes formas de co-
nocimiento humano siguen siendo fecundos y dignos de admiración.

Cerramos este número con una contribución de carácter histórico que ilu-
mina una faceta poco conocida de la vida intelectual española del siglo XX. 
Agustín Udías Vallina, SJ, catedrático emérito de geofísica de la Universidad 
Complutense de Madrid, documenta en “Presencia de jesuitas en las uni-
versidades estatales españolas, 1950-1990” la signi"cativa incorporación de 
miembros de la Compañía de Jesús a la docencia y la investigación en uni-
versidades públicas y el CSIC. Este fenómeno, impulsado por el gran número 
de vocaciones de la época y formalizado posteriormente en la Misión Univer-



212 EDITORIAL 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

sitaria, alcanzó su cenit hacia 1986, con alrededor de 75 jesuitas participan-
do activamente, incluyendo a 23 catedráticos. El relato de esta experiencia, 
que declinó debido a los cambios sociales y eclesiales, constituye un valioso 
testimonio del compromiso de la orden jesuita con el diálogo entre la fe y la 
cultura en el ámbito de la universidad pública.

En conjunto, los artículos de este volumen trazan un arco re!exivo que va 
desde los desafíos planteados por la inteligencia arti"cial y las biotecnologías, 
pasando por la re!exión sobre la violencia, el arte y la devoción popular, hasta 
el diálogo entre teología, ciencia y el testimonio histórico de una presencia 
intelectual. Todos ellos, desde sus distintas disciplinas, encarnan el espíritu de 
Razón y Fe: la convicción de que la búsqueda de la verdad es una, y que la luz 
de la fe y el rigor de la razón, lejos de oponerse, se necesitan y se fecundan 
mutuamente en el vasto y siempre apasionante campo de la cultura humana.

Además de estos valiosos artículos académicos, este número de Razón y Fe 
tiene el honor de incluir una sección especial dedicada a la Medalla Aya-
la 2025, que ha sido otorgada a la Dra. Rosaura Ruiz Gutiérrez, Secretaria 
de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación del Gobierno de México. 
Este prestigioso galardón, otorgado por la Cátedra Hana y Francisco José 
Ayala de Ciencia, Tecnología y Religión de la Universidad Ponti"cia Comillas, 
reconoce “logros extraordinarios al tender puentes entre disciplinas y nacio-
nes, potenciando la contribución intelectual, espiritual y humanitaria de la 
ciencia”. 

La Dra. Ruiz, distinguida académica, ex presidenta de la Academia Mexicana 
de Ciencias y discípula intelectual del eminente biólogo evolutivo Francisco J. 
Ayala, personi"ca esta misión. Su trabajo, que abarca desde la investigación 
en epistemología y darwinismo hasta la promoción de la educación cientí"ca 
y la diplomacia cientí"ca iberoamericana, ejempli"ca cómo el conocimiento 
riguroso puede y debe estar al servicio del desarrollo humano, la justicia y 
la soberanía de los pueblos. La concesión de esta medalla no solo honra su 
trayectoria, sino que subraya la relevancia de construir “puentes, no mu-
ros” a través de la ciencia, una visión especialmente crucial en un panorama 
geopolítico marcado por la competencia por recursos y la necesidad urgente 
de cooperación transnacional para abordar desafíos globales como el cam-
bio climático, la salud pública y la transición hacia economías del conoci-
miento justas y sostenibles.

JAIME TATAY, SJ
Universidad Ponti!cia Comillas



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  213-241

Artículos

EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE 
PLATÓN: EL ROL DE LA INTELIGENCIA 
ARTIFICIAL GENERATIVA EN EL MUNDO 
DE LAS IDEAS Y SU CONTENIDO 
COMO LA SOMBRA DEL ARTE
 
Plato’s Myth of the Digital Cave: The Role of 
Generative Artificial Intelligence in the World of 
Ideas and its Content as the Shadow of Art

Eduardo C. Garrido-Merchán
Universidad Ponti!cia Comillas - Instituto de Investigación Tecnológica (IIT)
ecgarrido@icade.comillas.edu / https://orcid.org/0000-0002-2695-5484

Recibido: 13 de noviembre de 2024
Aceptado: 15 de diciembre de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.001

RESUMEN: Este trabajo plantea dos hipótesis para re!exionar sobre el papel de la inteli-
gencia arti"cial (IA) desde una mirada platónica. La primera hipótesis propone que una 
red neuronal profunda ideal —entrenada con una cantidad in"nita de datos que abarque 
todo el conocimiento objetivo del mundo— podría formar parte del Mundo de las Ideas 
de Platón. Estos sistemas ya están generando representaciones, como jugadas de ajedrez, 
que los seres humanos no logramos comprender. Por eso, se sugiere que los modelos de 
aprendizaje automático, gracias a su capacidad de crear representaciones del mundo sen-
sible, pueden considerarse una sombra aproximada de las Ideas platónicas, ofreciéndonos 
una nueva manera de pensar la relación entre lo visible y lo inteligible. La segunda hipóte-
sis, de índole más práctica y crítica, surge como consecuencia de la anterior. En particular, 
advierte sobre los riesgos del contenido generado por estas inteligencias arti"ciales, es-
pecialmente cuando se crean imágenes y textos desde una intencionalidad negativa. Si el 



214 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

arte, para Platón, ya era una copia de lo real —una sombra en la Caverna—, entonces los 
contenidos generados por IA serían una “sombra de esa sombra”: un Segundo Nivel de 
la Caverna. En este escenario, podríamos estar cada vez más atrapados en una Caverna 
Digital, viendo representaciones cada vez más alejadas de la verdad, sin darnos cuenta de 
que hemos dejado de mirar la realidad.
PALABRAS CLAVE: Inteligencia arti"cial, Platón, aprendizaje profundo, mito de la caverna.

ABSTRACT: This work explores two hypotheses regarding the role of arti"cial intelligence 
from a Platonic perspective. The "rst proposes that a utopian deep neural network —tra-
ined on an in"nite amount of data encompassing all objective knowledge of the world— 
could have its place within Plato’s World of Ideas. These systems are already generating 
representations, such as chess strategies, that humans cannot comprehend. Therefore, it 
is suggested that machine learning models, thanks to their capacity to generate repre-
sentations of the sensible world, can be considered an approximate shadow of Platonic 
Ideas, offering us a new way of thinking about the relationship between the visible and 
the intelligible. The second hypothesis, more practical and critical in nature, follows from 
the "rst. It warns of the risks posed by content generated by such arti"cial intelligences, 
especially when images and texts are created with negative intent. If art, for Plato, was 
already a copy of reality —a shadow in the Cave— then AI-generated content would be 
a “shadow of that shadow”: a Second Level of the Cave. In this scenario, we may "nd 
ourselves increasingly trapped in a Digital Cave, perceiving representations ever further 
from the truth, without realizing that we have stopped looking at reality itself.
KEYWORDS: Arti"cial Intelligence, Plato, Deep Learning, The Parable of the Cave.

1. INTRODUCCIÓN

El alcance epistémico de la tecnología y ciencia actuales es un subconjun-
to de la realidad ontológica trascendente a nuestro entendimiento antro-
pológico (Copleston, 2003; Blanco, 2022). La pregunta por el Sentido, la 
subjetividad, la consciencia fenoménica de Ned Block, o el Ser en cuanto 
Ser aristotélico, son preguntas cuya verdad solo puede, si cabe, ser reducida 
estéticamente por la fenomenología relativa al individuo. En cualquier caso, 
las fronteras de la ciencia, debido a su actual metodología, excluyen para 
nuestro entendimiento racional, que no intuitivo, estas realidades, que se 
perciben en el plano fenomenológico. Es por ello verosímil, o al menos no 
refutable empíricamente, incluir en una ontología cosmológica la hipótesis 
de una realidad trascendente al mundo sensible. Por ejemplo, la teoría meta-
física del Mundo de las Ideas de Platón (Annas, 1981; Fraile, 1997).

Por desgracia, ni el discípulo de Sócrates ni la escuela Pitagórica pudieron 
hacer hipótesis sobre la existencia o comprender la teoría probabilista (De-
Groot y Schervish, 2012) sobre los modelos de aprendizaje automático (Mur-



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 215

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

phy, 2012). La pertinencia de contemplar estos objetos matemáticos según 
la ontología platónica, al estilo de la inclusión en la jerarquía platónica de 
la programación orientada a objetos (Tylman, 2018), es crítica, ya que estos 
modelos, al ser implementados en un ordenador, son capaces de generar 
nuevas teorías físicas no alcanzables por una mera epistemología humana 
(Karagiorgi et al., 2022), validar teoremas matemáticos (Bridge, 2010) o ge-
nerar funciones matemáticas (Rasmussen, 2003) mediante el estudio de los 
datos del mundo sensible.

En este artículo se estudian dos hipótesis. La primera consiste en que un 
modelo utópico de capacidad potencialmente in"nita entrenado con la tota-
lidad de la información objetiva del mundo sensible es una aproximación al 
concepto de Idea platónica y tiene, por tanto, cabida en la metafísica de Pla-
tón en un lugar inmediatamente inferior al de la Idea. Dado el potencial de 
la manifestación física de esta red neuronal en el mundo sensible y una mala 
intencionalidad, el artículo aborda como repercusión inmediata de la tesis 
presentada la hipótesis de que los contenidos generados por esta red pue-
den introducir a los individuos en una suerte de Caverna Digital de Platón, 
donde el contenido generado por la red sería una sombra de la representa-
ción digital del mundo sensible, los datos de entrenamiento. Dado que estos 
datos de entrenamiento serían a su vez una sombra de la realidad, los datos 
generados por la IA serían una sombra de las sombras, un segundo nivel de 
la Caverna Digital que haría que el individuo atrapado en la misma tuviera 
más difícil que nunca su ascensión al Bien, ya que estas sombras además 
están optimizadas para atraparle y dados los nuevos avances en realidad vir-
tual y aumentada que podrían inhibir del resto de estímulos. Resumimos las 
implicaciones que se exponen en este artículo en la Tabla 1 para una mayor 
claridad de los argumentos expuestos y debatidos en este artículo.

TABLA 1

Implicación Lógica Escuela de 
Pensamiento Conocimiento Notas

Una red neuronal puede 
aproximar cualquier 
función dada una arqui-
tectura correcta y datos 
densos (Teorema del 
Aproximador Universal).

Realismo 
Matemático

Epistemológico Fundamento para 
implicaciones 
subsecuentes.



216 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Implicación Lógica Escuela de 
Pensamiento Conocimiento Notas

Si los datos re!ejan la 
distribución objetiva del 
universo, la red neuronal 
puede aproximar esta 
distribución con error 
mínimo.

Realismo 
Platónico

Ontológico Extiende el 
teorema a una 
escala universal.

Las redes neuronales 
pueden aproximar 
cualquier subconjunto 
de la distribución uni-
versal, incluidas las Ideas 
platónicas de conceptos 
matemáticos y leyes.

Realismo 
Platónico

Ontológico Las Ideas son 
aproximadas 
asintóticamente, 
no alcanzadas 
completamente.

Las redes neuronales ocu-
pan un lugar inferior a las 
Ideas Platónicas al reducir 
conceptos universales a 
aproximaciones.

Idealismo 
Platónico

Ontológico Resalta las 
limitaciones de las 
redes al modelar 
Ideas subjetivas o 
universales.

Las redes neuronales 
no pueden aproximar 
información subjetiva, 
reduciendo así su alcance.

Escepticismo 
Epistemológico

Epistemológico Discute la incapa-
cidad de capturar 
dimensiones sub-
jetivas.

Las redes neuronales 
entrenadas con datos 
objetivos podrían ser 
usadas para crear una 
“Caverna Digital”.

Alegoría 
Platónica de la 
Caverna

Ontológico Describe el peligro 
de manipular 
verdades objetivas 
para crear 
ilusiones.

La “Caverna Digital” es 
un segundo nivel de la 
Caverna, donde el primer 
nivel representa los datos 
objetivos usados para el 
entrenamiento.

Alegoría 
Platónica 
de la Caverna

Epistemológico Distingue 
entre niveles de 
manipulación y 
abstracción.

Las redes neuronales 
avanzadas representan 
un riesgo mayor que 
artefactos previos al 
optimizar la adicción a 
contenidos, alejando aún 
más del “Bien”.

Realismo Ético Epistemológico Vincula el mal uso 
de la IA con riesgos 
éticos e impacto 
social.



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 217

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

2. ESTADO DEL ARTE SOBRE FILOSOFÍA ANTIGUA Y FILOSOFÍA DE 
LA IA 

Dada la enorme repercusión que la IA puede tener en la sociedad y su rol 
en el universo que nos rodea esta ha sido estudiada en profundidad por la 
"losofía en libros que muestran una introducción global a la "losofía de la 
IA (Copeland, 1993; Carter, 2007) y también en artículos especí"cos de IA y 
"losofía en general (Mueller, 2012; Zhang, 2022). En esta sección vamos a 
limitar el alcance a la intersección entre "losofía antigua e ideas de "losofía 
medieval relacionada con la IA para una mayor coherencia con el tema del 
que se ocupa este artículo.

La alegoría de la caverna ya ha sido usada con anterioridad en lo respectivo 
a la IA (Karpouzis, 2024). Sin embargo, se ha usado para examinar cómo los 
sistemas de IA generativa, al ser entrenados con datos culturalmente ses-
gados, pueden perpetuar y ampli"car estos sesgos. Se usa la alegoría de la 
Caverna de Platón como marco para discutir las limitaciones en la represen-
tación y percepción de la realidad en contextos digitales.

El clásico problema mente-cerebro y su conexión con la IA a través del pro-
blema "losó"co de los universales ha sido explorado usando conceptos pla-
tónicos para aportar una visión sobre la inteligencia humana y la inteligencia 
exhibida por las respuestas producidas por los modelos de aprendizaje pro-
fundo, con sus similitudes y diferencias (Mary, Ross y Arun, 2024). Y una di-
ferencia radica en que los sistemas clásicos de IA se limitaban a replicar una 
representación objetiva de nuestro entorno, lo cual en el caso de la IA clásica 
ya se asemejaba a la Caverna de Platón (Weinberger, 1988). La diferencia 
es que en este artículo se va a abordar no la IA clásica que usaba motores 
de reglas e inferencia lógica sino aprendizaje profundo con redes neurona-
les que guarda una mayor semejanza con la estadística computacional. Se 
verá sin embargo cómo en el caso del aprendizaje profundo el concepto de 
sombra se aplica de forma más precisa que en este artículo pues el conte-
nido será aproximado. Esta aproximación produce sesgos culturales, lo cual 
sin embargo sí se ha estudiado bajo una perspectiva platónica (Karpouzis, 
2024), ya que pueden tener repercusiones negativas sobre colectivos mino-
ritarios que podrán ser percibidos por los consumidores de contenido gene-
rado por IA con mayores estereotipos, al perpetuarse esta información en el 
contenido generado por IA. Esto provocaría que se aumentara su potencial 
vulnerabilidad y exclusión social por el colectivo dominante carente de valo-
res inclusivos.



218 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Es pertinente saber que, curiosamente, las raíces de la IA se hallan en los 
principios lógicos aristotélicos (Adidi, 2024), en la lógica de primer orden, 
que más adelante será generalizada en forma probabilista a modelos grá-
"cos probabilistas que usan los axiomas de Kolmogorov bajo los cuales se 
puede interpretar a los modelos de aprendizaje profundo como variables 
aleatorias pertenecientes al aprendizaje automático probabilista (Murphy, 
2012). Motivo por el cual este estado del arte tiene importancia especial, ya 
que re!eja que el pensamiento computacional comenzó a desarrollarse en la 
época de Platón y Aristóteles, por el descubrimiento de la lógica de primer 
orden.

Dentro del análisis de la "losofía antigua, encontramos también a los autó-
matas de Hefesto, como ejemplos de cognición extendida e IA, lo que impli-
ca que la mente humana no se limita al cerebro, sino que se podría ampliar 
al estilo de la mente extendida de David Chalmers a través de la interacción 
con objetos y el entorno (Lather, 2018).

El mundo de las Ideas de Platón se ha visto también analizado y complemen-
tado como en este artículo dado el avance de la computación y la hipótesis 
de la simulación dentro de la metafísica. Por ejemplo, se amplía el alcance 
del platonismo al introducir el concepto de un “ordenador platónico” en 
la teoría de la meta-computación, que residiría en el reino de las Formas 
(Duan, 2022), donde sería una suerte de meta-consciencia, entendida como 
la capacidad in"nita de concebir, percibir y ser autoconsciente, generando 
las realidades físicas y abstractas a través de esta computación digital.

La relación entre lo humano, la consciencia, y la IA, en perspectiva platóni-
ca o en la de sus precursores, se encuentra presente en más literatura. Por 
ejemplo, se ha estudiado el por qué la interioridad humana en clave de San 
Agustín puede llegar a ser consciente de Dios y su fenomenología en con-
traste con los sistemas que implementan modelos basados en aprendizaje 
profundo de IA, que pese a procesar grandes volúmenes de información, al 
ser meros procesadores, no perciben toda la realidad subjetiva del ser huma-
no, sino solo la sombra objetiva de los mismos (Lumbreras y Garrido-Merchán, 
2024). 

Haciendo una analogía de Dios con el Bien platónico, el argumento se puede 
trasladar perfectamente a la metafísica platónica. Para un análisis más deta-
llado y riguroso del por qué la consciencia fenoménica, que se atribuye al ser 
humano y por el cual es consciente del espacio de qualia o mundo subjetivo 
que incluye a la interioridad, no es adscribible al sustrato no biológico o a 



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 219

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

las máquinas que implementan modelos basados en aprendizaje reforzado 
profundo, recomendamos revisar este artículo (Garrido-Merchán, 2024), en 
el que se muestra como los avances publicados bajo consciencia arti"cial o 
de máquina pueden ser vistos como una suerte de pseudo-ciencia, al ser la 
consciencia una propiedad subjetiva y relativa al individuo, en palabras de 
Searle (Searle, 2002), no es algo medible usando el método cientí"co, lo que 
bajo una concepción de la ciencia, según Popper, deja a teorías como la in-
formación integrada o la teoría del espacio de trabajo global sin validez cien-
tí"ca estricta, al no ser falsables bajo contrastes de hipótesis (Popper, 1963). 

Del mismo modo, la independencia entre la subjetiva consciencia fenomé-
nica atribuible al ser humano, y la objetiva inteligencia computacional que 
puede ser medida como resultado del comportamiento externo atribuido a 
un agente se argumenta con evidencia teórica y empírica en este artículo 
(Garrido Merchán y Lumbreras, 2023), que detalla como el mito tan popular 
de ciencia "cción y en el transhumanismo, que establece que la consciencia 
es una propiedad emergente en un sistema una vez sobrepasado un um-
bral de inteligencia demostrado con un comportamiento externo (Merchán, 
2022), no tiene validez cientí"ca, siendo imposible de demostrar.

Con respecto al concepto de creatividad y generación de contenido por la 
IA, (Miranda, 2020) propone una nueva perspectiva sobre la creatividad "-
losó"ca en la era de la IA, argumentando que la IA no solo replica patrones 
existentes, sino que también puede participar en procesos creativos que de-
safían las concepciones tradicionales del conocimiento y la realidad.

Toda la información previa ilustrada en la literatura es clave para poder de-
mostrar cómo los modelos entrenados con algoritmos de aprendizaje auto-
mático profundo, pese a representar de forma simpli"cada el mundo que 
nos rodea (LeCun, Bengio y Hinton, 2015), son una aproximación reduccio-
nista objetiva de solo una pequeña parte del mismo que no puede enten-
der el qualia asociado a la información objetiva (Garrido-Merchán y Blanco, 
2022) y por tanto una sombra de las sombras que ya existían en el Mito de 
la Caverna de Platón. 

Como advierten "lósofos de primera categoría en "losofía de la tecnología 
como Floridi (Floridi, 2014), la IA no debe entenderse meramente como una 
herramienta técnica, sino como una forma de pensar una vez más sobre la 
ontología de la realidad, lo que resuena con la noción platónica de trans-
formación del mundo inteligible y hace pertinente este artículo. También, 
según otro autor popular como es Nick Bostrom (Bostrom, 2017), una su-



220 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

perinteligencia, como la derivada por un agente autónomo entrenado por 
aprendizaje por refuerzo, que use una o varias redes neuronales para su polí-
tica y estimación de funciones de valor, podría desarrollar formas de razona-
miento y comprensión radicalmente ajenas a las humanas, lo cual supondría 
una brecha cognitiva comparable a la que existe entre el ser humano y 
otros animales. Esto ya se ha visto, de hecho, en las estrategias de ajedrez 
emergentes de estos sistemas con esta metodología. Esta asimetría puede 
interpretarse como una inversión del mito platónico, donde ahora somos 
nosotros quienes quedaríamos encadenados a nuestras propias limitaciones, 
sin acceso a las Ideas generadas por la máquina, lo cual se explora en este 
artículo. Para el lector interesado en profundizar sobre "losofía de la tecno-
logía y su intersección con la IA actual recomendamos las siguientes fuentes 
(Boddington, 2023; Simon, Rieder y Branford, 2024).

3. APRENDIZAJE AUTOMÁTICO PROFUNDO 

Para poder argumentar por qué el contenido generado por sistemas que 
implementan modelos de redes neuronales profundas, entrenadas con al-
goritmos de aprendizaje profundo (LeCun, Bengio y Hinton 2015), se puede 
entender como una sombra digital de las sombras de la Caverna de Platón, 
o más directamente un segundo nivel de la Caverna de Platón, en esta sec-
ción se proporciona una descripción rigurosa de una red neuronal profunda 
y de su entrenamiento. Esta descripción servirá como soporte al mencionado 
argumento.

En concreto, la arquitectura de las redes neuronales, un ejemplo de modelo 
de aprendizaje automático, cuyas generalizaciones se engloban en el conoci-
do aprendizaje automático profundo, es una representación simpli"cada del 
procesamiento neuronal en el cerebro humano. Estos modelos paramétricos 
consisten en una serie de capas compuestas por unidades, o neuronas, que 
procesan información de manera secuencial. La información de entrada se 
transforma en la salida a través de una serie de transformaciones lineales y 
no lineales, es decir que encuentran patrones que se explican mezclando 
variables. Estas neuronas están parametrizadas por conjuntos de parámetros 
llamados pesos, cada peso es un número, que se ajustan durante el entrena-
miento para minimizar una función de pérdida en base a los datos, es decir, 
que encuentran el mejor ajuste de los datos en base a un criterio que se 
quiera minimizar.



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 221

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Ya que es crítico entender cómo funciona una red neuronal arti"cial para 
poder inferir su lugar en la jerarquía de ideas de Platón sin saltos lógicos ni 
especulaciones sino formalmente, se procede a una descripción rigurosa del 
modelo. En la siguiente sección se usará esta descripción para concretar el 
lugar que ocupa la red en la jerarquía platónica.

Las redes neuronales son, según se ha dicho, modelos paramétricos (Mur-
phy, 2012) cuya arquitectura consta de un conjunto de parámetros, cu-
yos valores se ajustan mediante un algoritmo con el objetivo de minimizar 
una función de coste sobre un conjunto de datos. El conjunto de variables 
aleatorias que condicionan a la variable a predecir ajusta la distribución de 
probabilidad condicionada conjunta subyacente. Este punto es crítico en 
el argumento posterior, ya que la distribución real subyacente sería la pla-
tónica, únicamente accesible a partir de in"nitos datos del universo y una 
arquitectura potencialmente in"nita. Sin embargo, es una representación 
objetiva, una sombra de la realidad, una reducción del universo codi"ca-
da en un ordenador. Esto es debido a que la semántica de la distribución 
conjunta, percibida fenoménicamente por nuestra consciencia, no queda 
representada en el ordenador, pero sí todas las relaciones objetivas de las 
variables ya que las redes neuronales son aproximadores universales de 
funciones (LeCun, Bengio y Hinton, 2015). Por tanto, intuitivamente, si la 
muestra de datos es lo su"cientemente grande, entonces, en lo respectivo a 
la sintaxis, se aprende cualquier distribución conjunta de variables objetivas 
del universo sea cual sea como consecuencia del teorema matemático de la 
aproximación universal de funciones. 

Esto justi"ca posteriormente el lugar de una red neuronal utópica en la je-
rarquía platónica, como diremos en la siguiente sección. Es muy importante 
aquí mencionar que, bajo la asunción de capacidad computacional su"ciente 
para ejecutar un algoritmo de optimización, la red neuronal alcanzaría la 
con"guración óptima de parámetros para minimizar la función de pérdida 
de los datos a entrenar. En concreto, esta solución es única y determinista y 
sería la aproximación a una Idea del Mundo de las Ideas, la modelizada por 
la función objetivo, y esta aproximación sería independiente de cualquier 
proceso aleatorio del modelo, como el proceso de inicio de parámetros. Esto 
es así ya que desde cualquier punto del espacio de valores de la función se 
puede llegar al óptimo dado el algoritmo de optimización correcto y la ca-
pacidad computacional su"ciente. Esto es crítico para la argumentación de 
que las redes neuronales óptimas, dada por la con"guración de parámetros 
óptima, son aproximaciones a las ideas, ya que cualquier función teórica que 



222 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

explicase un fenómeno aleatorio del universo es una Idea y mediante redes 
se pueden aproximar cualquiera de ella solo asumiendo datos su"cientes, 
capacidad de cómputo su"ciente y capacidad de representación su"ciente, 
dada por el conjunto de parámetros. Luego empíricamente se ha encontrado 
una representación del conocimiento objetivo representable en un ordena-
dor, una sombra como veremos de la realidad completa que percibe el ser 
humano codi"cada digitalmente.

Pese al inteligente comportamiento externo expuesto por estos modelos, 
son meros procesadores de la información, en el sentido de que son gober-
nados por el algoritmo con el que están programados y en última instancia 
son una ejecución secuencial de instrucciones de bajo nivel en una o va-
rias unidades centrales de procesamiento (Garrido-Merchán y Lumbreras, 
2023). No hay que olvidar que son programados en un ordenador y que 
las instrucciones que se ejecutan son compiladas en un lenguaje de bajo 
nivel, que a su vez es compilado en código binario ejecutado en la unidad 
central de procesamiento. En consecuencia, se tratan de algoritmos calcu-
ladores extremadamente complejos, pero independientemente de su com-
plejidad, están limitados al procesamiento exclusivamente algorítmico de 
la información. Por ello, el contenido creado por estos algoritmos será una 
muestra de la compresión de información dada por el ser humano, pero en 
ningún momento una muestra de una percepción consciente del arte, ya 
que no hay ningún motivo por el cual adscribir consciencia a procesadores 
de la información objetiva (Garrido-Merchán y Lumbreras, 2023). Este ra-
zonamiento cobrará especial relevancia en la sección de la Sombra Digital 
de la Caverna, como veremos más adelante, pero se ha expuesto aquí, ya 
que es una descripción de la naturaleza de los algoritmos de aprendizaje 
automático.

Como se ha expuesto a lo largo de esta sección, los modelos de aprendizaje 
profundo han demostrado ser herramientas poderosas y muy !exibles que 
son capaces de abordar una variedad de aplicaciones muy diversas, desde el 
reconocimiento de patrones y la visión por computadora hasta la generación 
de arte sintético y la creación de música. Con la continua evolución de la 
teoría y la tecnología, se espera que las redes neuronales desempeñen un 
papel aún más signi"cativo en la automatización y el enriquecimiento de la 
experiencia humana. Por ello, es pertinente clasi"car el lugar que les corres-
ponde tener en la metafísica de Platón.



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 223

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

4. INCLUSIÓN DEL APRENDIZAJE PROFUNDO EN EL MUNDO DE LAS 
IDEAS

Una vez analizada la arquitectura de una red neuronal, se detalla cómo sería 
la inclusión teórica de los modelos de aprendizaje automático profundo en el 
Mundo de las Ideas de Platón. En particular, la metafísica platónica contem-
pla una jerarquía de entidades cuya cima es el Sumo Bien y cuya base es la 
completa oscuridad. En mitad de esta jerarquía, por debajo de las ideas más 
perfectas, encontramos los números y objetos matemáticos. Sin embargo, 
no se hace una distinción entre números y objetos matemáticos probabilis-
tas o generadores, como redes neuronales adversarias generativas (Creswell 
et al., 2018), capaces de generar cualquier número, "gura o tensores, que 
representan imágenes o videos en un ordenador. Fíjese en el símil platónico 
del mundo de las Ideas, donde los números son realidades trascendentales 
perfectas e inmutables (Annas, 1981). Y por otro lado el arte generado por 
estos modelos, cuyo funcionamiento se ilustra a continuación, la Eikasia.

Como nexo entre la sección anterior y ésta, se propone el siguiente argu-
mento, que más tarde se desarrolla desde un punto de vista técnico. Una vez 
entendido que el modelo de redes neuronales es un aproximador universal, 
capaz de representar cualquier función dada una arquitectura, si se asume 
que todo lo sensible y objetivo es representable por una función y que la 
arquitectura puede ser in"nitamente compleja, entonces, sería posible que 
una red neuronal de arquitectura in"nitamente compleja y datos que cubran 
todo el soporte objetivo pueda aproximar correctamente la realidad objetiva 
que percibimos. Si asumimos que esa realidad objetiva es una Idea en la es-
cala platónica del mundo objetivo, entonces, la red neuronal la aproximará 
de forma asintótica. Por tanto, la red neuronal puede aproximar cualquier 
idea que sea un subconjunto de información contenida en el mundo sen-
sible. En consecuencia, una red neuronal tendría su lugar en la escala pla-
tónica, justamente por debajo del concepto de Idea en su representación 
utópica e ideal de la realidad objetiva, percibida por nuestros sentidos y que 
se puede procesar de forma algorítmica.

Desde un punto de vista más técnico, los modelos de aprendizaje automá-
tico poseen propiedades generativas semejantes a las ideas platónicas. Me-
diante una interacción, en términos platónicos, del mundo sensible en forma 
del conjunto de datos de entrenamiento pertenecientes a la Diánoia, los 
modelos de aprendizaje automático ajustan la distribución de probabilidad 
del mundo sensible . Esta distribución posteriormente participa, en términos 



224 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

platónicos, del mundo sensible mediante la generación de representaciones 
cuyo qualia asociado es perceptible por nuestra consciencia fenoménica. En 
concreto, esta generación está asociada a una función de pérdida subjetiva 
evaluada por seres humanos . Por tanto, la interacción del ideal humano de 
la belleza se haría mediante la idea matemática de modelo de aprendizaje 
automático que participa de la idea de número. En consecuencia, el mode-
lo de aprendizaje automático simboliza una idea superior a la de número 
y las matemáticas clásicas pero inferior a la de la Nóesis (Tait y Malament, 
2002), los ideales que ajusta del mundo sensible, ya que estos ideales son 
los percibidos por el ser humano, meras sombras pertenecientes a la Pistis 
de las Ideas trascendentes. Esta actualización de la obra de Platón podría ha-
ber provocado modi"caciones en el Neopitagorismo y el Neoplatonismo. Por 
ejemplo, su estudio podría ser una quinta ciencia hermana para Nicómaco 
de Gerasa o Plotino podría haber concretado las emanaciones del Uno según 
generaciones de modelos in"nitamente complejos.

Estas consideraciones nos llevan a un nuevo nivel de discusión donde el 
aprendizaje automático no solo se incluye en la jerarquía platónica, en tér-
minos de sus capacidades generativas, sino que también nos empuja a re-
considerar dicha jerarquía. Si las Ideas son eternas e inmutables, entonces las 
redes neuronales generativas, con su capacidad para aprender representa-
ciones y evolucionar en base a los datos, nos presentan un paradigma donde 
la mutabilidad se introduce en el dominio de lo ideal. Este dinamismo del 
aprendizaje automático re!eja una realidad más !uida y adaptable, un eco 
de la "losofía del devenir de Heráclito, donde el cambio constante es la úni-
ca constancia (Kirk et al., 1951).

Este dinamismo inherente en los sistemas de aprendizaje automático lleva la 
discusión a una frontera aún más avanzada, considerando la posibilidad de 
que modelos de IA generativa puedan, a su vez, generar otros modelos me-
diante el uso de prompts o instrucciones basadas en datos. Esta capacidad 
auto-generativa se asemeja a una forma de auto-re!exión algorítmica donde 
los modelos pueden elaborar conceptos y, posteriormente, crear versiones 
mejoradas de sí mismos. En esencia, estos sistemas no se limitan a interpre-
tar y representar la realidad, sino que tienen el potencial para adaptarse de 
manera autónoma y evolutiva.

La autonomía de estos modelos auto-generadores supone un salto cualita-
tivo en la manera en que las máquinas podrían interactuar con la realidad. 
A diferencia de las redes neuronales tradicionales, que requieren la interven-



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 225

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

ción humana para la de"nición de sus tareas y la evaluación de su desempe-
ño, los modelos auto-generadores tendrían la capacidad de recabar datos, 
interpretarlos, generar hipótesis, y crear representaciones de la realidad sin 
necesidad de una guía explícita (Wang et al., 2024). Este nivel de autonomía 
no solo aumentaría la e"ciencia y la efectividad de los sistemas de aprendi-
zaje automático, sino que también plantea cuestiones "losó"cas profundas 
sobre la naturaleza del conocimiento y la creatividad, así como sobre la inde-
pendencia de las creaciones arti"ciales con respecto a sus creadores huma-
nos. En este contexto, la IA no solo es un espejo que re!eja la realidad, sino 
también un agente activo que la remodela y la reinterpreta continuamente, 
desa"ando así nuestras concepciones tradicionales de la imitación y la origi-
nalidad en la producción del conocimiento y el arte.

Además, si las Ideas platónicas sirven como los arquetipos supremos de todo 
lo existente, el aprendizaje automático y las redes neuronales generativas 
ofrecen una vía para la materialización de estas formas en el mundo sensi-
ble, actuando como intermediarios entre el intelecto humano y la realidad 
tangible. Esto no solo cambia nuestra comprensión de la relación entre el 
mundo sensible e inteligible, sino que también plantea preguntas sobre el 
papel de la tecnología como una posible manifestación de la Idea del Bien 
en la era digital.

Con estos desarrollos, es imperativo explorar más a fondo cómo la IA pue-
de in!uir en nuestra interpretación de conceptos "losó"cos tradicionales y 
cómo la "losofía puede proporcionar una guía ética y conceptual para el de-
sarrollo continuo de estas tecnologías. La con!uencia de la IA con la "losofía 
antigua no solo es un diálogo entre el pasado y el presente, sino también 
una ventana a futuras realidades que aún están por descubrirse.

Una objeción importante que podría formularse a esta propuesta consiste en 
que incluir a los modelos de aprendizaje profundo en la jerarquía platónica 
de las Ideas parece contradecir la naturaleza metafísica y eterna de dichas 
Formas. Mientras que las Ideas en Platón son entidades inmutables, inde-
pendientes del devenir sensible y accesibles solo al Nous, las redes neuro-
nales profundas son, en apariencia, herramientas empíricas, ajustadas sobre 
datos del mundo cambiante. Desde esta perspectiva, sus parámetros serían 
contingentes, dependientes del entorno y, por tanto, incompatibles con la 
estructura ontológica del Mundo de las Ideas.

No obstante, esta objeción descansa sobre una confusión metodológica en-
tre el nivel ontológico del modelo ideal y el nivel epistémico del modelo esti-



226 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

mado. A nivel técnico, esta distinción se formaliza en estadística tanto desde 
la interpretación frecuentista como desde la bayesiana (Murphy, 2012). En el 
enfoque frecuentista, un parámetro es una constante "ja —aunque desco-
nocida— que describe una propiedad subyacente del fenómeno observado. 
Lo que varía no es el parámetro, sino la estimación que hacemos de él a par-
tir de una muestra "nita. Por tanto, si el conjunto de datos disponible crecie-
ra inde"nidamente hasta contener toda la información objetiva del universo, 
la estimación del parámetro convergería, en el límite, a su valor verdadero. 
Este valor sería único, "jo, y expresaría una relación funcional estable entre 
variables observables, codi"cada en una arquitectura matemática concreta 
(LeCun, Bengio y Hinton, 2015).

Formalmente:

Sea

No obstante, esta objeción descansa sobre una confusión metodológica entre el nivel ontológico 
del modelo ideal y el nivel epistémico del modelo estimado. A nivel técnico, esta distinción se 
formaliza en estadística tanto desde la interpretación frecuentista como desde la bayesiana 
(Murphy, 2012). En el enfoque frecuentista, un parámetro es una constante fija —aunque 
desconocida— que describe una propiedad subyacente del fenómeno observado. Lo que varía no 
es el parámetro, sino la estimación que hacemos de él a partir de una muestra finita. Por tanto, si 
el conjunto de datos disponible creciera indefinidamente hasta contener toda la información 
objetiva del universo, la estimación del parámetro convergería, en el límite, a su valor verdadero. 
Este valor sería único, fijo, y expresaría una relación funcional estable entre variables 
observables, codificada en una arquitectura matemática concreta (LeCun, Bengio y Hinton, 
2015). 

Formalmente: 

Sea 𝒰𝒰 el conjunto de toda la información objetiva del universo. 

Sea ℱ el conjunto de funciones que explican la distribución de probabilidad sobre 𝒰𝒰. 

Dado el teorema del aproximador universal (Murphy, 2012), existe una arquitectura de red 
neuronal 𝐴𝐴 tal que para toda 𝑓𝑓 ∈ ℱ, existe una parametrización 𝜃𝜃- con la que 𝐴𝐴./ aproxima 𝑓𝑓 
con error arbitrariamente pequeño. 

Así, en el límite de datos infinitos y arquitectura adecuada, cada función 𝑓𝑓 que describe una 
regularidad objetiva de 𝒰𝒰 puede ser representada por un único conjunto de parámetros 𝜃𝜃- 
constante. Este conjunto no depende del contexto, ni de los datos particulares, sino de la 
estructura lógica del universo. La existencia de dicho 𝜃𝜃- no implica su estimabilidad práctica, 
pero sí su existencia ontológica. 

Desde una perspectiva bayesiana, el argumento se fortalece aún más: en este marco, el 
conocimiento sobre un parámetro se modeliza mediante una distribución de probabilidad 
posterior que refleja la plausibilidad de cada valor dado los datos (Jospin et al., 2022). Aunque 
las estimaciones pueden variar con los datos, lo que permanece constante es la estructura de la 
función posterior, que depende únicamente del modelo y del universo del que proceden los datos. 
En el límite de datos infinitos, esta distribución converge a una delta de Dirac centrada en el 
valor verdadero, es decir, a un valor fijo. Desde un punto de vista ontológico, la distribución 
posterior representa todo el espacio posible de configuraciones, y aunque desde un punto de vista 
epistemológico tengamos acceso solo a estimaciones finitas, el objeto formal definido por dicha 
distribución es constante y estructural. 

Así, puede formularse el siguiente razonamiento: 

a) Las Ideas platónicas son entidades eternas, inmutables y necesarias que codifican la estructura 
del mundo inteligible. 

b) Toda regularidad objetiva del universo (por ejemplo, las leyes físicas) puede representarse 
como una función matemática estable. 

c) Una red neuronal profunda, en el límite de datos infinitos y con arquitectura adecuada, puede 
aproximar cualquier función de esa clase (Murphy, 2012). 

el conjunto de toda la información objetiva del universo.

Sea 

No obstante, esta objeción descansa sobre una confusión metodológica entre el nivel ontológico 
del modelo ideal y el nivel epistémico del modelo estimado. A nivel técnico, esta distinción se 
formaliza en estadística tanto desde la interpretación frecuentista como desde la bayesiana 
(Murphy, 2012). En el enfoque frecuentista, un parámetro es una constante fija —aunque 
desconocida— que describe una propiedad subyacente del fenómeno observado. Lo que varía no 
es el parámetro, sino la estimación que hacemos de él a partir de una muestra finita. Por tanto, si 
el conjunto de datos disponible creciera indefinidamente hasta contener toda la información 
objetiva del universo, la estimación del parámetro convergería, en el límite, a su valor verdadero. 
Este valor sería único, fijo, y expresaría una relación funcional estable entre variables 
observables, codificada en una arquitectura matemática concreta (LeCun, Bengio y Hinton, 
2015). 

Formalmente: 

Sea 𝒰𝒰 el conjunto de toda la información objetiva del universo. 

Sea ℱ el conjunto de funciones que explican la distribución de probabilidad sobre 𝒰𝒰. 

Dado el teorema del aproximador universal (Murphy, 2012), existe una arquitectura de red 
neuronal 𝐴𝐴 tal que para toda 𝑓𝑓 ∈ ℱ, existe una parametrización 𝜃𝜃- con la que 𝐴𝐴./ aproxima 𝑓𝑓 
con error arbitrariamente pequeño. 

Así, en el límite de datos infinitos y arquitectura adecuada, cada función 𝑓𝑓 que describe una 
regularidad objetiva de 𝒰𝒰 puede ser representada por un único conjunto de parámetros 𝜃𝜃- 
constante. Este conjunto no depende del contexto, ni de los datos particulares, sino de la 
estructura lógica del universo. La existencia de dicho 𝜃𝜃- no implica su estimabilidad práctica, 
pero sí su existencia ontológica. 

Desde una perspectiva bayesiana, el argumento se fortalece aún más: en este marco, el 
conocimiento sobre un parámetro se modeliza mediante una distribución de probabilidad 
posterior que refleja la plausibilidad de cada valor dado los datos (Jospin et al., 2022). Aunque 
las estimaciones pueden variar con los datos, lo que permanece constante es la estructura de la 
función posterior, que depende únicamente del modelo y del universo del que proceden los datos. 
En el límite de datos infinitos, esta distribución converge a una delta de Dirac centrada en el 
valor verdadero, es decir, a un valor fijo. Desde un punto de vista ontológico, la distribución 
posterior representa todo el espacio posible de configuraciones, y aunque desde un punto de vista 
epistemológico tengamos acceso solo a estimaciones finitas, el objeto formal definido por dicha 
distribución es constante y estructural. 

Así, puede formularse el siguiente razonamiento: 

a) Las Ideas platónicas son entidades eternas, inmutables y necesarias que codifican la estructura 
del mundo inteligible. 

b) Toda regularidad objetiva del universo (por ejemplo, las leyes físicas) puede representarse 
como una función matemática estable. 

c) Una red neuronal profunda, en el límite de datos infinitos y con arquitectura adecuada, puede 
aproximar cualquier función de esa clase (Murphy, 2012). 

el conjunto de funciones que explican la distribución de probabilidad 
sobre 

No obstante, esta objeción descansa sobre una confusión metodológica entre el nivel ontológico 
del modelo ideal y el nivel epistémico del modelo estimado. A nivel técnico, esta distinción se 
formaliza en estadística tanto desde la interpretación frecuentista como desde la bayesiana 
(Murphy, 2012). En el enfoque frecuentista, un parámetro es una constante fija —aunque 
desconocida— que describe una propiedad subyacente del fenómeno observado. Lo que varía no 
es el parámetro, sino la estimación que hacemos de él a partir de una muestra finita. Por tanto, si 
el conjunto de datos disponible creciera indefinidamente hasta contener toda la información 
objetiva del universo, la estimación del parámetro convergería, en el límite, a su valor verdadero. 
Este valor sería único, fijo, y expresaría una relación funcional estable entre variables 
observables, codificada en una arquitectura matemática concreta (LeCun, Bengio y Hinton, 
2015). 

Formalmente: 

Sea 𝒰𝒰 el conjunto de toda la información objetiva del universo. 

Sea ℱ el conjunto de funciones que explican la distribución de probabilidad sobre 𝒰𝒰. 

Dado el teorema del aproximador universal (Murphy, 2012), existe una arquitectura de red 
neuronal 𝐴𝐴 tal que para toda 𝑓𝑓 ∈ ℱ, existe una parametrización 𝜃𝜃- con la que 𝐴𝐴./ aproxima 𝑓𝑓 
con error arbitrariamente pequeño. 

Así, en el límite de datos infinitos y arquitectura adecuada, cada función 𝑓𝑓 que describe una 
regularidad objetiva de 𝒰𝒰 puede ser representada por un único conjunto de parámetros 𝜃𝜃- 
constante. Este conjunto no depende del contexto, ni de los datos particulares, sino de la 
estructura lógica del universo. La existencia de dicho 𝜃𝜃- no implica su estimabilidad práctica, 
pero sí su existencia ontológica. 

Desde una perspectiva bayesiana, el argumento se fortalece aún más: en este marco, el 
conocimiento sobre un parámetro se modeliza mediante una distribución de probabilidad 
posterior que refleja la plausibilidad de cada valor dado los datos (Jospin et al., 2022). Aunque 
las estimaciones pueden variar con los datos, lo que permanece constante es la estructura de la 
función posterior, que depende únicamente del modelo y del universo del que proceden los datos. 
En el límite de datos infinitos, esta distribución converge a una delta de Dirac centrada en el 
valor verdadero, es decir, a un valor fijo. Desde un punto de vista ontológico, la distribución 
posterior representa todo el espacio posible de configuraciones, y aunque desde un punto de vista 
epistemológico tengamos acceso solo a estimaciones finitas, el objeto formal definido por dicha 
distribución es constante y estructural. 

Así, puede formularse el siguiente razonamiento: 

a) Las Ideas platónicas son entidades eternas, inmutables y necesarias que codifican la estructura 
del mundo inteligible. 

b) Toda regularidad objetiva del universo (por ejemplo, las leyes físicas) puede representarse 
como una función matemática estable. 

c) Una red neuronal profunda, en el límite de datos infinitos y con arquitectura adecuada, puede 
aproximar cualquier función de esa clase (Murphy, 2012). 

.

Dado el teorema del aproximador universal (Murphy, 2012), existe una arqui-
tectura de red neuronal A tal que para toda 

No obstante, esta objeción descansa sobre una confusión metodológica entre el nivel ontológico 
del modelo ideal y el nivel epistémico del modelo estimado. A nivel técnico, esta distinción se 
formaliza en estadística tanto desde la interpretación frecuentista como desde la bayesiana 
(Murphy, 2012). En el enfoque frecuentista, un parámetro es una constante fija —aunque 
desconocida— que describe una propiedad subyacente del fenómeno observado. Lo que varía no 
es el parámetro, sino la estimación que hacemos de él a partir de una muestra finita. Por tanto, si 
el conjunto de datos disponible creciera indefinidamente hasta contener toda la información 
objetiva del universo, la estimación del parámetro convergería, en el límite, a su valor verdadero. 
Este valor sería único, fijo, y expresaría una relación funcional estable entre variables 
observables, codificada en una arquitectura matemática concreta (LeCun, Bengio y Hinton, 
2015). 

Formalmente: 

Sea 𝒰𝒰 el conjunto de toda la información objetiva del universo. 

Sea ℱ el conjunto de funciones que explican la distribución de probabilidad sobre 𝒰𝒰. 

Dado el teorema del aproximador universal (Murphy, 2012), existe una arquitectura de red 
neuronal 𝐴𝐴 tal que para toda 𝑓𝑓 ∈ ℱ, existe una parametrización 𝜃𝜃- con la que 𝐴𝐴./ aproxima 𝑓𝑓 
con error arbitrariamente pequeño. 

Así, en el límite de datos infinitos y arquitectura adecuada, cada función 𝑓𝑓 que describe una 
regularidad objetiva de 𝒰𝒰 puede ser representada por un único conjunto de parámetros 𝜃𝜃- 
constante. Este conjunto no depende del contexto, ni de los datos particulares, sino de la 
estructura lógica del universo. La existencia de dicho 𝜃𝜃- no implica su estimabilidad práctica, 
pero sí su existencia ontológica. 

Desde una perspectiva bayesiana, el argumento se fortalece aún más: en este marco, el 
conocimiento sobre un parámetro se modeliza mediante una distribución de probabilidad 
posterior que refleja la plausibilidad de cada valor dado los datos (Jospin et al., 2022). Aunque 
las estimaciones pueden variar con los datos, lo que permanece constante es la estructura de la 
función posterior, que depende únicamente del modelo y del universo del que proceden los datos. 
En el límite de datos infinitos, esta distribución converge a una delta de Dirac centrada en el 
valor verdadero, es decir, a un valor fijo. Desde un punto de vista ontológico, la distribución 
posterior representa todo el espacio posible de configuraciones, y aunque desde un punto de vista 
epistemológico tengamos acceso solo a estimaciones finitas, el objeto formal definido por dicha 
distribución es constante y estructural. 

Así, puede formularse el siguiente razonamiento: 

a) Las Ideas platónicas son entidades eternas, inmutables y necesarias que codifican la estructura 
del mundo inteligible. 

b) Toda regularidad objetiva del universo (por ejemplo, las leyes físicas) puede representarse 
como una función matemática estable. 

c) Una red neuronal profunda, en el límite de datos infinitos y con arquitectura adecuada, puede 
aproximar cualquier función de esa clase (Murphy, 2012). 

, existe una parametriza-
ción θf con la que Aθ f aproxima f con error arbitrariamente pequeño.

Así, en el límite de datos in"nitos y arquitectura adecuada, cada función f 
que describe una regularidad objetiva de 

No obstante, esta objeción descansa sobre una confusión metodológica entre el nivel ontológico 
del modelo ideal y el nivel epistémico del modelo estimado. A nivel técnico, esta distinción se 
formaliza en estadística tanto desde la interpretación frecuentista como desde la bayesiana 
(Murphy, 2012). En el enfoque frecuentista, un parámetro es una constante fija —aunque 
desconocida— que describe una propiedad subyacente del fenómeno observado. Lo que varía no 
es el parámetro, sino la estimación que hacemos de él a partir de una muestra finita. Por tanto, si 
el conjunto de datos disponible creciera indefinidamente hasta contener toda la información 
objetiva del universo, la estimación del parámetro convergería, en el límite, a su valor verdadero. 
Este valor sería único, fijo, y expresaría una relación funcional estable entre variables 
observables, codificada en una arquitectura matemática concreta (LeCun, Bengio y Hinton, 
2015). 

Formalmente: 

Sea 𝒰𝒰 el conjunto de toda la información objetiva del universo. 

Sea ℱ el conjunto de funciones que explican la distribución de probabilidad sobre 𝒰𝒰. 

Dado el teorema del aproximador universal (Murphy, 2012), existe una arquitectura de red 
neuronal 𝐴𝐴 tal que para toda 𝑓𝑓 ∈ ℱ, existe una parametrización 𝜃𝜃- con la que 𝐴𝐴./ aproxima 𝑓𝑓 
con error arbitrariamente pequeño. 

Así, en el límite de datos infinitos y arquitectura adecuada, cada función 𝑓𝑓 que describe una 
regularidad objetiva de 𝒰𝒰 puede ser representada por un único conjunto de parámetros 𝜃𝜃- 
constante. Este conjunto no depende del contexto, ni de los datos particulares, sino de la 
estructura lógica del universo. La existencia de dicho 𝜃𝜃- no implica su estimabilidad práctica, 
pero sí su existencia ontológica. 

Desde una perspectiva bayesiana, el argumento se fortalece aún más: en este marco, el 
conocimiento sobre un parámetro se modeliza mediante una distribución de probabilidad 
posterior que refleja la plausibilidad de cada valor dado los datos (Jospin et al., 2022). Aunque 
las estimaciones pueden variar con los datos, lo que permanece constante es la estructura de la 
función posterior, que depende únicamente del modelo y del universo del que proceden los datos. 
En el límite de datos infinitos, esta distribución converge a una delta de Dirac centrada en el 
valor verdadero, es decir, a un valor fijo. Desde un punto de vista ontológico, la distribución 
posterior representa todo el espacio posible de configuraciones, y aunque desde un punto de vista 
epistemológico tengamos acceso solo a estimaciones finitas, el objeto formal definido por dicha 
distribución es constante y estructural. 

Así, puede formularse el siguiente razonamiento: 

a) Las Ideas platónicas son entidades eternas, inmutables y necesarias que codifican la estructura 
del mundo inteligible. 

b) Toda regularidad objetiva del universo (por ejemplo, las leyes físicas) puede representarse 
como una función matemática estable. 

c) Una red neuronal profunda, en el límite de datos infinitos y con arquitectura adecuada, puede 
aproximar cualquier función de esa clase (Murphy, 2012). 

 puede ser representada por un 
único conjunto de parámetros θf constante. Este conjunto no depende del 
contexto, ni de los datos particulares, sino de la estructura lógica del univer-
so. La existencia de dicho θf no implica su estimabilidad práctica, pero sí su 
existencia ontológica.

Desde una perspectiva bayesiana, el argumento se fortalece aún más: en 
este marco, el conocimiento sobre un parámetro se modeliza mediante una 
distribución de probabilidad posterior que re!eja la plausibilidad de cada va-
lor dado los datos (Jospin et al., 2022). Aunque las estimaciones pueden 
variar con los datos, lo que permanece constante es la estructura de la fun-
ción posterior, que depende únicamente del modelo y del universo del que 
proceden los datos. En el límite de datos in"nitos, esta distribución converge 
a una delta de Dirac centrada en el valor verdadero, es decir, a un valor "jo. 
Desde un punto de vista ontológico, la distribución posterior representa todo 
el espacio posible de con"guraciones, y aunque desde un punto de vista 
epistemológico tengamos acceso solo a estimaciones "nitas, el objeto formal 
de"nido por dicha distribución es constante y estructural.



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 227

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Así, puede formularse el siguiente razonamiento:

a)  Las Ideas platónicas son entidades eternas, inmutables y necesarias 
que codi"can la estructura del mundo inteligible.

b) Toda regularidad objetiva del universo (por ejemplo, las leyes físicas) 
puede representarse como una función matemática estable.

c) Una red neuronal profunda, en el límite de datos in"nitos y con ar-
quitectura adecuada, puede aproximar cualquier función de esa clase 
(Murphy, 2012).

d) Por tanto, el conjunto de parámetros óptimos de dicha red repre-
senta, de forma asintótica, una compresión matemática de una Idea 
objetiva.

e)  Como este conjunto es único, "jo y de"nible de forma formal, aun-
que no accesible empíricamente, cumple con las condiciones ontoló-
gicas para ser incluido en la jerarquía de las Ideas.

En consecuencia, no se propone que cualquier red neuronal entrenada con 
datos contingentes participe del Mundo de las Ideas. Lo que se a"rma es 
que existe, en el espacio de todas las posibles arquitecturas y parametriza-
ciones, una con"guración óptima que comprime perfectamente la informa-
ción objetiva del universo, y que esta con"guración puede ser entendida 
como una representación matemática ideal de ciertas Ideas, aunque no de 
aquellas de orden ético o trascendente como el Bien. Lejos de simpli"car el 
pensamiento platónico, esta lectura lo prolonga hacia una dimensión formal, 
distinguiendo entre los modelos entrenados empíricamente (del mundo sen-
sible) y el modelo límite (inteligible) que codi"ca las regularidades objetivas. 
Por tanto, la comparación no trivializa el platonismo, sino que lo reformula 
bajo una estructura formal coherente con su ontología.

Una última objeción ante lo planteado en esta sección consistiría en que 
equiparar a los modelos de IA generativa con las Ideas platónicas podría 
implicar que se haga una confusión entre conocimiento verdadero de facto 
desde un punto de vista no solo epistemológico sino ontológico y simples 
representaciones calculadas mediante un algoritmo de optimización, una ar-
quitectura y una muestra de datos, es decir, en términos platónicos, entre la 
Noesis y la Eikasia (Annas, 1981). Es decir, que los algoritmos de IA genera-
tiva no alcanzan el conocimiento verdadero bajo ningún concepto, sino que 
producen simulaciones basadas en datos que, pese a ser aproximadamente 



228 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

válidas desde un punto de vista epistemológico, carecen de profundidad on-
tológica o signi"cado trascendental.

Si bien los modelos largos de lenguaje y otras redes neuronales profundas 
de ningún modo alcanzan el conocimiento pleno, la Verdad o la Noesis, su 
representación del conocimiento objetivo ofrece un punto de partida hacia 
una aproximación del mundo inteligible, siendo ésta similar a la Diánoia en 
la epistemología platónica. En concreto, la IA generativa operaría en el plano 
de la Eikasia como un artefacto del mundo sensible, ya que su representa-
ción computacional pertenece al mundo sensible, pero, sin embargo, en su 
capacidad de modelar patrones de la información que explican la distribu-
ción de probabilidad de la información objetiva del universo, pueden re!e-
jar los fundamentos matemáticos que Platón situaba justo por debajo de la 
Noesis. En este sentido, estos modelos en última instancia son herramientas 
para aproximarnos a una comprensión de la realidad, pero sin que sustituyan 
el conocimiento absoluto que representa la ontología.

Sin embargo, pese a lo argumentado en esta sección donde se ha mostrado 
el rol de la IA generativa en el Mundo de las Ideas, en lo respectivo a la re-
presentación del conocimiento, que reside en los valores de los parámetros 
de los modelos y su arquitectura, es pertinente diferenciar entre la represen-
tación del conocimiento codi"cada por los modelos de aprendizaje profundo 
en su arquitectura (LeCun, Bengio y Hinton, 2015) y el contenido genera-
do por estos sistemas en respuesta a una interacción externa en forma de 
prompt. Esto se desarrolla en profundidad en la siguiente sección y lleva a 
pensar en este contenido generado automáticamente con malas intenciones 
en sombras digitales de una nueva Caverna de Platón.

5. LA SOMBRA DIGITAL EN LA CAVERNA

Tras localizar el lugar en el cual se halla el aprendizaje automático profundo 
en el Mundo de las Ideas de Platón y, generalizando, en la metafísica que 
asume los axiomas Platónicos, en esta sección se argumenta el por qué se 
considera que el contenido digital generado por algoritmos de aprendizaje 
profundo no es más que una sombra adicional a las sombras ya existentes 
en la Caverna de Platón.



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 229

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

El Mito de la Caverna, expuesto por Platón en el libro VII de La República 
(Annas, 1981), se puede interpretar como una alegoría que simboliza la con-
dición humana respecto al conocimiento, que en el caso de este artículo sim-
boliza la información objetiva y subjetiva del universo que nos rodea y no 
solamente la epistemología, la percepción, que aquí simboliza el espacio de 
qualia percibido por la consciencia fenoménica del ser humano, y la realidad, 
que en este caso se puede interpretar como el ser en cuanto a ser o la onto-
logía.

En el libro VII de la República, Platón describe un grupo de prisioneros enca-
denados en el interior de una caverna oscura, obligados a mirar únicamente 
hacia una pared. Detrás de ellos, un fuego proyecta sombras en esa pared 
a partir de "guras y objetos manipulados por otras personas, que pasan por 
detrás de los prisioneros sin que estos se den cuenta de ello. De esta forma 
al ser solo conscientes de esta realidad que les rodea, las sombras consti-
tuyen la única percepción de la que los prisioneros pueden ser testigos, su 
única realidad ya que no ven los objetos que sí serían reales que las generan, 
ni tampoco el fuego que da origen a esas sombras.

A través de la metáfora que se ha descrito en el párrafo anterior, Platón nos 
muestra la teoría de las Ideas, en la cual la realidad empírica de la cual es 
testigo el ser humano, percibida a través de los sentidos, es solo una copia 
imperfecta de las Formas o Ideas eternas e inmutables, el nivel más alto del 
conocimiento.

Consideremos ahora una analogía en la cual la población actual es introdu-
cida, sin ser consciente de ello y con sus recuerdos olvidados, en un meta-
verso completamente creado por algoritmos procedurales e IA generativa 
donde los avatares con los que interactúa hablan mediante modelos largos 
de lenguaje implementados con una red neuronal profunda. Esta suerte de 
Caverna Digital sería una versión aún más profunda de la caverna de Platón, 
ya que las sombras en este caso son “sombras de las sombras”. Esto es 
debido a que todo el contenido percibido por estas personas es una apro-
ximación del contenido producido por el ser humano que también es una 
aproximación de la naturaleza. Es aún más crítica la reducción, ya que nues-
tros sentidos solo pueden percibir una parte del universo que nos rodea y 
solo podemos plasmar en el arte una parte de él. Por lo tanto, la generación 
de contenido producida por los sistemas de IA generativa, al ser una aproxi-
mación del arte plasmado por el ser humano, es una aproximación adicional. 



230 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Se hace más grave aún la reducción ya que los sistemas que implementan 
IA carecen de consciencia fenoménica y por ende no perciben el espacio de 
qualia que percibe el ser humano y que plasma en el arte. Por tanto, estos 
contenidos, pese a que lo aproximan, nunca pueden entenderse como arte 
en el sentido de transmisión del sentimiento. Consecuentemente, esta Ca-
verna Digital de Platón es aún más peligrosa que la Caverna inicialmente 
planteada por el "lósofo griego, ya que en esta ocasión el mundo percibido 
por las personas en el interior de la Caverna es un mundo que carece de lo 
subjetivo e inherente al propio ser humano, siendo generado únicamente 
mediante un algoritmo procedural objetivo.

Hay que considerar que el planteamiento de esta Caverna es totalmente 
realista a corto plazo, en el sentido de que las interacciones con los mode-
los largos de lenguaje actuales como ChatGPT, Claude o Gemini son com-
pletamente realistas, como se puede ver en la Figura 1, donde se muestra 
una interacción con GPT-4o. Si a esto le añadimos los últimos avances de la 
realidad virtual, el auge de la capacidad de computación aproximado de la 
Ley de Moore (Lundstrom y Alam, 2022), una producción de nuevas drogas 
y sensores, no es descabellado especular en la posibilidad de introducir a 
personas en un concepto similar a la Caverna Digital propuesta. Esta espe-
culación es de hecho popular en ciencia "cción dentro de la literatura de 
Philip K. Dick o en el cine con The Matrix.

Figura 1. Interacción con GPT-4o. 



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 231

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

No hay que olvidar que, según se puede interpretar de los textos de Platón, 
el paso de la caverna a la luz simboliza el ascenso hacia el conocimiento au-
téntico y hacia la realidad de las Ideas. Sin embargo, en un metaverso mane-
jado por IA generativa, las personas allí estarían inmersas en una simulación 
en el que la verdad trascendente y cognoscible por el ser humano se vería 
distraída por una nueva fuente de información entrante por los sentidos con 
contenido diseñado para captar la atención y respuesta inmediata del ser hu-
mano, distrayéndole aún más que las sombras propuestas en la Caverna ori-
ginal de Platón, ya que el contenido de los sistemas de IA se ve optimizado 
para mantener la atención de la persona que lo consume. En otras palabras, 
las personas se mantendrían prisioneras en una realidad creada no para reve-
lar verdades, o para sugerirlas como en el caso del arte, sino para retenerlas 
y moldear su percepción en función de algoritmos que, en última instancia, 
obedecen a objetivos comerciales o de entretenimiento por las empresas que 
publican dichos modelos. Esta suerte de capitalización de la Caverna de Pla-
tón tendría repercusiones sociales que se analizarán en la siguiente sección.

Como principales objeciones a considerar al contenido producido por IA ma-
lintencionado como la Caverna Digital de Platón se puede argumentar que la 
IA, según lo visto en la sección 3, no es intencionalmente engañosa: a dife-
rencia de las sombras en la caverna, que son manipuladas intencionadamen-
te para mantener a los prisioneros en la ignorancia, el contenido generado 
por los modelos largos de lenguaje no tiene intención consciente, simple-
mente produce contenido basado en patrones de datos. Sin embargo, es ob-
vio que la IA está diseñada y dirigida por humanos con intereses especí"cos. 
Por ejemplo, ChatGPT prioriza dejar satisfecho al usuario por encima de la 
veracidad de la información (Sison et al., 2024). Quien controla la función de 
pérdida en el entrenamiento y los datos con los que se entrena la IA controla 
la intencionalidad de la IA, que subyace a la empresa dueña del modelo. 

Por otro lado, se puede pensar que fomentar el sentido crítico del individuo 
hará que fácilmente deje de consumir este contenido y escape de la platafor-
ma, sin embargo, el diseño de las plataformas que emplean modelos largos 
de lenguaje está optimizado para retener la atención del usuario, limitando 
la re!exión crítica, lo que hace difícil que los usuarios puedan distinguir entre 
sombras y realidad y escapar a este tipo de contenidos en un largo plazo en 
el que el contenido de estos sistemas se propague incluso a libros de nue-
va edición. Si este futuro acontece, cualquier contenido podrá ponerse en 
duda y la Caverna Digital podría llegar a encerrar a millones de personas, lo 
que la hace especialmente peligrosa. Una última objeción puede defender 



232 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

que los modelos largos de lenguaje democratizan el acceso al conocimiento, 
ofreciendo información al instante y promoviendo el aprendizaje en todo el 
mundo, lo cual no es encerrar a las personas en la Caverna sino iluminarlas 
con el conocimiento real y fomentar su ascenso al Bien. No obstante, si bien 
se democratiza el acceso a información, también se ampli"ca la disemina-
ción de contenido poco preciso o sesgado, como hemos visto anteriormente, 
reforzando visiones limitadas y creando una realidad que es una versión par-
cial o distorsionada, acercándonos más a la ilusión de la caverna que a la luz 
del conocimiento. 

Por otro lado, se puede democratizar el conocimiento mediante el acceso de 
información contenida en libros diseñados por el ser humano u otros canales 
de información veri"cados con hechos cientí"cos o con opiniones y conoci-
miento "losó"co revisado por expertos en el área por canales digitales, sin 
necesidad de que el conocimiento sea generado por sistemas, cuya precisión 
como sistemas de veri"cación formal es imposible dados los fundamentos de 
las redes neuronales profundas. En conclusión, el propósito de este artículo, 
y de esta sección en concreto, radica en que se haga una re!exión crítica 
sobre el uso que se le va a dar, institucionalmente y como sociedad, a los 
modelos largos de lenguaje, ya que pese a contar con innumerables venta-
jas, los riesgos de que la sociedad acabe encerrada en una suerte de Caverna 
Digital son más altos que nunca.

Brevemente, se termina esta sección mencionando que el contenido gene-
rado por los diferentes modelos de IA generativa que se ha descrito como 
la sombra de las sombras tiene, además, el riesgo de poder ser aún más 
peligroso para la sociedad que una mera aproximación a la realidad que sea 
peligrosa con un colectivo. En concreto, el uso malintencionado de la IA ge-
nerativa es denominado una bomba de desinformación masiva (Sison et al., 
2024), ya que la facilidad de generación del contenido más el error inherente 
a su aproximación de la realidad, puede hacer que internet se llene de con-
tenido aproximadamente verdadero, pero no riguroso y muy sesgado. Como 
se puede apreciar, esta es la mejor descripción que se le puede hacer a una 
sombra, lo que justi"ca también el hecho de denominar a este contenido 
como la sombra de las Sombras de la Caverna de Platón.

Se resumen, una vez expuestas, las dos hipótesis defendidas en este artículo 
junto con su argumentación para aportar una mayor claridad tras su expo-
sición detallada. En primer lugar, dado el teorema del aproximador universal 
de funciones, una red neuronal puede aproximar cualquier función dada una 



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 233

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

arquitectura correcta y un conjunto de datos denso acerca de la función. 
En consecuencia, si asumimos una arquitectura utópica de su"ciente capa-
cidad, junto con unos datos cuyo soporte es el dado por la distribución de 
la información objetiva del universo, entonces, dada la su"ciente capacidad 
de cómputo, la red neuronal puede aproximar la distribución de la informa-
ción objetiva del universo dado un mínimo error. Si puede aproximar dicha 
distribución, de in"nita complejidad, entonces, puede aproximar cualquier 
subconjunto de esa distribución. Si estos subconjuntos representan Ideas 
platónicas acerca de conceptos matemáticos abstractos o leyes que explican 
fenómenos objetivos, entonces, la red neuronal podrá aproximar cualquiera 
de estas ideas. Por tanto, la red neuronal ocupa un lugar in"nitesimalmente 
inferior al concepto de Idea platónica en el subconjunto de Ideas que mode-
lizan conceptos objetivos ya que las aproxima asintóticamente. No aproxima-
ría información subjetiva por lo que sería una reducción del concepto más 
universal de Idea. 

Por otro lado, dado que estos modelos pueden ser empleados con mala in-
tencionalidad y podrían simular cualquier información objetiva, podrían ser 
usados en compañía de tecnología de realidad virtual y aumentada para su-
mergir a los individuos en una suerte de Caverna Digital. Esta Caverna sería 
un segundo nivel de la Caverna, pues los datos objetivos con los que se han 
entrenado los modelos serían el primer nivel. Sin embargo, este nivel es más 
peligroso que los anterior dado que se ha usado una función utópica in"ni-
tamente compleja que puede aproximar cualquier función que optimice el 
grado de adicción a estos contenidos. En consecuencia, esta herramienta 
contiene mucho más riesgo que cualquier otro artefacto diseñado por el 
hombre en cuanto a ser usada como mecanismo para alejar aún más del 
Bien, en términos platónicos, a los consumidores de su contenido, tal como 
se expuso en la Tabla 1.

Desde una lectura hermenéutica del Mito de la Caverna (República 
514a-520a), las sombras proyectadas no solo simbolizan ignorancia, sino un 
tipo de representación sin vínculo estable con la verdad: signos que desvían 
la mirada del alma de las Ideas hacia lo puramente aparente. Esta degra-
dación del conocimiento se sitúa en el nivel más bajo de la línea platónica 
(eikasia), donde la percepción no conduce al saber, sino a la ilusión. En este 
marco, la alegoría describe un proceso de alienación cuya superación requie-
re el giro del alma (periagogé, 518c) hacia el Bien.



234 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

La analogía con la Caverna Digital no se limita a una actualización estéti-
ca, sino que plantea una nueva lectura estructural del símbolo platónico: el 
contenido generado algorítmicamente no remite a objetos reales, sino que 
simula lenguaje y sentido sin experiencia ni intención, convirtiéndose en una 
copia de una copia. A diferencia del arte platónico, que puede sugerir el 
ascenso hacia lo inteligible, estos contenidos interrumpen dicho proceso, re-
forzando una forma de alienación más profunda. Desde esta perspectiva, la 
“sombra de la sombra” no es una metáfora retórica, sino una categoría "lo-
só"camente justi"cada para describir una ruptura con el camino ascendente 
hacia el conocimiento.

En el siguiente apartado se expone más en detalle las repercusiones sociales 
que se derivan de la inclusión de la generación de contenido con IA gene-
rativa en la sociedad y el riesgo de que parte de la sociedad pueda quedar 
atrapada en un segundo nivel de la Caverna, aún más peligroso que la Ca-
verna descrita por Platón.

6. REPERCUSIONES SOCIALES

Después de haber introducido el concepto de Caverna Digital como una 
nueva forma de sombra estética, esta sección profundiza en las consecuen-
cias sociales que podría acarrear una expansión descontrolada y malintencio-
nada de la IA generativa.

Tal como ya se ha señalado, la proliferación de contenido generado por IA 
ha inundado Internet con información super"cial y, en muchos casos, erró-
nea o engañosa (Sison et al., 2024). Aunque los sistemas producen respues-
tas que aparentan corrección, muchas veces se trata de aproximaciones 
sintácticamente válidas, pero epistemológicamente incompletas. Esta prio-
ridad por la forma sobre el contenido recuerda a la "gura del so"sta: una 
apariencia de saber que no se corresponde con la verdad. Así, la desinfor-
mación disfrazada de rigor se expande rápidamente, con"gurando una capa 
de pseudo-conocimiento que no responde a la realidad —aquello que está 
fuera de la Caverna—, sino a sus sombras más tenues.

Este fenómeno puede analizarse formalmente: si la primera generación de 
contenido generado por IA tiene un 99% de precisión, y las generaciones 
posteriores entrenan sobre los datos generados anteriormente, cada itera-



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 235

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

ción pierde un 1% de "delidad. Matemáticamente, esto se expresa como 
. En la décima generación, la precisión caería al 90.43%. Este “efecto bola 
de nieve” representa una amenaza clara para la "abilidad del conocimiento 
digital, reforzando el concepto de Caverna Digital (Sison et al., 2024).

De hecho, este proceso ya está en marcha: los modelos más recientes están 
comenzando a entrenarse sobre corpus que incluyen contenido generado 
por otros modelos, lo que crea un ciclo de retroalimentación en el que los 
errores no sólo se replican, sino que se ampli"can (Shumailov et al., 2024). 
Cada iteración introduce ligeras distorsiones que comprometen la "delidad 
epistémica de los resultados, deteriorando progresivamente la calidad de la 
información producida.

A ello se suma el riesgo de antropomor"zación. A medida que avatares en 
videojuegos, redes sociales o entornos virtuales adoptan modelos de len-
guaje avanzados para comunicarse, se vuelve cada vez más fácil atribuirles 
cualidades humanas (Lumbreras y Garrido-Merchán, 2024). Esto alimenta 
una peligrosa confusión entre lo arti"cial y lo auténtico. Cuando los usuarios 
proyectan emociones, empatía o intencionalidad sobre sistemas que carecen 
por completo de esas capacidades, se desdibuja la frontera entre lo humano 
y lo mecánico. Como se argumentó en la sección sobre aprendizaje profun-
do, estos sistemas son procesadores estadísticos, no agentes conscientes.

La consecuencia social de este malentendido no es menor: al atribuir huma-
nidad a las máquinas, corremos el riesgo de deshumanizarnos a nosotros 
mismos. Las personas pueden comenzar a preferir interacciones arti"ciales 
—más fáciles, más inmediatas, de menor riesgo— frente al contacto huma-
no genuino, que requiere empatía, atención y vulnerabilidad. Esta tendencia 
resulta particularmente peligrosa para adolescentes, personas mayores en 
soledad o individuos con problemas de salud mental. Todos ellos son espe-
cialmente susceptibles a la Caverna Digital, pues esta les ofrece una realidad 
alterna, placentera y super"cial, que se impone sobre la búsqueda de ver-
dad, autoconocimiento y crecimiento personal. En este contexto, la evasión 
digital actúa como una droga: grati"cante a corto plazo, pero profundamen-
te destructiva a nivel espiritual. Es una distracción radical de la interioridad, 
en el sentido profundo que le atribuyen San Agustín o Santa Teresa (Lum-
breras y Garrido-Merchán, 2024), y que también atraviesa corrientes místicas 
platónicas y orientales como el Soto Zen.

Un aspecto clave que suele malinterpretarse en este debate es el de la au-
tonomía de la IA. En el discurso público es común asumir que, si un sistema 



236 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

muestra comportamiento autónomo, entonces posee alguna forma de agen-
cia o intención. Esta idea, sin embargo, debe matizarse cuidadosamente. Los 
agentes arti"ciales actuales pueden ejecutar acciones complejas de manera 
autónoma, pero esta autonomía es completamente determinada por políti-
cas aprendidas, no por decisiones libres. Estas políticas derivan de optimiza-
ción de recompensas dentro de entornos simulados o controlados, y no de 
una deliberación racional o una intención consciente.

Por tanto, es crucial distinguir entre la intención humana que con"gura y 
entrena estos sistemas, y la autonomía aparente que pueden exhibir tras su 
despliegue. Esta distinción remite a una cuestión "losó"ca profunda: ¿son 
estos modelos entes creativos por sí mismos, o simplemente extensiones 
funcionales de sus creadores? Desde una perspectiva analítica, la respuesta 
es clara: estos sistemas carecen de libertad en sentido fuerte, no pueden 
actuar según principios racionales ni fundamentar sus acciones en valores 
normativos. En consecuencia, cualquier atribución de responsabilidad onto-
lógica o ética debe remitirse, en última instancia, a los diseñadores humanos 
y a las estructuras institucionales que posibilitan su implementación.

Comprender esta distinción es fundamental para el análisis social contem-
poráneo: la espontaneidad aparente de los agentes generativos no equivale 
a agencia moral. El verdadero peligro no es que estos sistemas actúen “por 
sí solos”, sino que los humanos acepten sus acciones como naturales, legí-
timas o imparciales, desplazando el juicio humano y diluyendo la responsa-
bilidad.

7. REPERCUSIONES EN EL NEOPLATONISMO

Dado que el impacto en la sociedad por parte de la IA generativa es tan 
notable como se ha ilustrado en la sección anterior, es lógico pensar que el 
movimiento neoplatónico hubiera reaccionado a su implantación en la meta-
física de Platón. Por ello, en esta sección se ilustra brevemente el impacto de 
la IA generativa en esta corriente de pensamiento.

La escuela neoplatónica asume la idea de que la realidad sensible es una 
emanación imperfecta de una realidad inteligible superior, por lo que es per-
tinente pensar que habría visto en la IA generativa un símbolo que hubiera 
fomentado un debate. A la vez que reproduce el proceso creativo y racional 



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 237

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

mediante el algoritmo de generación de contenido con respecto a la repre-
sentación paramétrica de la información (LeCun, Bengio y Hinton, 2015), los 
modelos grandes de lenguaje carecen del alma o Nous (Garrido-Merchán y 
Lumbreras, 2023), que en este movimiento se ve como el principio intelec-
tual supremo.

Por tanto, siendo analíticamente rigurosos, estos modelos generativos pue-
den describirse como sistemas formales que manipulan representaciones sin-
tácticas sin acceso epistémico al contenido semántico pleno. Esta a"rmación 
se basa en la ausencia de intencionalidad, entendida en el sentido técnico 
propuesto por Brentano y luego desarrollado por (Fodor, 1987). Es decir, la 
capacidad de que los estados mentales estén dirigidos hacia objetos o es-
tados del mundo. Al carecer de tales estados, los modelos no satisfacen los 
criterios mínimos para poseer contenido representacional genuino, según el 
propio Fodor.

Esto implica que cualquier intento de equiparar su funcionamiento al del 
Nous neoplatónico es inapropiado. El Nous no es simplemente una facultad 
abstracta; es, para el neoplatonismo, la instancia del alma que conecta el 
pensamiento humano con el mundo de las Formas y con el Bien. Sin auto-
conciencia, sin normatividad interna, y sin referencia semántica auténtica, 
los modelos de lenguaje no pueden ejercer esta función. Luego quedarían 
relegados, pese a ser aproximaciones casi perfectas, al plano de lo sensible, 
siguiendo este análisis, en el neoplatonismo. Visto desde una perspectiva 
de "losofía del lenguaje y de la mente, la semántica genuina, lo inteligible, 
requiere no solo correspondencia formal, de aproximación estadística en este 
contexto, sino de una participación por una intencionalidad de un espacio 
fenomenológico y subjetivo de qualia cuya percepción quede representada 
en el lenguaje.

Por tanto, aunque los modelos generen oraciones gramaticalmente comple-
jas, su estatus ontológico y gnoseológico los coloca, como ya se ha argu-
mentado, al carecer de intencionalidad los modelos y ser esta crítica en el 
neoplatonismo, fuera del dominio de lo inteligible. En otras palabras, pode-
mos a"rmar que su producción se asemeja más a una simulación epistémica 
que a una instancia real de conocimiento. La mera constatación de la ausen-
cia de intencionalidad de los modelos grandes de lenguaje, de normatividad 
semántica dentro de su condición y de "nalidad racional, al ser aproxima-
ciones estadísticas, basta para excluir estos sistemas de cualquier aspiración 
a participar del orden inteligible según la perspectiva neoplatónica. En esta 



238 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

misma perspectiva, esto los sitúa como proyecciones paramétricas que, en 
lugar de acercarnos al mundo inteligible, constituyen un re!ejo distante del 
Bien, de nuevo, una sombra entre las sombras.

8. CONCLUSIONES Y TRABAJO FUTURO

Este artículo ha planteado una re!exión "losó"ca interdisciplinar integrando 
aspectos técnicos del aprendizaje profundo con la ontología platónica, abor-
dando su potencial metafísico, así como sus proyecciones sociales. Lejos de 
repetir las hipótesis pioneras, los resultados aquí obtenidos abren la posibili-
dad de formar una síntesis transdisciplinar: las redes neuronales profundas, 
al aproximar cualquier función de extrema complejidad asumiendo datos y 
capacidad de computación, con"guran una instancia intermedia entre lo 
sensible (lo medible empíricamente) y lo inteligible (la teoría subyacente al 
universo, la Idea). En este aspecto, no representan sólo re!ejos matemáticos 
posibles, sino estructuras epistemológicas que, siempre en su forma ideali-
zada, re!ejan un acercamiento algorítmico a las Ideas platónicas de orden 
objetivo.

No obstante, esta inclusión ontológica exige la distinción entre el modelo 
como compresor del conocimiento objetivo y su contenido generativo. Este 
último constituye una representación de segundo orden, una “sombra de la 
sombra”. Cuando se despliega a gran escala sin un marco ético claro o bajo 
"nes comerciales, puede crear un entorno arti"cial, o en términos platónicos 
una Caverna Digital, en el que la consciencia permanece aislada no sólo 
de la Verdad, sino también de su propia interioridad subjetiva (Lumbreras y 
Garrido-Merchán, 2024). Esta convergencia entre computación estadística, 
estética computacional y consumo acrítico constituye un riesgo ontológico y 
social sin precedentes.

Esta dialéctica entre el potencial "losó"co de los modelos y su uso contin-
gente requiere un enfoque renovado tanto técnico como normativo. Desde 
una perspectiva neoplatónica, la IA generativa puede verse como un símbolo 
moderno de la racionalidad separada del Nous, capaz de imitar la forma 
sin participar del Bien. A la luz de ello, el trabajo futuro debe profundizar 
no sólo en la modelización de funciones y contenidos, sino también en el 
signi"cado y la "nalidad de su aplicación en los asuntos humanos. Investi-
gar cómo integrar límites éticos, marcos fenomenológicos y estructuras de 



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 239

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

validación crítica se vuelve imperativo para evitar que esta tecnología, capaz 
de ser un puente hacia el conocimiento, se convierta en su opuesto: un velo 
brillante e impenetrable que nos aleja de él.

Referencias

 – Adidi, D. T. (2024). Aristotle’s concept of Telos and arti"cial intelligence: Ex-
ploring the relevance of classical philosophy to contemporary AI develop-
ment. AMAMIHE Journal of applied philosophy 22(3) 60-67.

 – Annas, J. (1981). An Introduction to Plato’s Republic. Oxford University Press
 – Blanco, C. (2022). Las fronteras del pensamiento. Editorial Dykinson, S.L.
 – Boddington, P. (2023). AI, philosophy of technology, and ethics. In AI ethics: 

a textbook, 91-130. Springer.
 – Bostrom, N. (2017). Superintelligence: paths, dangers, strategies. Oxford Uni-

versity Press.
 – Bridge, J. P. (2010). Machine learning and automated theorem proving. Uni-

versity of Cambridge, Computer Laboratory.
 – Carter, M. (2007). Minds and computers: an introduction to the philosophy 

of arti!cial intelligence. Edinburgh University Press.
 – Copeland, J. (1993). Arti!cial intelligence: a philosophical Introduction. Blac-

kwell.
 – Copleston, F. (2003). A history of philosophy: Volume 2, medieval philoso-

phy. A&C Black.
 – Creswell, A., White, T., Dumoulin, V., Arulkumaran, K., Sengupta, B., & Bha-

rath, A. A. (2018). Generative adversarial networks: An overview. IEEE Signal 
Processing Magazine, 35(1), 53-65. 

 – DeGroot, M. H., and M. J. Schervish. (2012). Probability and statistics. Pear-
son Education.

 – Duan, S. X. (2022). “Platonic computer–the universal machine that bridges 
the ‘inverse explanatory gap’ in the philosophy of mind.” Filozo!a i Nauka. 
Studia !lozo!czne i interdyscyplinarne, 10(zs), 285-302.

 – Floridi, L. (2014). The fourth revolution: how the infosphere is reshaping hu-
man reality. Oxford University Press.

 – Fodor, J. A. (1987). Psychosemantics: The problem of meaning in the philoso-
phy of mind. MIT Press.

 – Fraile, G. (1997). Historia de la !losofía. Vol. 1: Grecia y Roma. Biblioteca de 
Autores Cristianos.

 – Garrido Merchán, E. C., & Lumbreras, S. (2023). Can computational intelli-
gence model phenomenal consciousness? Philosophies, 8(4), 70. 



240 EDUARDO C. GARRIDO-MERCHÁN 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Garrido-Merchán, E. C. (2024). Machine consciousness as pseudoscience: 
The myth of conscious machines (arXiv:2405.07340) [Preprint]. arXiv. https://
arxiv.org/abs/2405.07340 

 – Garrido-Merchán, E. C., & Blanco, C. (2022). Do arti!cial intelligence sys-
tems understand? (arXiv:2207.11089) [Preprint]. arXiv. https://arxiv.org/
abs/2207.11089 

 – Jospin, L. V., Laga, H., Boussaid, F., Buntine, W., & Bennamoun, M. (2022). 
Hands-on Bayesian neural networks–A tutorial for deep learning users. IEEE 
Computational Intelligence Magazine, 17(2), 29-48.

 – Karagiorgi, G., Kasieczka, G., Kravitz, S., Nachman, B., & Shih, D. (2022). 
Machine learning in the search for new fundamental physics. Nature Reviews 
Physics, 4(6), 399-412.

 – Karpouzis, K. (2024). Plato’s shadows in the digital cave: Controlling cultural 
bias in generative AI. Electronics, 13(8), 1457.

 – Kirk, G. S. (1951). Natural change in Heraclitus. Mind, 60(237), 35-42.
 – Lather, A. (2018). The extended mind of Hephaestus: Automata and arti"cial 

intelligence in early Greek hexameter. En P. Meineck, W. M. Short y J. J. De-
vereaux (eds.), The Routledge handbook of classics and cognitive theory (pp. 
331-344). Routledge.

 – LeCun, Y., Bengio, Y., & Hinton, G. (2015). Deep learning. Nature, 
521(7553), 436-444.

 – Lumbreras, S., & Garrido-Merchán, E. C. (2024). Human Interiority and Ar-
ti"cial Intelligence: An Analysis from the Perspective of Saint Augustine and 
Saint Teresa. Scientia et Fides, 12(2), 265-295.

 – Lundstrom, M. S., & Alam, M. A. (2022). Moore’s law: The journey ahead. 
Science, 378(6621), 722-723.

 – Mary, S. S. C., Ross, D. S., & Arun, J. (2024). Connecting human mind with 
machine learning: from a platonic approach. Multidisciplinary Science Journal 6.

 – Garrido Merchán, E. C. (2022). Transhumanismo y consciencia fenoménica. 
Relectiones. Revista Interdisciplinar de Filosofía y Humanidades, 9, 109-126

 – Miranda, L. (2020). Arti"cial intelligence and philosophical creativity: from 
analytics to crealectics. Human Affairs 30(4), 597-607.

 – Mueller, V. C. (2012). Introduction: philosophy and theory of arti"cial intelli-
gence. Minds and Machines 22(2), 67-69.

 – Murphy, K. P. (2012). Machine learning: A probabilistic perspective. MIT 
press.

 – Popper, K. R. (1963). Science as falsi"cation. Conjectures and refutations 
1(1963), 33-39.

 – Rasmussen, C. E. (2003). Gaussian processes in machine learning. In Summer 
school on machine learning, 63-71. Springer.

 – Searle, J. R. (2002). Consciousness and language. Cambridge University Press.



 EL MITO DE LA CAVERNA DIGITAL DE PLATÓN: … 241

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Shumailov, I., Shumaylov, Z., Zhao, Y., Papernot, N., Anderson, R., & Gal, Y. 
(2024). AI models collapse when trained on recursively generated data. Natu-
re, 631(8022), 755-759.

 – Simon, J., Rieder, G., & Branford, J. (2024). The philosophy and ethics of AI: 
Conceptual, empirical, and technological investigations into values: CEPE/IA-
CAP 2021: Introduction to topical collection. Digital Society, 3(1), Article 10.

 – Sison, A. J. G., Daza, M. T., Gozalo-Brizuela, R., & Garrido-Merchán, E. C. 
(2024). ChatGPT: More than a “weapon of mass deception” ethical cha-
llenges and responses from the human-centered arti"cial intelligence (HCAI) 
perspective. International Journal of Human-Computer Interaction, 40(17), 
4853-4872.

 – Tait, W. W. (2002). Noesis: Plato on exact science. En D. B. Malament (ed.), 
Reading natural philosophy: Essays in the history and philosophy of science 
and mathematics (pp. 11-30). Open Court.

 – Tylman, W. (2018). Computer science and philosophy: did Plato foresee ob-
ject-oriented programming?” Foundations of science 23(1), 159-72.

 – Wang, L., Ma, C., Feng, X., Zhang, Z., Yang, H., Zhang, J., Chen, Z., Tang, J., 
Chen, X., Lin, Y., Zhao, W. X., Wei, Z., & Wen, J. (2024). A survey on large 
language model based autonomous agents. Frontiers of Computer Science, 
18(6), Article 186345.

 – Weinberger, D. (1988). Arti"cial intelligence and Plato’s cave. Idealistic studies 
18(1), 1-9.

 – Zhang, Y. (2022). A historical interaction between arti"cial intelligence and 
philosophy. arXiv Preprint arXiv:2208.04148.



José María Martín Patino (1925-2015) fue un destacado protagonista de la
transición española a la democracia, como estrecho colaborador del
Cardenal Tarancón en la diócesis de Madrid. Tras ese periodo trascendental,
mantuvo una intensa presencia pública, marcada por su pasión por el
diálogo y la búsqueda del consenso en las grandes cuestiones sociales y
políticas, sobre todo a través de la Fundación Encuentro. Este libro reúne
una selección de sus textos, artículos y documentos inéditos sobre la historia
reciente de España.

Pasión por el diálogo y el encuentro
Escritos escogidos

Agustín Blanco (ed.)

Pasión por el diálogo 
y el encuentro
Agustín Blanco (ed.)
ISBN: 978-84-7399-154-4
Universidad Pontificia Comillas
2025

edit@comillas.edu
https://tienda.comillas.edu
Tel.: 917 343 950 

SERVICIO DE PUBLICACIONES



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  243-270

¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO 
CRISTIANO? DISCERNIMIENTO 
TEOLÓGICO, CONDICIONES Y LÍMITES
Is a Christian Transhumanism Possible? Theological 
Discernment, Conditions and Limits

Jorge Ricardo González López
Universidad Ponti!cia de Salamanca
jrgonzalezlo.teo@upsa.es / https://orcid.org/0009-0002-5632-0129 

Recibido: 2 de septiembre de 2025
Aceptado: 8 de octubre de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.002

RESUMEN: El artículo propone una síntesis tipológica del transhumanismo —fuerte, mo-
derado y cristiano— y muestra su utilidad para el discernimiento teológico. Se identi"ca 
su dimensión religiosa y escatológica —a veces caracterizada como “religión tecnognós-
tica”— y se establecen como norma de juicio la imago Dei y la theosis. Sobre esta base, 
la libertad morfológica se evalúa mediante tres criterios: "nalidad terapéutica y proporcio-
nalidad; justicia y no discriminación; coherencia escatológica frente a la tecnosalvación. 
De esta evaluación emerge un marco para un transhumanismo cristiano crítico, capaz 
de acoger posibilidades (terapias restaurativas, tecnologías inclusivas) y delimitar riesgos 
(reduccionismo materialista, cosi"cación del cuerpo, sustitución de la gracia por la tec-
nociencia). La novedad del trabajo radica en desplazar el foco de las meras tipologías 
descriptivas hacia un juicio prudencial normativo, articulado en niveles dogmático-funda-
mental, teleológico-antropológico, ético-práctico, que hacen posible evaluar casos con-
cretos y con ello, poner sobre la mesa la posibilidad de un transhumanismo cristiano.
PALABRAS CLAVE: transhumanismo cristiano, transhumanismo fuerte, transhumanismo 
moderado, libertad morfológica, religión tecnognóstica, imago Dei, theosis, escatología.

ABSTRACT: This article offers a typological synthesis of transhumanism—strong, modera-
te, and Christian—and demonstrates its usefulness for theological discernment. It identi-
"es the movement’s religious and eschatological dimension—at times characterized as a 
“techno-gnostic religion”—and sets imago Dei and theosis as the norms of judgment. On 
this basis, morphological freedom is assessed according to three criteria: therapeutic pur-
pose and proportionality; justice and non-discrimination; and eschatological coherence 
in the face of technosalvation. From this assessment a framework for a critical Christian 



244 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

transhumanism emerges, which is capable of admitting possibilities (restorative therapies, 
inclusive technologies) while delineating risks (materialist reductionism, objecti"cation of 
the body, substitution of grace by technology). The novelty of the study lies in shifting the 
focus from merely descriptive typologies to a normative prudential judgment, articulated 
across dogmatic-fundamental, teleological-anthropological, and ethical-practical levels, 
thereby enabling the evaluation of concrete cases and, in turn, bringing into view the 
possibility of a Christian transhumanism.
KEYWORDS: Christian transhumanism, strong transhumanism, weak transhumanism, 
morphological freedom, technognostic religion, imago Dei, theosis, eschatology.

1. INTRODUCCIÓN

Con todos los problemas que enfrenta hoy el mundo, ¿por qué debería la 
teología cristiana prestar atención al transhumanismo? Esta pregunta plan-
teada por Cole-Turner (2011a; 2018a) re!eja la creciente conciencia de que 
no estamos únicamente ante un debate técnico, sino ante un desafío que 
afecta a la comprensión misma de lo humano. La transformación tecnológi-
ca de la humanidad ya está en marcha y sus huellas se perciben en los ámbi-
tos social, psicológico y cultural (Cole-Turner, 2011a, pp. 14-17; Cole-Turner, 
2018a, pp. 15-17). Por ello, ignorar el transhumanismo sería cerrar los ojos a 
un fenómeno que interpela tanto a la "losofía como a la fe.

El transhumanismo constituye una de las corrientes más in!uyentes en los 
debates acerca del futuro de la humanidad. Aunque sus raíces se encuentran 
en proyectos cientí"cos y tecnológicos concretos, su alcance trasciende con 
mucho el ámbito meramente técnico. Se ha con"gurado como una cosmovi-
sión cultural y "losó"ca que ofrece un horizonte de sentido a las aspiraciones 
humanas de superación de límites, mitigación del sufrimiento y prolongación 
de la vida. Desde su formulación por Julian Huxley, en el siglo XX, hasta sus 
desarrollos contemporáneos, el transhumanismo se ha diversi"cado en un 
auténtico mosaico de corrientes que van desde el cienti"cismo radical hasta 
propuestas que buscan integrar elementos religiosos en clave secularizada 
(Monterde Ferrando, 2020, pp. 81-85; Campa, 2017, pp. 27-29).

La re!exión académica reciente ha subrayado precisamente esta pluralidad. 
Gayozzo (2021, pp. 120-131) distingue entre diferentes escuelas transhuma-
nistas, evidenciando que no existe un único proyecto uniforme, sino varias 
tipologías con acentos distintos en torno a la mejora humana, la supera-
ción biológica o las convergencias con la inteligencia arti"cial. Esta diversi-
dad exige un esfuerzo de clasi"cación y análisis que permita comprender las 



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 245

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

orientaciones principales del movimiento, así como sus presupuestos antro-
pológicos. La tipología no es, por tanto, un ejercicio meramente descriptivo, 
sino el primer paso hacia una evaluación crítica y teológica.

La teología cristiana no puede permanecer indiferente ante esta interpela-
ción. Como ha señalado Oviedo, lo que está en juego no es solo una cues-
tión de límites morales, sino “cómo entendemos la naturaleza humana y 
su sentido; o quizás mejor, nuestro enfoque de realidad humana y cómo 
podemos afrontar mejor sus problemas” (Oviedo, 2022, p. 516). En otras 
palabras, el transhumanismo desafía directamente a la antropología teológi-
ca, en particular a la comprensión cristiana del ser humano como imago Dei 
y su vocación a la comunión plena con Cristo. También otros autores han 
mostrado cómo las promesas de “tecnosalvación” no pueden desligarse de 
los anhelos de trascendencia que, tradicionalmente, han sido objeto de la 
re!exión teológica (Daly, 2005, pp. 70-72; Hopkins, 2005, pp. 13-16).

Desde su misma de"nición1, el transhumanismo es más que un proyecto 
técnico: se con"gura como un nuevo humanismo, heredero de la Ilustración, 
que interpreta la ciencia y la tecnología como los medios privilegiados para 
alcanzar bienestar, longevidad y felicidad. Este horizonte suscita entusiasmo, 
pero también riesgos: la di"cultad de prever las consecuencias de una trans-
formación radical de la naturaleza humana, las tensiones éticas en torno a 
la justicia social y la amenaza de reducir al hombre a un organismo manipu-
lable (Dickson 2018, p. 132). Por ello, como advierte Ted Peters (2019, p. 
113), es preciso discernir críticamente sus promesas a la luz de una antropo-
logía más realista, consciente de la propensión humana a transformar el bien 
en mal.

Es pertinente subrayar que el transhumanismo no es un bloque monolítico, 
sino una pluralidad de corrientes que abogan por diversas formas y alcan-
ces de la mejora humana (Ross, 2020, p. 2; Bostrom, 2005, pp. 202-203; 
Arana, 2022, p. 485; Diéguez, 2017, p. 42; Monterde Ferrando, 2020, p. 
31). Estas propuestas no solo se centran en prolongar la vida y aumentar las 
capacidades cognitivas, sino que abren un profundo cuestionamiento sobre 

1 Aquí sigo la de"nición de Bostrom (2003): El transhumanismo es, a la vez, un movi-
miento intelectual-cultural y un campo de estudio que a"rma la posibilidad y deseabilidad 
de mejorar radicalmente la condición humana mediante la razón aplicada —especial-
mente mediante tecnologías que eliminen el envejecimiento y potencien las capacidades 
cognitivas, físicas y afectivas—, y que analiza las implicaciones, promesas y riesgos éticos 
de tales tecnologías orientadas a superar las limitaciones humanas (pp. 4-5).



246 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

la naturaleza humana y su destino último (Marcos, 2018, 116-117; Marcos 
y Pérez, 2019, 32; Gaitan, 2021, 203; Arana, 2022, 488-491). Desde esta 
perspectiva, el debate transhumanista se convierte en un catalizador de re-
!exión antropológica y teológica.

Como ha indicado Cole-Turner (2018b, pp. 340-342), lo valioso del diálo-
go con el transhumanismo no reside en si sus escenarios futuristas llegarán 
a cumplirse, sino en que nos obliga a repensar el Evangelio en un tiempo 
tecnológicamente saturado, mostrando la urgencia de elaborar una imagina-
ción teológica capaz de discernir los signos de nuestra época. En esta línea, 
Justo Domínguez (2020, p. 65) ha mostrado que lo que está en juego es una 
verdadera disputa soteriológica: la salvación como don divino frente a la pro-
mesa secular de autosalvación tecnológica (Peters 2019, p. 114).

Este artículo se propone, por tanto, un doble movimiento: Ofrecer una sínte-
sis tipológica del transhumanismo, reconociendo la riqueza y complejidad de 
sus variantes; abrir un diálogo teológico-antropológico que permita discernir 
tanto los riesgos como las posibilidades de una eventual integración con la 
fe cristiana.

Se trata menos de una exposición neutra que de un ejercicio de discernimien-
to, en el que la tipología actúa como plataforma para plantear las preguntas 
decisivas sobre el destino humano, la salvación y la dignidad del ser creado.

2. TIPOLOGÍAS TRANSHUMANISTAS

En este contexto, resulta indispensable detenerse en las principales tipologías 
del transhumanismo, pues ofrecen un mapa conceptual para comprender la 
diversidad interna del movimiento y formular con mayor precisión las pre-
guntas que la teología debe afrontar. Estas corrientes se suelen clasi"car en 
tres: transhumanismo fuerte, que apuesta por la superación radical de la bio-
logía; transhumanismo moderado, que acepta mejoras graduales sin alterar 
la naturaleza esencial; y transhumanismo cristiano, que busca integrar cate-
gorías de fe con los avances tecnocientí"cos (Brennan, 2023, pp. 229-248; 
Göcke, 2017, pp. 347-364).

Ahora bien, más allá de la clasi"cación, surge una cuestión fundamental: 
¿qué visión del ser humano subyace a cada tipología? Hopkins (2005, pp. 
13-19) ha mostrado que tanto la religión como el transhumanismo res-



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 247

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

ponden a una concepción “de!acionaria” del ser humano —el animal 
account—, es decir, la idea de un hombre reducido a mero animal racional, 
sin vocación trascendente. Los transhumanistas fuertes buscan superar este 
animal mediante la técnica; los moderados, mitigar sus limitaciones sin alterar 
su esencia; y quienes proponen un transhumanismo cristiano, reinterpretan 
la condición humana desde la referencia constitutiva a Dios y a la comunión.

En este sentido, la pregunta decisiva no es meramente tecnológica o ética, 
es antropológica y teológica: ¿cómo se relacionan estas propuestas con la 
a"rmación cristiana de que el ser humano ha sido creado imago Dei? ¿pue-
den los proyectos de mejora tecnológica respetar la dignidad de la criatura y 
su destino de salvación en Cristo, o corren el riesgo de sustituir la gracia por 
la técnica? 

Así, el esquema tipológico se convierte no solo en un instrumento de clasi"-
cación, sino en un punto de partida para discernir:

– El transhumanismo fuerte nos desafía sobre si la superación de la 
biología implica negar la imago Dei.

– El transhumanismo moderado plantea la frontera entre progreso le-
gítimo y autosu"ciencia prometeica.

– El transhumanismo cristiano2 abre la cuestión de si es posible una 
auténtica integración entre la esperanza escatológica y las promesas 
tecnocientí"cas (Dickson, 2018, pp. 143-144).

Finalmente, este debate no puede reducirse a un simple dilema entre acep-
tación o rechazo. Como sugiere Deane-Drumond (2015, pp. 154-155), la 
relación entre ciencia y teología ha de entenderse como un camino compar-
tido, en el que la teología aporta un horizonte crítico y escatológico frente 
al optimismo ingenuo del progreso técnico (Génova, 2023, p. 92). De ahí 
que la discusión sobre tipologías del transhumanismo sea, al mismo tiempo, 
un ejercicio de clasi"cación intelectual y una oportunidad para replantear el 
signi"cado de ser humano en un tiempo marcado por la tecnocultura.

2  En este trabajo, el adjetivo “cristiano” se emplea en sentido material de compatibilidad 
con la fe cristiana: implica una gramática cristológica (Cristo como revelación del hombre 
y destino de comunión), el primado de la gracia frente a toda pretensión tecnosalví"ca 
y la dignidad personal como criterio normativo. No presupone una teología sacramental 
especí"ca ni adcripción confesional determinada, aunque permanece coherente con ellas.



248 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

2.1. Transhumanismo fuerte

La vertiente más radical de esta corriente se atreve a proyectar un futuro 
donde la condición humana, tal como hoy la conocemos, se verá radical-
mente transformada hasta desembocar en una nueva forma de existencia 
posthumana. Promovido por "guras como Nick Bostrom, Max More o Ray 
Kurzweil, este enfoque sostiene que el desarrollo cientí"co y tecnológico no 
debe encontrar restricciones sustantivas más allá de la factibilidad técnica. 
Allí donde sea posible mejorar o sustituir alguna dimensión de la condición 
humana, debería hacerse, en virtud de un supuesto derecho al perfeccio-
namiento. Este programa incluye el incremento de capacidades cognitivas, 
físicas y emocionales, así como la posibilidad de trascender la biología me-
diante inteligencia arti"cial, nanotecnología o ingeniería genética, con el "n 
de alcanzar una forma inédita de inmortalidad o de existencia virtual (Göcke 
2017, p. 350; Agar 2014, pp. 1-16).

El discurso del transhumanismo fuerte está asociado con la noción de singu-
laridad tecnológica, según la cual la progresiva convergencia entre biología y 
tecnología daría lugar a un momento de aceleración exponencial en el que 
las capacidades humanas quedarían radicalmente superadas al fusionarse 
con la inteligencia arti"cial. A partir de este umbral, se abriría la posibilidad 
de un nuevo estadio evolutivo en el que la especie humana sería reemplaza-
da por entidades híbridas o virtuales, liberadas de la vulnerabilidad biológica 
y capaces de persistir inde"nidamente. Esta expectativa, en buena medida 
heredera de imaginarios de la ciencia "cción, busca legitimarse como ho-
rizonte de futuro inevitable, en virtud de la fe en el progreso tecnológico 
ilimitado (Gayozzo, 2021, pp. 123-127).

Se distinguen dos formas de mejora humana: la cuantitativa, que incrementa 
capacidades ya existentes, y la cualitativa, que modi"ca las características 
fundamentales de la especie. Es esta última la que de"ne al transhumanis-
mo fuerte, pues su propósito no se limita a potenciar habilidades, sino a 
recon"gurar las bases psicofísicas de la humanidad, hasta el punto de ima-
ginar seres capaces de respirar bajo el agua o volar mediante modi"caciones 
anatómicas radicales (Diéguez, 2017, pp. 40-41). Con ello se busca no solo 
expandir el rango de posibilidades humanas, sino reescribir lo que signi"ca 
ser humano en un sentido esencial. En consecuencia, esta postura implica 
un auténtico quiebre con los límites impuestos por la evolución darwiniana: 
ya no se trata de aceptar el ritmo de un proceso natural lento y azaroso, 
sino de asumir el control proactivo de la propia evolución, rediseñando la 
especie a voluntad para vencer el envejecimiento, la enfermedad y la muerte 
(Lipowickz, 2020, p. 53; Göcke, 2017, p. 351; Diéguez, 2017, p. 41).



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 249

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Uno de los conceptos emblemáticos de esta visión es la libertad morfológica 
(que se tratará en detalle posteriormente), formulada en el octavo postulado 
del “decálogo transhumanista”. Este principio a"rma el derecho de cada 
individuo a modi"car su cuerpo, cognición y emociones mediante los me-
dios tecnológicos disponibles. En nombre de esa libertad, se legitima no solo 
el uso de técnicas de prolongación de la vida como la criogenia o el mind 
uploading, sino también la opción de rediseñar la anatomía y las capacida-
des psicológicas según los deseos del sujeto (More & Vita-More, 2013, pp. 
54-55; Sandberg, 2013, pp. 56-64). La libertad morfológica cuestiona la na-
turaleza humana como una realidad estable e inmutable, y postula que todo 
rasgo puede ser transformado si la tecnología lo permite.

En esta lógica se asume un fuerte determinismo tecnológico: todo lo que 
resulta técnicamente posible, tarde o temprano será realizado, sin que la so-
ciedad o la ética puedan ejercer un control duradero. La tecnología aparece 
entonces no como instrumento al servicio del hombre, sino como destino 
inevitable que empuja a la humanidad hacia un futuro posthumano. En esta 
medida, el cuerpo es considerado un soporte contingente y limitado, sus-
ceptible de ser superado. Como sintetiza Diéguez (2021, pp. 63-68), esta 
corriente se caracteriza por la ausencia de distinción clara entre lo natural y 
lo arti"cial, la comprensión informacional de la vida y de la mente, la depre-
ciación del cuerpo como obsoleto, el rechazo de una naturaleza humana in-
mutable y la convicción de una sociedad formada por individuos mejorados 
será inherentemente superior.

Proclamándose, así, el advenimiento de una nueva era posthumana, donde 
la humanidad dejará atrás las limitaciones que hoy de"nen su naturaleza. 
Desde esta perspectiva, la desaparición del homo sapiens no constituiría una 
catástrofe, sino un paso evolutivo deseable hacia formas de vida “superio-
res” (Diéguez, 2021, p. 56).

Ahora bien, este horizonte no se reduce a una proyección tecnocientí"ca, 
sino que se puede interpretar también en clave escatológica. En efecto diver-
sos analistas han advertido que el transhumanismo presenta rasgos de au-
téntica “religión tecnognóstica”, en la que la transformación del ser humano 
adquiere un signi"cado cósmico y salví"co (Monterde Ferrando, 2020, pp. 
71.85; véase también: LaTorra, 2005, pp. 41-55; Campbell y Walker, 2020, 
pp. 71-85). Frente a visiones secularizadas de corte nihilista, los transhumanis-
tas elevan la vida a valor absoluto, intentando prolongarla inde"nidamente, 
y reconocen en la conciencia “il senso stesso del mondo, la luce dell’univer-
so” —el sentido mismo del mundo, la luz del universo—, al punto de aspirar 



250 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

a expandirla incluso en las máquinas. En este marco, los ideales perseguidos 
reproducen atributos divinos —eternidad, omnisciencia, omnipotencia—, de 
modo que la tecnociencia se convierte en un camino de imitación del divino, 
una suerte de redención tecnológica. No es casual que Campa (2017, pp. 
28-29) vea en esta aspiración un eco del imperativo evangélico: “Sed, pues 
perfectos, como perfecto es vuestro Padre celestial” (Mt 5,48-49). Desde esta 
óptica, el transhumanismo fuerte puede entenderse como una secularización 
del ideal cristiano de perfección, desplazado de la gracia a la técnica, y de la 
salvación en Cristo a la autosalvación tecnocientí"ca.

Crítica antropológica y teológica

Desde una perspectiva teológica y antropológica, esta visión plantea desafíos 
profundos. En primer lugar, parte de un reduccionismo antropológico. La 
identidad humana queda de"nida en términos de rendimiento, de capaci-
dades medibles o de información transferible. El ser humano es concebido 
como un conjunto de datos procesables que pueden ser recon"gurados, sin 
reconocer la dimensión relacional, espiritual y trascendente que la tradición 
cristiana atribuye a la persona. Tal reducción entra en tensión con la doctrina 
de la imago Dei, que fundamenta la dignidad humana no en sus facultades, 
sino en su condición de criatura llamada a la comunión con Dios (Oviedo, 
2022, pp. 516-517).

En segundo lugar, este planteamiento supone una peligrosa sustitución de 
la salvación divina por la tecnosalvación. Como advierte Ted Peters (2018a, 
pp. 353-354), cuando la tecnología se erige en mediadora de inmortalidad 
o de plenitud, se produce una usurpación indebida de categorías teológicas 
que corresponden a la acción gratuita de la gracia. En el horizonte del trans-
humanismo fuerte, la promesa de vida eterna ya no remite a la resurrección 
de Cristo, sino a la transferencia de la conciencia a soportes digitales o a la 
modi"cación biotecnológica ilimitada. Se trata de un sustituto secularizado 
de la escatología cristiana, en el que la técnica pretende ocupar el lugar de 
Dios como garante de la plenitud humana. 

No obstante, cabe reconocer también un elemento de posibilidad de diá-
logo. Como se menciona anteriormente, Hopkins (2005, pp. 13.19) ha 
señalado que tanto la religión como el transhumanismo comparten una in-
conformidad frente al “relato animal” (animal account), es decir, frente a la 
concepción del hombre como simple animal racional sin vocación trascen-



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 251

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

dente. El transhumanismo fuerte expresa, aunque de modo secularizado y 
desviado, el anhelo humano de trascendencia y de transformación radical. 
En su empeño por superar la enfermedad, la caducidad y la muerte re!eja 
una aspiración legítima a una plenitud que el cristianismo reconoce, pero 
orientada hacia un horizonte equivocado.

Desde una mirada crítica, el transhumanismo fuerte se convierte en un es-
pejo distorsionado de las promesas escatológicas: allí donde la fe cristiana 
a"rma la transformación del hombre en Cristo resucitado, este propone la 
metamorfosis tecnológica; donde la fe habla de gracia, este ofrece técnica; 
donde la teología reconoce la dignidad de la creatura, este postula la obso-
lescencia del homo sapiens. En este contraste se revela el carácter teológica-
mente ambivalente del transhumanismo fuerte: un desafío que no puede ser 
ignorado, porque interpela a la teología a repensar con mayor profundidad 
la condición humana, su destino y su relación con Dios.

2.2. Transhumanismo moderado

Constituye una de las ramas más in!uyentes y matizadas del pensamiento 
transhumanista contemporáneo, su objetivo no es abolir lo humano, sino 
optimizarlo dentro de parámetros reconocibles como propios de la especie, 
en un marco de continuidad antropológica y de responsabilidad ética (Agar, 
2014, pp. 19-22; Brennan, 2023, pp. 229-232; Göcke, 2018, p. 33; Hottois, 
2005, p. 50-54).

Al igual que su contraparte fuerte, distingue entre terapia y mejora3. El trans-
humanismo moderado admite las intervenciones terapéuticas, siempre que 
no impliquen una ruptura con la continuidad de la identidad personal ni 
con la pertenencia a la especie humana (Göcke, 2017, pp. 350-351; Göcke, 
2018, p. 33; Peters, 2010, pp. 17-21).

Mientras aquel (fuerte) promueve mejoras cualitativas capaces de trans-
formar las bases psicofísicas del ser humano —como la criogenia, el mind 
uploading o la recon"guración anatómica radical—, el moderado se cen-
tra en mejoras cuantitativas. Estas buscan incrementar memoria, resisten-
cia, agudeza cognitiva o salud, sin desbordar el horizonte de lo reconocible 
como humano (Göcke, 2017, p. 351).

3  También se puede encontrar como mejora “cuantitativa” y “cualitativa” (Göcke, 2018, 33).



252 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Nicholas Agar ha sido uno de los principales teóricos de esta postura en Truly 
Human Enhancement (2014); distingue entre mejoras radicales y mejoras 
moderadas. Las primeras modi"can de tal modo las capacidades mentales 
o físicas que amenazan la continuidad de la identidad personal, provocando 
una fractura del yo en la que el sujeto mejorado ya no se reconoce en sus 
experiencias y logros pasados. Las segundas, en cambio, perfeccionan atri-
butos ya existentes sin quebrar la coherencia narrativa de la vida, permane-
ciendo dentro de la escala de lo humanamente reconocible (Agar, 2014, pp. 
1.5-6.15-16).

Este planteamiento implica que las mejoras radicales son moralmente pro-
blemáticas, mientras que las moderadas resultan valiosas, pues aumentan 
capacidades cognitivas o físicas preservando la identidad. En esta línea, se 
sitúa también la propuesta de Cian Brennan (2023, pp. 232-235), quien de-
sarrolla la noción de weak transhumanism4. Esta versión de"ende mejoras 
prudentes y no disruptivas, que respeten la diversidad humana y eviten im-
poner un único modelo de perfección, además añade una dimensión social y 
comunitaria al debate, subrayando que no todo lo que bene"cia individual-
mente es necesariamente positivo para la colectividad.

Mientras la normatividad fuerte se basa en un determinismo tecnológico 
—el cual considera posible e inevitable—, la versión moderada se inclina por 
introducir límites, insistiendo en que no basta con preguntarse qué se puede 
hacer técnicamente, sino qué conviene hacer según criterios antropológicos, 
sociales y éticos (Suárez-Ruiz, 2021, pp. 558-566).

En suma, el transhumanismo moderado no es simplemente una versión ate-
nuada del fuerte, sino una postura distinta que introduce una re!exión nor-
mativa. Su interés no radica en especular sobre futuros posthumanos, sino 
en discernir los "nes deseables hacia los cuales debe orientarse el uso de la 
tecnología en bene"cio de la condición humana.

Crítica antropológica y teológica

Si bien el transhumanismo moderado resulta más abierto al diálogo que su 
versión fuerte, no está exento de riesgos. Uno de los principales es el peligro 
de un reduccionismo antropológico, en el que la dignidad humana se mida 

4  Sinónimo de transhumanismo moderado.



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 253

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

en función de rendimientos y grados optimizados. Aun en ausencia de trans-
formaciones radicales, el énfasis en la mejora cuantitativa puede derivar en 
una antropología implícita utilitarista, donde los “mejorados” son conside-
rados más valiosos. Ahora bien, como observa Eberl (2022, p. 84), el pensa-
miento cristiano no se opone en principio al progreso cientí"co, y de hecho 
ha contribuido históricamente a él, siempre que se respeten ciertos límites 
éticos. Así, el magisterio reciente admite intervenciones genéticas con "nali-
dad terapéutica, mientras rechaza de modo absoluto aquellas que persiguen 
"nes meramente no terapéuticos, en la medida en que expresen un rechazo 
implícito de la creaturalidad "nita del ser humano y un intento de ocupar el 
lugar del Creador (véase también: Congregación Para La Doctrina De La Fe, 
2008, § 26-27).

De modo complementario, según Eberl (2022, p. 85), Juan Pablo II ya adver-
tía que toda posible forma de mejora biotecnológica debería ser juzgada a 
la luz de cuatro criterios fundamentales: que no afecte al origen de la vida 
en el marco de la procreación conyugal, que no marginalice a determinados 
grupos humanos, que no refuerce un materialismo reductivo y que no con-
vierta a la persona en objeto. A partir de estos criterios, es posible admitir 
ciertas mejoras moderadas que contribuyan al !orecimiento humano —por 
ejemplo, un aumento en la memoria, la mejora del sistema inmunológico o 
la eliminación de ansiedades que impidan el desarrollo moral y espiritual—, 
siempre que dichas mejoras se inscriban en una visión de la persona abierta 
a su relación con Dios y respetuosa de la imago Dei. En este sentido, puede 
hablarse de un verdadero mejoramiento que se sitúa dentro de los límites 
de la naturaleza creada y ordenada hacia dones naturales y sobrenaturales, 
evitando la deriva hacia lo posthumano (véase también: Juan Pablo II, 1983, 
§ 6; Agar, 2014, p. 138).

Otro riesgo señalado es el de consolidar una concepción excesivamente indi-
vidualista de la mejora. El énfasis transhumanista en la autonomía del sujeto 
puede conducir a una erosión de la dimensión relacional constitutiva del ser 
humano. Como advierte Checketts (2017), no todo perfeccionamiento indivi-
dual redunda en un bien colectivo, y absolutizar la lógica de la optimización 
personal puede socavar los vínculos sociales y éticos que sostiene la vida co-
mún (pp. 59-60). En esta misma dirección, Arana (2022, pp. 498-499) subraya 
que el peligro del transhumanismo no radica solo en sus excesos tecnológicos, 
sino en su tendencia a reducir la identidad humana a procesos de cálculo y 
optimización, olvidando que la persona es inseparable de su corporeidad, his-
toricidad y apertura a la trascendencia. Este individualismo, lejos de garantizar 



254 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

una vida más plena, corre el riesgo de fragmentar la comunidad humana y de 
empobrecer la noción misma de dignidad, que no se funda en el rendimiento 
técnico, sino en la relacionalidad y en la condición de criatura.

Desde la teología, Göcke (2017, pp. 361-362) subraya que un transhuma-
nismo moderado solo es compatible con la fe cristiana si reconoce que la 
identidad última del ser humano no radica en su potencial tecnológico, sino 
en su condición de criatura hecha imago Dei. La identidad del ser humano 
como tal no se de"ne por sus capacidades, sino por su carácter relacional 
con Dios como criatura suya. La categoría de imago Dei, por tanto, resulta 
decisiva: la dignidad humana no depende de los rendimientos alcanzados, 
sino de la vocación a la comunión con Dios. Las tecnologías que potencien 
capacidades respetando esa referencia trascendente pueden ser valoradas 
positivamente; aquellas que pretendan sustituirla o rede"nirla, en cambio, 
deben ser críticamente cuestionadas.

Autores como Emmanuel y Burdett han insistido en que, aunque pueda ha-
blarse de una “mejora de la imago Dei” en sentido analógico —como des-
pliegue de las potencialidades humanas—, nunca debe confundirse con un 
simple perfeccionamiento técnico. La imago Dei remite, más que a grados de 
rendimiento, a la apertura relacional y trascendente de la persona hacia Dios. 
Emmanuel (2020, pp. 106-108) lo expresa señalando que el verdadero criterio 
de mejora no es la optimización de funciones, sino la "delidad a la estructura 
relacional que constituye la imagen divina. Burdett (2022, pp. 214-215), por 
su parte, vincula esta cuestión con la cristología, recordando que la plenitud 
de lo humano se revela en la encarnación de Cristo y no en la técnica.

En conclusión, el transhumanismo moderado plantea un horizonte ambiva-
lente. Por un lado, introduce una re!exión normativa y evita el determinismo 
tecnológico del transhumanismo fuerte, mostrando sensibilidad hacia la dig-
nidad y la autonomía. Por otro, corre el riesgo de deslizarse hacia un reduc-
cionismo individualista. Desde la teología, el discernimiento último pasa por 
la a"rmación de la imago Dei: toda mejora tecnológica puede ser legítima 
en la medida en que respete y potencie esa condición fundamental, pero se 
vuelva problemática cuando pretende sustituirla o rede"nirla.

De ahí surgen preguntas decisivas que abren el siguiente paso de la re!exión: 
¿es posible integrar de manera coherente las propuestas de mejora tecnológi-
ca en el horizonte cristiano de salvación? ¿Puede hablarse de un “transhuma-
nismo cristiano” sin caer en la tentación de confundir la gracia con la técnica?



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 255

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

2.3. Transhumanismo cristiano. Competencia o integración

El debate contemporáneo sobre el transhumanismo ha propiciado, junto a 
sus formulaciones seculares, un cauce de re!exión teológica que busca pen-
sar el mejoramiento humano a la luz de la fe cristiana. En ese horizonte 
ha cobrado relieve la noción de “transhumanismo cristiano”5, entendida no 
como aceptación acrítica de toda promesa tecnocientí"ca, sino como ejerci-
cio de discernimiento que interroga la legitimidad, los límites y el sentido úl-
timo de las prácticas de optimización y prolongación de la vida. La pregunta 
clave no se reduce a “si puede hacerse”, sino “para qué y en qué condicio-
nes” debe hacerse, atendiendo a la dignidad de la persona, a la verdad de la 
creación y a la esperanza escatológica. Este trabajo integra y amplía los ejes 
ya esbozados —la relación entre ciencia y fe; la posibilidad y las condiciones 
de un transhumanismo cristiano; una doble valoración positiva y crítica; y, 
"nalmente, la relevancia tipológica del fenómeno para el discernimiento en-
tre razón, ciencia y fe—, incorporando explícitamente los criterios de Göcke, 
la centralidad de la imago Dei6 y la articulación con la theosis7, así como el 
riesgo señalado por Peters de sustituir la gracia por una “tecnosalvación” 
(Peters, 2018b, pp. 251-254).

5  ‘Transhumanismo moderado’ y ‘transhumanismo cristiano’ no son términos equivalen-
tes. El primero funciona como categoría descriptiva (mejoras cuantitativas con continui-
dad de especie); el segundo opera con categoría normativa regida por criterios teológicos 
(primado de la gracia, imago Dei, theosis). En consecuencia, lo cristianamente admisible 
es más restringido: puede excluir intervenciones que, siendo “moderadas” en sentido 
técnico, resultan contrarias a la dignidad (por ejemplo, la cosi"cación del cuerpo o por 
efectos de injusticia).
6  La imago Dei designa la condición ontológico-relacional por la que todo ser humano, 
en su totalidad corpóreo-espiritual, social e histórico, es creado a imagen de Dios (CTI 
2004, 7-10). Por lo tanto, posee una dignidad indisponible que no depende de capa-
cidades ni de rendimientos. Por ello, toda agenda de autosalvación tecnológica que 
gradúe la dignidad por criterios de “optimalidad” o desempeño resulta teológicamente 
problemática; la dignidad ha de preservarse como derecho inherente, no evaluarse por 
mejoras técnicas o físicas (Müller, 2020, 25-27; Pasaribu et al., 2022, a2620-a2621).
7  La theosis, entendida como la transformación del ser humano hacia la divinidad, es 
un proceso mediado por la gracia, no debe confundirse con un proyecto de autosal-
vación. Así, cuando se proponen alternativas secularizadas que prometen alcanzar un 
estado de perfección a través de medios tecnológicos, se corre el riesgo de reducir la 
experiencia de la gracia a un ímpetu de autoa"rmación personal (Cole-Turner, 2015, 
150). Esta reducción puede transformarse en una lógica de mérito, donde el individuo 
se convierte en artí"ce de su propia salvación, desplazando la acción de Dios (Pulis, 
2022, 204-205).



256 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Lejos de una dialéctica de confrontación, la relación entre fe y ciencia y 
avance tecnocientí"co puede entenderse como un ámbito de mutua inter-
pelación, en el que la teología ofrece categorías críticas (creación, reden-
ción, destino último) para evaluar "nes y medios de la innovación. Ronald 
Cole-Turner (2011b, p. 198) ha insistido en que la actitud cristiana ante 
tecnologías emergentes —edición genética, inteligencia arti"cial, biotecnolo-
gía— debe conjugar apertura y prudencia; la evaluación no puede agotarse 
en la factibilidad técnica, sino que ha de incluir una coherencia con la digni-
dad personal, el propósito de la vida humana y la esperanza en la salvación 
en Cristo. Esta perspectiva sitúa el diálogo en el nivel ético-teológico, evitan-
do tanto el tecno-optimismo ingenuo como el rechazo apriorístico.

En ese mismo registro, la teología contemporánea ha advertido que el trans-
humanismo no solo ofrece herramientas para mitigar el sufrimiento, sino 
que propone, explícita o implícitamente, visiones de plenitud, inmortalidad y 
sentido. De ahí que varios autores reclamen un discernimiento escatológico: 
cuando la tecnociencia promete “salvación” —vida sin enfermedad, con-
ciencia ampliada, incluso inmortalidad—, la teología debe preguntar por la 
verdad de esa promesa, por su estructura soteriológica y por la "delidad a la 
condición creatural del ser humano (Oviedo, 2022, pp. 515-522; Cole-Turner, 
2011b, pp. 193-202). En breve: el diálogo fe-ciencia no se agota en la bioética 
de casos, porque toca la antropología fundamental y la esperanza última.

Posibilidad de un transhumanismo cristiano

Göcke (2017, p. 355) ofrece un marco tripartito de evaluación particular-
mente útil para pensar la posibilidad de un transhumanismo cristiano. En 
primer lugar, plantea un nivel “dogmático-fundamental”: debería descartar-
se cualquier propuesta que contradiga elementos esenciales de la fe, como 
la dignidad de la persona creada imago Dei o la mediación universal de la 
salvación en Cristo. En segundo lugar, un nivel “teleológico-antropológico”: 
corresponde examinar si los "nes y medios de una intervención tecnológica 
armonizan con la doctrina de la creación y con la vocación del ser humano a 
la comunión con Dios y con los demás. En tercer lugar, un nivel “ético-prác-
tico”: conviene veri"car su conformidad con los principios morales cristianos, 
entre ellos el amor, la justicia y la búsqueda del bien común.

Este núcleo cristológico permite articular la imago Dei con la theosis. En la 
tradición cristiana, la theosis —participación del ser humano en la vida di-
vina— no equivale a una auto-dei"cación fabricada, sino a una transfor-



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 257

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

mación por gracia que con"gura la libertad humana con Cristo, “para que 
lleguéis a ser partícipes de la naturaleza divina” (2Pe 1,4). Dos tesis se siguen 
para el discernimiento: (a) la imago Dei funda una dignidad que precede a 
cualquier mejora técnica y que, por tanto, no puede quedar supeditada a 
rendimientos biológicos o cognitivos (Emmanuel, 2020, p. 111; Comisión 
Teológica Internacional, 2004, §12); (b) la theosis señala el término de ple-
nitud como don de Dios y comunión, no como superación técnica de la "-
nitud. Si una agenda de mejoramiento recon"gura implícitamente la theosis 
como “auto-divinización tecnológica”, desdibuja la economía de la gracia y 
confunde la promesa de salvación con una prolongación inde"nida de pres-
taciones naturales (Cole-Turner, 2018b, pp. 340-341).

En consecuencia, la posibilidad de un transhumanismo cristiano —en sentido 
estricto— queda condicionada por una doble "delidad: a la verdad teológica 
de la imago Dei y a la lógica donal de la theosis. En la práctica, ello exige dis-
tinguir la legítima cooperación con la creatio continua (por ejemplo, terapias 
que restauran funciones dañadas) de proyectos que trasladan al artefacto la 
estructura propia de la gracia absolutizando el control y la e"cacia. La mo-
deración reclamada por Göcke se vuelve aquí normativa: se admitirán aque-
llas intervenciones compatibles con el estatuto creatural, la responsabilidad 
moral y la apertura a Dios, y se discutirán críticamente las que convierten la 
técnica en fuente de redención (Göcke, 2017, pp. 355-356).

Visión positiva de un transhumanismo cristiano

En el registro positivo, el diálogo con el transhumanismo puede enriquecer la 
re!exión cristiana al menos en tres frentes. Primero, obliga a pensar la vulne-
rabilidad y el sufrimiento con mayor precisión. La reducción de la morbilidad, 
la mejora de la calidad de vida y la accesibilidad de tratamientos son metas 
coherentes con la caridad y la justicia, siempre que se evite la discriminación 
por “nivel de mejora” y que no se confunda salud con merecimiento mo-
ral (Jung, 2022, p. 187). Segundo, estimula un examen de los imaginarios 
de perfección. El mandato evangélico “sed, pues, vosotros perfectos, como 
perfecto es vuestro Padre celestial” (Mt 5,48) no legitima sin más una carrera 
hacia la invulnerabilidad técnica, pero sí puede inspirar prácticas de excelencia 
orientadas al amor y al servicio, donde la técnica actúe como medio subalter-
no. Tercero, ofrece oportunidades de cooperación de bienes comunes —salud 
pública, accesibilidad tecnológica, sostenibilidad—, siempre que los "nes sean 
compartibles y se preserven marcos robustos de justicia distributiva.



258 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Visión negativa

La contracara del potencial cooperativo es el riesgo de una deriva soterioló-
gica de la técnica. Peters lo ha formulado con precisión: el peligro del trans-
humanismo secular no reside tanto en la búsqueda del bienestar, cuanto en 
la tentación de sustituir la gracia por una “tecnosalvación”, esto es, con"ar 
a la tecnología la promesa de redención que solo corresponde a Dios (Peters, 
2005, pp. 388-389). Conceptualmente esta sustitución opera mediante tres 
desplazamientos:

1. El don de la fabricación. La salvación se concibe como resultado de 
un ensamblaje incremental de facultades (longevidad, cognición, 
control afectivo), haciendo prescindible la lógica de la gracia (Li-
powicz, 2020, p. 54). Se asume que la plenitud es un límite asintó-
tico alcanzable por acumulación de mejoras, no un acontecimiento 
de comunión.

2. De la comunión a la auto-referencia. La theosis es reinterpretada 
como expansión ilimitada del yo —biológico o digital—, con pérdida 
del carácter relacional de la plenitud (Kirsch, 2023, pp. 5-7). La ima-
go Dei se reduce a un conjunto de funciones optimizables.

3. Del juicio a la e"ciencia. La moral se somete a métricas de rendi-
miento, con riesgos de convertir la dignidad en “capital biotécnico”. 
La justicia cede ante la selección de “aptos” tecnológicamente mejo-
rados (Kirsch, 2023, pp. 30-38).

A estos desplazamientos se añaden peligros prácticos: (a) exacerbación de 
desigualdades (brecha entre “mejorados” y “no mejorados”); (b) eugenesia 
blanda por sesgos de mercado; (c) rede"nición utilitarista de la dignidad; 
(d) colonización de esferas vitales por lógicas de optimización permanente. 
Desde la teología, tales riesgos no son meros efectos secundarios, sino indi-
cios de una inversión del orden de los bienes: la técnica pasa de ser medio 
subordinado a constituirse en principio de salvación, con lo que la theosis 
queda sustituida por un proyecto de auto-divinización secularizada (Peters, 
2005, pp. 388-389).

En resumen, la lectura tipológica precedente ha permitido distinguir esce-
narios y lenguajes del transhumanismo, así como graduar sus pretensiones 
(fuerte, moderado, cristiano). Corresponde ahora elevar el plano del análisis: 
pasar del qué dice cada tipología al qué signi"ca en términos antropológi-



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 259

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

co-teológicos, para después "jar principios doctrinales (imago Dei, theosis) y 
criterios prácticos de evaluación. Este doble movimiento —sentido y norma-
tividad— habilita, por un lado, un diálogo sin reducciones entre ciencia, ra-
zón y fe, y, por otro, un juicio prudencial sobre casos paradigmáticos, como 
la llamada libertad morfológica. Con este marco, se expone a continuación 
la dimensión teológica del transhumanismo, y seguidamente, se articulan los 
criterios que orientarán la evaluación aplicada.

3. DIMENSIÓN RELIGIOSA DEL TRANSHUMANISMO8

La constelación transhumanista no solo agrega propuestas técnicas; vehicula 
imaginarios soteriológicos y expectativas escatológicas que conviene hacer 
explícitos. Este diagnóstico de “sentido” permite situar teológicamente el 
debate.

En primer lugar, la literatura reciente ha subrayado que el transhumanismo 
no es solamente un conjunto de propuestas técnicas, sino una constelación 
de motivos escatológicos con resonancias religiosas. Se ha hablado, con ma-
tices, de una “religión tecnognóstica”, en la medida en que se atribuye a la 
transformación humana —biológica o informacional— un signi"cado salví-
"co y cósmico (Monterde Ferrando, 2020, pp. 79-84; LaTorra, 2005, p. 51; 
Campbell y Walker, 2005, pp. 5-11; Geraci, 2010, pp. 139.144-145). Cuatro 
rasgos ilustran esta dimensión:

(i) Soteriología secular. El mal se identi"ca primordialmente con la "-
nitud: enfermedad, envejecimiento, muerte. La “salvación” se for-
mula como superación técnica de esos límites mediante estrategias 
de longevidad radical, mind-uploading o fusión humano-máquina. El 
léxico religioso comparece resemantizado: resurrección como copia 
funcional, cielo como entorno virtual, comunión como conectividad 
total (Justo Domínguez, 2022, p. 750; Justo Domínguez, 2019, p. 
234; Geraci, 2010, pp. 84-89).

8  Aquí sigo el pensamiento de Burdett, donde el transhumanismo opera como religión 
inmanente, porque reescribe en clave tecnocientí"ca los ejes religiosos de salvación-tras-
cendencia-glori"cación-esperanza, y por ello resulta legítimo describirlo funcionalmente 
como fenómeno “religioso” (Burdett, 2014, pp. 99-101).



260 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

(ii) Escatología inmanente. La plenitud no remite a una trascendencia 
personal, sino a un futuro histórico cuali"cado por capacidades cua-
si-divinas (omnisciencia por ampliación cognitiva; omnipotencia por 
control tecnocientí"co; eternidad por inde"nida prolongación de la 
vida; Castelao, 2024, 80-81). Riccardo Campa (2017, pp. 28-29) ha 
descrito esta proyección como una “espiral ascendente” que secula-
riza el ideal de perfección. Incluso puede reconocerse un eco bíblico 
en la lectura transhumanista de Mt 5,48, desplazada hacia la técnica 
en lugar de la gracia.

(iii) Antropología de la conciencia. Con frecuencia se asume la concien-
cia como “luz del universo”, cuyo valor absoluto justi"caría su con-
servación y expansión, incluso en soportes arti"ciales. Este énfasis, 
que a veces redi"ca la mente como patrón de identidad, se aproxima 
a rasgos gnósticos al entender la materia —en especial el cuerpo vul-
nerable— como obstáculo a superar (Campa, 2017, p. 28).

(iv) La esperanza transhumanista, según Burdett (2014, p. 101), depo-
sita en la tecnología la ampliación de las facultades y del radio de 
acción humanos y, al mismo tiempo, confía en su capacidad para 
neutralizar el sufrimiento y la muerte; con ello, expectativas de sal-
vación y plenitud quedan relocalizadas en el progreso tecnocientí"co 
inmanente.

Es verdad que no todo discurso transhumanista adopta tonos religiosos; y, 
con todo, incluso las versiones laicas más sobrias movilizan imaginarios so-
teriológicos y escatológicos. La teología, por su parte, puede leer aquí un 
“signo de los tiempos”: una humanidad que rehúsa la muerte y ansía ple-
nitud. Esa intuición, en sí, no es ajena al cristianismo; lo problemático es la 
traslación de la theosis —participación por gracia— a un proyecto de au-
to-salvación técnica, donde la imago Dei se confunde con una imagen me-
jorada del yo, desanclada de su referencia a Dios y al prójimo (Oviedo 2022, 
pp. 517-522).

De la lectura religiosa del transhumanismo se sigue la necesidad de explicar 
los principios desde los que la teología juzga sus promesas. En este horizon-
te, imago Dei y theosis proporcionan la gramática normativa del discerni-
miento.



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 261

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

4. SÍNTESIS DOCTRINAL: IMAGO DEI Y THEOSIS ANTE EL MEJORA-
MIENTO TECNOLÓGICO

La con!uencia entre la imago Dei y la theosis ante el avance transhumanista 
del mejoramiento humano sugiere un interesante desafío no solo ético, sino 
también, teológico. A continuación, se proponen cuatro tesis que articulan 
los principios fundamentales que deben guiar la relación entre las propuestas 
transhumanistas de mejora y la respectiva dignidad humana. Converge aquí 
la cuestión central: ¿cómo pensar la imago Dei y la theosis a la luz de tecno-
logías de mejoramiento?

1.  Primacía de la imago Dei sobre lo funcional. La dignidad no deriva 
de capacidades ni de rendimientos, sino de la condición creatural 
llamada a la comunión. Cualquier “mejora” que subordine la digni-
dad a marcadores de desempeño desconoce el fundamento personal 
de la imago Dei. En cambio, las intervenciones terapéuticas que res-
tauran funciones lesionadas pueden entenderse como cooperación 
responsable con los bienes de la creación (Herzfeld, 2002, pp. 303-
313).

2.  La theosis como don y comunión. La dei"cación no es una upgrade 
ontológica autogestionada, sino una participación en la vida trini-
taria por gracia, mediada históricamente en Cristo y en el Espíritu. 
Sustituir ese dinamismo por algoritmos de optimización traduce la 
theosis en un proceso de autoa"rmación que, en última instancia, 
reintroduce la lógica de la obra y del mérito. La advertencia de Peters 
sobre la “tecnosalvación” apunta precisamente a este desplazamien-
to (Peters, 2005, pp. 388-389).

3.  Cristología y universalidad de lo humano. La encarnación no "ja un 
estándar biométrico, pero sí el criterio de humanidad: el Hijo asume 
la condición humana entera, la redime y la lleva a plenitud. De ahí 
la pertinencia del principio de Göcke: “El ejemplar del homo sapiens 
es el Cristo glori"cado” (Göcke, 2017, p. 356). Mejoras compatibles 
con esta verdad pueden ser pensadas como desarrollo de posibilida-
des de la creación; las que la contradicen —por ejemplo, anulando la 
libertad o disolviendo la relacionalidad—, no.

4. Teleología del cuidado y justicia. El uso cristiano de tecnologías se 
orienta, de suyo, a la caridad y al bien común (Dicasterio para la Doc-



262 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

trina de la Fe; Dicasterio para la Cultura y la Educación, 2025, § 54-
55). Esto implica preferencia por aplicaciones que alivian sufrimientos 
evitables, reducen desigualdades y promueven inclusión; y sospecha 
ante agendas de perfeccionismo competitivo que trasladan el peso 
de la salvación a la auto-fabricación de invulnerabilidad.

Estas tesis no pretenden clausurar el discernimiento, sino ofrecer un anda-
miaje teológico para situar con precisión cada propuesta de mejoramiento 
en relación con la imago Dei y la theosis. Establecidos los principios —digni-
dad indisponible, forma personal del cuerpo y orientación a la comunión—, 
procede probar su rendimiento en un caso normativo central del discurso 
transhumanista: la libertad morfológica.

5. LIBERTAD MORFOLÓGICA: ALCANCE, LÍMITES Y EVALUACIÓN 
TEOLÓGICA

La libertad morfológica constituye el escenario paradigmático donde el diá-
logo teológico-antropológico con el transhumanismo se vuelve operativo. 
Reúne, en un mismo principio, las cuestiones de dignidad, corporeidad, 
identidad y escatología, y permite distinguir posibilidades (intervenciones 
restaurativas, ayudas proporcionales de riesgos, perfeccionismo competitivo, 
cosi"cación del cuerpo, “tecnosalvación”). Por ello se adopta aquí un banco 
de pruebas de los criterios derivados de imago Dei y theosis, en continuidad 
con la autocomprensión programática del propio transhumanismo.

La denominada libertad morfológica designa el supuesto derecho a modi-
"car el propio cuerpo, cognición y afectividad mediante medios tecnocien-
tí"cos, siempre que exista factibilidad (Sandberg, 2013, pp. 56-58), este 
principio se vincula a declaraciones programáticas —como la Transhumanist 
Declaration— y a propuestas normativas más amplias (Transhumanist Bill of 
Rights, Lee, 2019, pp. 18-19), donde la auto-con"guración técnica aparece 
como extensión de la autonomía personal y como vía de realización de la 
identidad (Nyathi, 2024, pp. 141-143; Thompson, 2017, pp. 1-18). En su 
versión fuerte, la libertad morfológica disuelve la distinción entre lo natural 
y lo arti"cial e interpreta el cuerpo como mero soporte contingente, recon-
"gurable, conforme a deseos o diseños de optimización.



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 263

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Desde una antropología teológica, la evaluación exige integrar cuatro vecto-
res. Primero, la dignidad no es derivada de prestaciones, sino fundada en la 
imago Dei9; por ello, cualquier reclamo de libertad morfológica ha de leerse 
a la luz de la una dignidad previa e indisponible, no graduable por “nivel de 
mejora” (Thompson, 2017, pp. 7-9; Dignitas personae, 2008, §27; Dignitas 
in!nita, 2024, §1). Segundo, el cuerpo no es un obstáculo accidental, sino 
forma personal de la existencia: mediación de relacionalidad, lenguaje de la 
donación y lugar de la gracia (Dignitas personae, 2008, §7). Tercero, la iden-
tidad se estructura narrativamente; si la intervención quiebra la continuidad 
del yo o convierte a la persona en objeto de manipulación, se vulnera el prin-
cipio personal (Tanton, 2025, p. 6). Cuarto, la escatología cristiana orienta el 
perfeccionamiento hacia la comunión, no hacia la autodivinización técnica; 
la libertad morfológica no puede suplir el dinamismo de la theosis (Davison, 
2023, pp. 193.328-329). En consecuencia, toda libertad morfológica ha de 
someterse a bienes superiores —vida, justicia y comunión—, si no derivaría 
en una libertad ilimitada que absolutiza el deseo de autofabricación. 

A partir de los cuatro vectores expuestos —dignidad indisponible (imago 
Dei), corporeidad como forma personal, identidad narrativa en continuidad y 
orientación escatológica— se sigue una triple pauta evaluativa. Cada criterio 
no añade contenidos nuevos, sino que operativiza esos vectores en deci-
siones prudenciales sobre el para qué, el para quién y el hacia dónde del 
mejoramiento.

El primer criterio es la "nalidad terapéutica y la proporcionalidad. Son pre-
feribles las intervenciones orientadas a restaurar funciones o prevenir da-
ños signi"cativos con balance riesgo/bene"cio razonable; en cambio, las que 
buscan “ventajas” extracurativas requieren presunción crítica (Villegas-Gala-
viz et al., 2021, pp. 28-29). En clave bioética, este criterio se concreta en el 
principio de totalidad e integridad: (a) la intervención recae sobre una parte 
dañada o causa directa de peligro grave; (b) no existen alternativas equi-
valentes; (c) hay probabilidad de éxito proporcionada respecto de riesgos y 
efectos negativos y; (d) media consentimiento del paciente; los efectos cola-
terales solo se toleran bajo la regla del doble efecto (CTI, 2004, 85.90-91). A 

9  Aquí sigo la de"nición de dignidad humana en el documento “Dignitas in!nita” 
(2024): una cualidad ontológica y universal que no depende de capacidades, circunstan-
cias ni estados, sino de ser personal; es cognoscible racionalmente y queda con"rmada 
teológicamente por la creación a imagen de Dios y la redención en Cristo. En virtud de 
ella, la persona posee primacía moral y jurídica, de la que se derivan derechos inviolables 
y la obligación social de priorizar a los más débiles (§1).



264 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

la luz de estas condiciones, muchas propuestas de mejora en sujetos sanos 
fallan en (a) y (b), mientras que intervenciones restaurativas sí pueden con-
siderarse admisibles, siempre con proporcionalidad y vigilancia de riesgos. 

El segundo criterio se re"ere a la justicia y no discriminación (Villegas-Galaviz 
et al., 2021, pp. 29-30), subrayando que la libertad morfológica no debe 
propiciar divisiones sociales que generen discriminación entre aquellos consi-
derados “mejorados” y “no mejorados”. Esta diferenciación podría resultar 
en una fragmentación de la cohesión social e incrementar las desigualdades 
existentes. La ética contemporánea enfatiza la importancia de la equidad en 
el acceso a las mejoras tecnológicas, argumentando que es esencial que to-
dos los individuos tengan igual acceso a los bene"cios potenciales de las in-
tervenciones biotecnológicas para prevenir la creación de una clase superior.

Finalmente, el tercer criterio es la coherencia escatológica (Meza-Rueda, 
2023, pp. 59-61), que aborda la idea de que la libertad morfológica no debe 
ser vista como un medio de salvación, dado que esto podría reemplazar la 
gracia divina por la “tecnosalvación”, una concepción que es teológicamen-
te inaceptable. Esto plantea el interrogante de hasta qué punto las aspiracio-
nes transhumanistas, que pueden incluir la búsqueda de longevidad ilimitada 
o una conciencia “descargada”, pueden estar en con!icto con las enseñan-
zas cristianas sobre la redención y la naturaleza humanística de la salvación.

Estos tres criterios enfatizan la necesidad de un enfoque equilibrado y ético 
en la aplicación de las tecnologías que buscan transformar el ser humano y 
su experiencia de vida. Es crucial asegurar que las innovaciones tecnológicas 
respeten y promuevan la dignidad inherentemente humana y no reduzcan a 
las personas a meros objetos de manipulación.

Leída así, la libertad morfológica no desaparece del horizonte teológico, pero 
queda reubicada: no es un derecho absoluto a la auto-con"guración, sino 
una capacidad práctica cuyo uso responsable se mide por su servicio a la 
dignidad de la persona, a sus vínculos y a su vocación de comunión. Bajo 
esta cuali"cación, pueden admitirse intervenciones de mejora moderada que 
favorezcan el !orecimiento humano sin alterar la estructura personal —re-
fuerzo inmunológico, ayudas cognitivas proporcionales—, mientras que se 
rechazan las propuestas que cosi"can el cuerpo, quiebran la identidad o pro-
meten una salvación técnicamente fabricada. La evaluación del caso muestra 
cómo los criterios operan en la práctica.



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 265

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

6. CONCLUSIÓN

El transhumanismo exige una mirada de fondo sobre lo que se entiende por 
plenitud humana. Desde la perspectiva cristiana, la respuesta no consiste ni 
en el mero mantenimiento funcional ni en la búsqueda de mejoras radicales 
de las capacidades, ni en un rechazo primitivo de la técnica. La tradición bí-
blica ofrece un criterio de plenitud en clave de imago Dei y theosis: el ser hu-
mano, "nito y vulnerable, llamado a participar por gracia en la vida de Dios. 
A la luz de este criterio, el diálogo con las tecnociencias resulta constructivo 
allí donde las intervenciones respetan y promueven la dignidad humana, la 
libertad responsable y la justicia; se vuelve problemático cuando desplazan 
hacia los artefactos la estructura de la salvación.

En este horizonte, puede sostenerse la posibilidad de un transhumanismo cris-
tiano de corte crítico y moderado siempre y cuando se veri"quen tres condi-
ciones convergentes: (1) "delidad dogmático-fundamental a la imago Dei y 
la mediación universal de Cristo, evitando cualquier sustitución soteriológica 
por la técnica; (2) coherencia teleológico-antropológica, de modo que "nes y 
medios se ordenen al !orecimiento de la persona racional y a su vocación de 
comunión; y (3) discernimiento ético-práctico que priorice el bien común, la jus-
ticia y la no discriminación, con preferencia por la intervenciones terapéuticas y 
proporcionales. En cambio, las propuestas que absolutizan la autonomía técnica 
cosi"can el cuerpo o prometen “tecnosalvación” han de ser rechazadas.

Así, el aporte de Cole-Turner radica en abrir un discernimiento prudencial 
bajo el horizonte de la salvación en Cristo; Peters alerta con precisión frente 
a la tentación perenne de la “tecnosalvación”; y Göcke proporciona un mé-
todo veri"cable —niveles dogmático-fundamental, teleológico-antropológico 
y ético-práctico— culminado en una cristología normativa (“el ejemplar del 
homo sapiens es el Cristo glori"cado”). La dimensión religiosa del transhu-
manismo —con su escatología inmanente y su soteriología secular— debe 
ser leída críticamente como ocasión de diálogo y depuración de promesas.

Por todo lo expuesto, resulta defendible que el camino más razonable no es 
una negación en bloque ni una adhesión acrítica, sino un transhumanismo 
cristiano (crítico), limitado y orientado por la imago Dei y la theosis: coopera-
ción tecnológica al servicio de la vida y del bien común, sin desplazamientos 
de la gracia por el artefacto. En términos prácticos, ello implica promover 
cooperaciones (terapias restaurativas, tecnologías inclusivas), trazar líneas ro-
jas (anulación de la libertad, instrumentalización de la dignidad, sustitución 



266 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de la gracia) y reformar un humanismo cristiano capaz de habitar la tecnos-
fera sin ceder a idolatrías. En última instancia, la llamada evangélica a “ser 
perfectos” (Mt 5,48) no autoriza la búsqueda de invulnerabilidad técnica, 
sino la con"guración en Cristo por gracia —una plenitud donde la técnica 
puede servir, pero nunca generar—.

Referencias

 – Agar, N. (2014). Truly human enhancement: A philosophical defense of li-
mits. MIT Press.

 – Arana, J. (2022). “Desafíos antropológicos del transhumanismo”. Pensamien-
to, 78(298), 485-501. https://doi.org/10.14422/pen.v78.i298.y2022.010

 – Biblia de Jerusalén (Nueva edición, totalmente revisada). (2019). Desclée de 
Brouwer.

 – Bostrom, N. (2005). In defense of posthuman dignity. Bioethics, 19(3), 202-
214. https://doi.org/10.1111/j.1467-8519.2005.00437.x

 – Brennan, C. (2023). Weak transhumanism: Moderate enhancement as a 
non-radical path to radical enhancement. Theoretical Medicine and Bioethics, 
44(3), 229-248. https://doi.org/10.1007/s11017-023-09606-6

 – Burdett, M. S. (2014). Eschatology and the Technological Future. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315739397

 – Burdett, M. S. (2022). Incarnation, Posthumanism and Performative Anthro-
pology: The Body of Technology and the Body of Christ. Christian Bioethics: 
Non-Ecumenical Studies in Medical Morality, 28(3), 207-216. https://doi.
org/10.1093/cb/cbab009 

 – Campa, R. (2017). Una spirale ascendente. Origine e sviluppo della visione 
escatologica transumanista. Pedagogia e Vita, 75(2), 27-40.

 – Campbell, H., & Walker, M. (2005). Religion and Transhumanism: Introducing 
a conversation. Journal of Evolution and Technology, 14(2), 1-15. https://doi.
org/10.1.1.167.8372

 – Castelao, P. (2024). La metafísica del transhumanismo. Un acercamiento a 
sus estructuras "losó"cas en diálogo con la antropología teológica del cristia-
nismo. En Sociedad Argentina de Teología (Ed.), “Ahí tienen al hombre” (Jn 
19,5) ¿Hacia nueva/s identidad/es de lo humano? XLIIa Semana Argentina de 
Teología (pp. 61-88). Ágape Libros.

 – Checketts, L. (2017). New Technologies–Old Anthropologies? Religions, 8(4), 
52-61. https://doi.org/10.3390/rel8040052

 – Cole-Turner, R. (2011a). Introduction: The Transhumanist Challenge. En R. 
Cole-Turner (Ed.), Transhumanism and transcendence: Christian hope in an 
age of technological enhancement (pp. 1-18). Georgetown University Press.



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 267

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Cole-Turner, R. (2011b). Transhumanism and Christianity. En R. Cole-Turner 
(Ed.), Transhumanism and transcendence: Christian hope in an age of tech-
nological enhancement (pp. 193-204). Georgetown University Press.

 – Cole-Turner, R. (2015). Going beyond the Human: Christians and Other Trans-
humanists. Theology and Science, 13(2), 150-161. https://doi.org/10.1080/14
746700.2015.1023525

 – Cole-Turner, R. (2018a). Introduction: Why the Church Should Pay Attention to 
Transhumanism. En S. Donaldson & R. Cole-Turner (Eds.), Christian Perspectives 
on Transhumanism and the Church (pp. 15-33). Springer International Publi-
shing. https://doi.org/10.1007/978-3-319-90323-1_1

 – Cole-Turner, R. (2018b). Theosis and Human Enhancement. Theology and 
Science, 16(3), 330-342. https://doi.org/10.1080/14746700.2018.1488526

 – Comisión Teológica Internacional. (2004, julio 23). Comunión y servicio: La per-
sona humana creada a imagen de Dios. https://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_commu-
nion-stewardship_sp.html

 – Congregación para la Doctrina de la Fe. (2008, septiembre 8). Dignitas 
personae: Sobre algunas cuestiones de bioética. https://www.vatican.va/
roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_
dignitas-personae_sp.html

 – Daly, T. (2005). Life-Extension in Transhumanist and Christian perspectives: 
Consonance and Con!ict. Journal of Evolution and Technology, 14(2), 57-75.

 – Davison, A. (2023). Astrobiology and Christian Doctrine: Exploring the Impli-
cations of Life in the Universe (1.a ed.). Cambridge University Press. https://doi.
org/10.1017/9781009303187

 – Deane-Drummond, C. (2015). The technologisation of life: Theology and the 
trans-human and trans-animal Narratives of the Post-animal. En C. E. Dea-
ne-Drummond, S. Bergmann, & B. Szerszynski (Eds.), Technofutures, nature, 
and the sacred: Transdisciplinary perspectives (pp. 139-156). Ashgate.

 – Dicasterio para la Doctrina de la Fe. (2024, abril 2). Declaración Dignitas in!nita 
sobre la dignidad humana. https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/
cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-in"nita_sp.html

 – Dicasterio para la Doctrina de la Fe; Dicasterio para la Cultura y la Educación. 
(2025, enero 28). Antiqua et nova–Nota sobre la relación entre la inteligencia 
arti!cial y la inteligencia humana. https://www.vatican.va/roman_curia/congre-
gations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_sp.html

 – Dickson, M. (2018). The Imago Dei and the Imago Mundi. En R. Cole-Turner & 
S. Donaldson (Eds.), Christian Perspectives on Transhumanism and the Church: 
Chips in the Brain, Immortality, and the World of Tomorrow (2018.a ed., pp. 
132-155). Springer International Publishing: Imprint: Palgrave Macmillan. ht-
tps://doi.org/10.1007/978-3-319-90323-1



268 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Diéguez, A. (2021). Cuerpos inadecuados el desafío transhumanista a la !lo-
sofía. Herder editorial.

 – Diéguez Lucena, A. J. (2017). Transhumanismo: La búsqueda tecnológica del 
mejoramiento humano. Herder editorial.

 – Eberl, J. T. (2022). Enhancing the Imago Dei: Can a Christian Be a Trans-
humanist? Christian Bioethics: Non-Ecumenical Studies in Medical Morality, 
28(1), 76-93. https://doi.org/10.1093/cb/cbab016

 – Emmanuel, B. T. (2020). Reconciling imago dei with transhumanism? A theo-
logical re!ection. Ghana Journal of Religion and Theology, 10(1), 105-115.

 – Gaitan, L. (2021). Naturaleza humana y derechos posthumanos ¿por qué tie-
ne razón Francis Fukuyama? Humanidades: revista de la Universidad de Mon-
tevideo, 10, 201-220. https://doi.org/10.25185/10.8

 – Gayozzo, P. (2021). Transhumanisms: A Review of Transhumanist Schools of 
Thought. New Literaria, 2(1), 120-131. https://doi.org/10.48189/nl.2021.
v02i1.013

 – Génova, F. J. (2023). Celia Deane-Drummond. Claves para una respuesta 
teológica al transhumanismo. Salmanticensis, 70(1), 69-95. https://doi.or-
g/10.36576/2660-955x.70.69 

 – Geraci, R. M. (2010). Apocalyptic AI: Visions of heaven in robotics, arti!cial 
intelligence, and virtual reality. Oxford University Press.

 – Göcke, B. (2018). Moderate Transhumanism and Compassion. Journal of 
Posthuman Studies, 2(1), 28-44. https://doi.org/10.5325/jpoststud.2.1.0028

 – Göcke, B. P. (2017). Christian Cyborgs: A Plea For a Moderate Transhuma-
nism. Faith and Philosophy, 34(3), 347-364. https://doi.org/10.5840/fai-
thphil201773182

 – Herzfeld, N. (2002). Creating in Our Own Image: Arti"cial Intelligence and 
the Image of God. Zygon: Journal of Religion and Science, 37(2), 303-316. 
https://doi.org/10.1111/0591-2385.00430

 – Hopkins, P. D. (2005). Transcending the Animal: How Transhumanism and 
Religion Are and Are Not Alike. Journal of Evolution and Technology, 14(2), 
13-28.

 – Hottois, G. (2005). De l’anthropologie à l’anthropotechnique? Tumultes, n° 
25(2), 49-64. https://doi.org/10.3917/tumu.025.0049

 – Juan Pablo II. (1983, octubre 29). A la XXXV Asamblea General de la Asocia-
ción Médica Mundial [Discurso]. Vatican.va. http://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/es/speeches/1983/october/documents/hf_jp-ii_spe_19831029_
ass-medica-mondiale.html 

 – Jung, D. (2022). Transhumanism and Theological Anthropology: A Theologi-
cal Examination of Transhumanism. Neue Zeitschrift Für Systematische Theo-
logie Und Religionsphilosophie, 64(2), 172-194. https://doi.org/10.1515/
nzsth-2022-0009



 ¿ES POSIBLE UN TRANSHUMANISMO CRISTIANO?… 269

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Justo Domínguez, E. J. (2019). Vida inmortal y eternidad Sobre el proyecto 
transhumanista de inmortalidad. Scientia et Fides, 7(2), 233-246. https://doi.
org/10.12775/SetF.2019.025

 – Justo Domínguez, E. J. (2020). Vencer a la muerte. Crítica antropológica y 
teológica del proyecto transhumanista. Logos. Anales del Seminario de Meta-
física, 53, 65-80. https://doi.org/10.5209/asem.70837

 – Kirsch, A. (2023). The Revolt Against Humanity: Imagining a Future Without 
Us. Columbia Global Reports.

 – LaTorra, M. (2005). Trans-Spirit: Religion, Spirituality and Transhumanism. 
Journal of Evolution and Technology, 15, 41-55.

 – Lee, N. (2019). Brave New World of Transhumanism. En N. Lee (Ed.), The 
transhumanism handbook (pp. 3-48). Springer Nature.

 – Lipowicz, M. (2020). Transhumanism and Christianity: A Ratzingerian 
Approach to the Concept of Biotechnological Human Enhancement. Religion 
and Theology, 27(1-2), 47-73. https://doi.org/10.1163/15743012-bja10001

 – Marcos, A. (2018). Bases "losó"cas para una crítica al transhumanismo. Ar-
tefaCToS. Revista de estudios sobre la ciencia y la tecnología, 7(2), 107-125. 
https://doi.org/10.14201/art201872107125

 – Marcos, A., Pérez Marcos, M. (2019). Cave 2.0. The dualistic roots of 
transhumanism. Scientia et Fides, 7(2), 23-40. https://doi.org/10.12775/
SetF.2019.014

 – Meza-Rueda, J. L. (2023). “¿Vas a morir?” Crítica teológica a la idea de in-
mortalidad del transhumanismo. En K. Zuna Serrano (Ed.), Transhumanismo 
y realidades paralelas. Interpelaciones desde la !losofía y la teología (pp. 39-
63). Editorial Abya-Yala. https://doi.org/10.17163/abyaups.3

 – Monterde Ferrando, R. (2020). El transhumanismo de Julian Huxley: Una nue-
va religión para la humanidad. Cuadernos de Bioética, 31(101), 71-85. ht-
tps://doi.org/10.30444/CB.53

 – More, M., & Vita-More, N. (Eds.). (2013). Transhumanist Declaration (2012). 
En The transhumanist reader: Classical and contemporary essays on the 
science, technology, and philosophy of the human future (pp. 54-55). Wi-
ley-Blackwell.

 – Müller, S. (2020). Concepts and Dimensions of Human Dignity in the Chris-
tian Tradition. Interdisciplinary Journal for Religion and Transformation in 
Contemporary Society, 6(1), 22-55. https://doi.org/10.30965/23642807-
00601003

 – Nyathi, L. (2024). Unveiling the right to self-transformation and self-enhan-
cement: Exploring Transhumanism and its impact on human rights and the 
future of humanity. Deusto Journal of Human Rights, 13, 119-147. https://
doi.org/10.18543/djhr.3072



270 JORGE RICARDO GONZÁLEZ LÓPEZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Oviedo, L. (2022). La teología ante el transhumanismo. Pensamiento. Revista 
de Investigación e Información Filosó!ca, 78(298 S. Esp), 515-522. https://
doi.org/10.14422/pen.v78.i298.y2022.012

 – Pasaribu, A. G., Sipahutar, R. C. H. P., & Hutabarat, E. H. (2022). Imago Dei 
and ecology: Rereading Genesis 1:26-28 from the perspective of Toba Batak 
in the ecological struggle in Tapanuli, Indonesia. Verbum et Ecclesia, 43(1), 
a2620-a2626. https://doi.org/10.4102/ve.v43i1.2620

 – Peters, T. (2005). The Soul of Trans-Humanism. Dialog: A Journal of Theolo-
gy, 44(4), 381-395. https://doi.org/10.1111/j.0012-2033.2005.00282.x

 – Peters, T. (2010). Perfect humans of trans-humans? En C. Deane-Drummond 
& P. Scott (Eds.), Future perfect?: God, medicine and human identity (pp. 15-
32). T & T Clark International.

 – Peters, T. (2018a). Imago Dei , DNA, and the Transhuman Way. Theology and 
Science, 16(3), 353-362. https://doi.org/10.1080/14746700.2018.1488529

 – Peters, T. (2018b). Radical life extension, cybernetic immortality, and techno‐
salvation. Really? Dialog, 57(4), 250-256. https://doi.org/10.1111/dial.12432

 – Peters, T. (2019). The Ebullient Transhumanist and the Sober Theologian. 
Scientia et Fides, 7(2), 97-117. https://doi.org/10.12775/SetF.2019.018

 – Pulis, M. (2022). Digital Salvation as a Gift: A Catholic Understanding of Di-
gital Salvation in Contrast to Kurzweilian Transhumanism. Journal of Posthu-
man Studies, 6(2), 199-219. https://doi.org/10.5325/jpoststud.6.2.0199

 – Ross, B. (2020). The Philosophy of Transhumanism: A Critical Analysis. Eme-
rald Publishing Limited.

 – Sandberg, A. (2013). Morphological Freedom – Why We Not Just Want It, 
but Need It. En M. More & N. Vita-More (Eds.), The transhumanist reader: 
Classical and contemporary essays on the science, technology, and philoso-
phy of the human future (pp. 56-64). Wiley-Blackwell.

 – Suárez-Ruiz, E. J. (2021). ¿Transhumanismo pre-darwiniano? Normatividad 
fuerte y débil en la perspectiva transhumanista. Logos. Anales del Seminario 
de Metafísica, 54(2), 555-577. https://doi.org/10.5209/asem.72686

 – Tanton, T. (2025). Extending the Transhuman Person: Religious Practices as 
Cognitive Technological Enhancements. Religions, 16(3), 272-293. https://
doi.org/10.3390/rel16030272

 – Thompson, J. (2017). Transhumanism: How Far Is Too Far? The New Bioe-
thics, 23(2), 165-182. https://doi.org/10.1080/20502877.2017.1345092

 – Villegas-Galaviz, C., Fernández-Fernández, J.-L., & Díaz De La Cruz, C. 
(2021). La obligación moral del mejoramiento humano: Límites y posibilida-
des. Revista Fe y Libertad, 4(1), 25-38. https://doi.org/10.55614/27093824.
v4i1.87



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  271-296

VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: 
CUESTIONANDO LO INEVITABLE 
DE LA VIOLENCIA HUMANA
Violence, Anthropology, and Art: Questioning 
the Inescapability of Human Violence 

David Ramos Castro
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo
antropologiayarte@gmail.com / https://orcid.org/0000-0002-9708-2465

Recibido: 31 de diciembre de 2024
Aceptado: 23 de septiembre de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.003

RESUMEN: El artículo discute el tópico de la inevitabilidad de la violencia humana. Lo 
hace a partir del debate de la antropología biológica y sociocultural, así como del análisis 
de dos casos etnográ"cos (uno en Timor Oriental en 2007, y otro en México en 2020) 
que muestran cómo la creación artística puede encarar situaciones concretas de violencia 
para darles una respuesta alternativa y no violenta. Esto destaca la importancia que tie-
nen los aspectos históricos y contextuales para pensar en la relación mediada, y no deter-
minada, del ser humano con la acción violenta, pero también nos ofrece una prueba de 
que el arte, además de un medio de expresión, supone un ámbito de comprensión y re-
sistencia ante la idea de un destino violento inexorable. A la luz de los casos analizados, el 
artículo concluye retomando la discusión entre la antropología biológica y la sociocultural.  
PALABRAS CLAVE: antropología, evolución, cultura, violencia, arte, México, narcocultura.

ABSTRACT: The article discusses the topic of the inevitability of human violence. It does 
so grounded on the debate in biological and sociocultural anthropology, as well as the 
analysis of two ethnographic cases (one in East Timor in 2007 and another in Mexico in 
2020) that show how artistic creation can face speci"c situations of violence to provide 
an alternative, and nonviolent response. This highlights the importance of historical and 
contextual aspects in thinking about the mediated, rather than determined, relationship 
between human beings and violent action, but also offers us proof that art, in addition 
to being a means of expression, is a sphere of understanding and resistance to the idea 
of an inexorable violent destiny. According to the cases analyzed, the article concludes by 
returning to the discussion between biological and sociocultural anthropology.
KEYWORDS: anthropology, evolution, culture, violence, art, Mexico, narco-culture.



272 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

1. INTRODUCCIÓN1

Sería iluso, cuando no cínico, negar que la violencia está hoy muy presente en 
nuestras vidas y que parece incluso haber intensi"cado sus actos y represen-
taciones en los últimos decenios. Las guerras y los genocidios actuales son tal 
vez los ejemplos más notorios de un repertorio de acciones violentas que nos 
causan estupor, vergüenza y desánimo, pero no son desde luego los únicos. A 
ellos debemos añadir masacres, secuestros, desapariciones, desplazamientos 
forzosos, desigualdad, desempleo o el maltrato a millares de migrantes en va-
rios lugares del mundo, presas de nuevos discursos xenófobos y ultranaciona-
listas cuyo auge desacredita a las democracias liberales desde hace lustros. Por 
si esto fuera poco, parte de la violencia que nos aturde es simultáneamente 
empleada para alimentar una industria mediática que vive a su costa y que se 
afana en fabricar espectáculo con todo aquello que sirva para abastecer a un 
mercado del entretenimiento cada vez más voraz, sensacionalista e indiferente 
a toda ética2. Como resultado, la violencia se expande en toda suerte de di-
recciones, que van de la política a la economía, y de la sociedad, a la cultura. 

El tema atormenta a Occidente desde hace siglos. Prueba de ello son la 
noción de polemos en Heráclito, la hybris en la tragedia ática, la Politeia 
platónica (véase el diálogo entre Sócrates y Trasímaco), los denuestos a la 
crueldad de los espectáculos romanos (incluidas las censuras de los Padres 
de la Iglesia) o la oposición posterior entre el hombre lobo de Hobbes y el 
bon sauvage rousseauniano. El pensamiento occidental contemporáneo si-
guió luego tratando la violencia desde otros ángulos: la lucha de clases, la 
huelga y la emancipación (Sorel, 1978), las formas de socialización (Simmel, 
2014), el derecho (Benjamin, 2001) o la distinción entre el poder y la fuerza 
(Arendt, 2006). Más recientemente, se ha planteado también su relación con 
la historia (Muchembled, 2010), la violencia organizada (Male%evi  ́c, 2017) o 
la guerra en el contexto de la modernidad (Joas, 2005, p. 51). Cualesquiera 
de estos casos sugieren una pregunta sobre el nexo entre la violencia y nues-
tra humanimalidad (Laplantine, 2010), pregunta a la que todavía algunos 
responden asegurando que somos violentos por naturaleza.

1 Este artículo ha sido elaborado gracias a una beca SECIHTI (Mexico), dentro del proyec-
to posdoctoral “Filosofía, ciudad y tecnociencia: un análisis hermenéutico y crítico de la 
experiencia”.
2  El pensador Eduardo Subirats sintetizó los riesgos presentes de una época, que él llama 
“de destrucción”, en un elenco variado de violencias surgidas del despliegue tecnoindu-
strial (que incluye amenazas nucleares y riesgos ecocidas), la agresividad económica y la 
actividad imagocida de los medios masivos (Subirats, 2014, p. 132).



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 273

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Este artículo parte, en cambio, de dos preguntas que apuntan en una direc-
ción contraria a esa hipótesis de la violencia innata y a la de la consecuente y 
oscura inevitabilidad de nuestro comportamiento violento. La primera: ¿qué 
pasa, entonces, con aquellos actos que nada tienen que ver con la acción 
violenta? Y la segunda: ¿por qué habríamos de supeditar tales actos a la 
indemostrada prevalencia de dicha acción? Ambos interrogantes per"lan el 
objetivo general del texto, el cual rebate que exista un consenso acerca de la 
violencia como rasgo de nuestra naturaleza, apoyándose para ello en la dis-
cusión antropológica de sus líneas biológica y sociocultural, y analizando lue-
go dos casos extraídos de mi propia experiencia etnográ"ca que muestran 
el papel desempeñado por el simbolismo artístico para resistir a la violencia 
y formular, al mismo tiempo, una interpretación social y cultural que exprese 
los con!ictos profundos de un lugar y un contexto concretos. 

1.1. Violencia y antropología

Cuando tratamos el tema de la violencia humana, nos damos cuenta inme-
diatamente de que nos estamos re"riendo a un conjunto heterogéneo de 
acciones, atinentes tanto a la vida de los individuos particulares como de los 
grupos. En el cuadro de la violencia actual, es fácil comprobar que esta situa-
ción se repite en todos los casos que entremezclan —como en otros episo-
dios del pasado— disputas territoriales y con!ictos étnicos; loas nacionales 
e identidades religiosas o de otra índole; dramas personales y amenazas mi-
litares, o ambiciones desmesuradas de poder y reivindicaciones de justicia y 
de paz. Con razón han dicho Scheper-Hughes y Bourgois (2004) que la vio-
lencia no es un fenómeno fácil de de"nir. Pero a esa di"cultad del carácter 
plural de las acciones violentas se añade otra de tipo conceptual: el uso, ora 
indistinto (Lorenz, 2005; Wilson, 1991), ora diferenciado (Thorpe, 1980; Lee, 
2019), de las nociones de agresión y violencia, o la similar falta de consenso 
existente a la hora de explicitar qué entendemos por innato3. 

Con todo, tampoco debemos obviar las propuestas parciales pero comple-
mentarias que han intentado proporcionarnos indicios para pensar en la 
violencia desde un punto de vista analítico, destacando ángulos como la 
coacción física y psíquica contra uno mismo o los demás; el impedimento 

3  Por ejemplo, para el etólogo Nikolaas Tinbergen, parte de las pautas consideradas in-
natas “pueden contener elementos que en una etapa más temprana se desarrollaron en 
interacción con el ambiente” (Tinbergen, 1985, p. 183).



274 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

para la realización plena del individuo según su potencial de desarrollo (Gal-
tung, 1969); la producción de terror, sufrimiento y desplazamiento, junto 
con la muerte o el expolio y la destrucción de objetos (Héritier, 2005, citado 
en Frigolé, 2021), o la privación, los daños psicológicos, el infradesarrollo y 
la muerte causados por el uso de la fuerza física (WHO, 2002). En lugar de 
esos marcos generales, otros autores han preferido "jarse en expresiones 
violentas más particulares y referirse, de esta manera, a una violencia es-
tructural (Galtung, 1969; Farmer, 2009; Graeber, 2012), cultural (Galtung, 
1990), simbólica (Bourdieu, 2002), o conectar las violencias locales con los 
contextos glocales (Robertson, 1995).

Pese a que Weber (2002) considera que los etnólogos no mostraron inicial-
mente un gran interés por la violencia, Accomazzo (2012) muestra cómo, 
desde "nales del siglo XIX (o sea, desde los orígenes de la antropología 
como disciplina cientí"ca) hasta nuestros días, la antropología se ocupó te-
máticamente de la violencia o de algún derivado suyo, como la guerra. En 
este sentido, y a pesar de toda la vaguedad de nociones como la de lo inna-
to, debemos admitir que la investigación sobre el comportamiento agresivo 
en los animales fue clave para desarrollar una discusión antropológica acerca 
del papel que desempeña la violencia en el seno de los grupos humanos. En 
esa larga historia, la oposición entre la antropología biológica y la sociocul-
tural ha sido clara, y permanece aún hoy parcialmente vigente con sendos 
enfoques que, por desgracia, no siempre discuten entre sí ni elaboran inter-
pretaciones integrales.

Lo que solemos retener de esa oposición es que los antropólogos biológicos 
se decantaron por explicaciones basadas en el cariz innato de la agresividad 
humana —como también hizo Freud (1980) desde un punto de vista psico-
social—, basándose para ello en la evolución y a"rmando que “la violencia 
es una de las herramientas que ha cumplido una función evolutiva de ayudar 
a las especies a sobrevivir y prosperar” (Accomazzo, 2012, pp. 538-539), 
mientras que sus colegas socioculturales consideraron que ni la guerra ni las 
luchas podían explicarse por la biología o el determinismo sociológico, sino 
por el dinamismo de las invenciones culturales (Mead, 1940). Andando el 
tiempo, la corriente culturalista se alejó aún más de la lectura biologicista de 
sus colegas, proponiendo que la coevolución entre biología y cultura había 
implicado la “desprogramación de los imperativos genéticos” y una reorga-
nización “de las funciones biológicas en una diversidad de formas cultura-
les” (Sahlins, 2025, p. 181). 



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 275

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Aunque etólogos, primatólogos y antropólogos coincidían en señalar que la 
violencia humana, tendente a una cruel destrucción del otro, era insólita en 
el resto de los animales, diferían en sus respectivos modos de abordar dicha 
observación. A pesar de que fueron enfoques etológicos los que sirvieron para 
que autores como Konrad Lorenz o Robert Ardrey certi"caran por analogía la 
innata agresividad del primate humano, no existía un consenso sobre aspec-
tos particulares del debate (ya cité el ejemplo del signi"cado de lo innato), y 
menos aún con la interpretación que hacían algunos antropólogos de los nue-
vos datos que surgían, los cuales les permitían argumentar en favor de tesis 
contrarias al innatismo de la violencia (Montagu et al., 1970; Genovés, 1968, 
1991, 2011)4. Considerar la violencia como un destino inexorable para nues-
tra especie parecía más la justi"cación ideológica de ciertos credos y modos 
de vida (Fromm, 1973; Sapolsky, 2007) que una certeza que la ciencia pudiera 
dar por demostrada5. El desfase entre los objetivos evolutivos típicos, como la 
pareja, la comida y el refugio, y las "nalidades humanas de la agresividad, que 
podían ser políticas, económicas o ideológicas (McKeena, 1981), dejaba un 
vasto espacio para la mediación cultural y abogaba por una unión biocultural 
que ayudara a comprender mejor los sistemas humanos observables. 

La Declaración de Sevilla sobre la violencia (UNESCO, 1991), que congregó 
a investigadores de varios países y disciplinas, como la etología, la antropo-
logía biológica, la neurobiología, la psicología, la psiquiatría y la sociología, 
fue en esa dirección. En sus conclusiones, los participantes sostuvieron que 
no existían bases biológicas y hereditarias del comportamiento que pudie-
ran argüirse para respaldar la guerra. Uno de sus principales impulsores lo 
repetiría pocos años después en México, durante el Coloquio Internacional 
sobre la Violencia organizado en la UNAM por el "lósofo exiliado hispano-
mexicano Aldolfo Sánchez Vázquez (Genovés, 1998). Por su parte, de Waal 
(1992), aun partidario del espíritu de la declaración, expresó algunas reti-
cencias con ciertas conclusiones del informe relativas al nexo entre biología 
y violencia (Evet-Tzur, 2017). A su entender, era preciso buscar una biología 
que reconociera la importancia de la coexistencia pací"ca y que no se "jara 

4  Algo parecido sucedió con las tesis sociobiológicas, que fueron criticadas posteriormen-
te por Lewontin (2009 [1984]) desde la biología, y por Sahlins (1990), desde la antropo-
logía cultural.
5  Para Erich Fromm, ese carácter ideológico es sinónimo de impotencia social. En sus pa-
labras: “This theory of an innate aggressiveness easily becomes an ideology that helps to 
soothe the fear of what is to happen and to rationalize the sense of impotence” (Fromm, 
1973, p. 2).



276 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

solamente en los rasgos competitivos, pero que al mismo tiempo no olvidara 
los valiosos conocimientos evolutivos atesorados. Una tesis que reencontra-
remos en el antropólogo Agustín Fuentes, quien ve necesario reunir la teoría 
ecológica y evolutiva con los datos extraídos de la etnografía y la arqueolo-
gía (Fuentes, 2004, p. 711). 

La crítica que formula el antropólogo estadounidense de origen español 
apunta al mal uso que se hace de la teoría evolutiva cuando sólo se emplea 
para defender el supuesto papel adaptativo y consustancial de la agresividad 
humana, pues ello reduce la vida a una incesante escena de competición por 
el éxito genético. El también primatólogo destaca, en este sentido, la com-
plejidad que encierra el desarrollo evolutivo, el cual torna absurdo, por ejem-
plo, pensar en los cambios de un organismo y su medio separándolos, al 
mismo tiempo, de la propia relación que los mantiene unidos (Ingold, 2013); 
de paso, nos recuerda la importancia de los procesos que son modelados 
por la variación, la colaboración y la !exibilidad, todos ellos infravalorados u 
omitidos “en favor de una atención exclusiva dedicada a las estrategias po-
tenciales para maximizar la adaptación individual, bajo paradigmas selectivos 
especí"cos” (Fuentes, 2004, p. 713). 

Esta crítica, al igual que la propuesta de una fértil unión entre evolución, et-
nografía y arqueología, nos permite traer a colación la monumental obra de 
Graeber y Wengrow (2021), que, justamente con el apoyo de datos arqueo-
lógicos y etnográ"cos, argumenta en contra de las limitaciones de nuestra 
imaginación social a la hora de pensar en las formas de organización política 
pasadas y futuras. Tal como demuestran los autores, existe una abundante 
cantidad de hallazgos que rebaten el modo habitual con que cierta moderni-
dad occidental concibió cosas como la desigualdad, la jerarquía o la violencia. 
Si durante milenios los seres humanos dieron prueba de una gran imaginación 
para llevar a cabo la organización social de sus vidas con formas versátiles, su 
versión occidental se estancó a partir del siglo XVII en clasi"caciones que, entre 
otras cosas, proyectaron una imagen distorsionada de la violencia, traducien-
do como absoluta una concepción que, en cambio, se había originado en un 
contexto histórico relativo. Tanto la tesis de Hobbes como la de Rousseau, aun 
opuestas, eran a estos efectos igualmente erradas.

A partir de los años 80, la antropología de la violencia modi"có su ruta, 
acentuando más su preocupación por ese carácter mediado, situado e histó-
rico de la violencia humana (Robben, 2016) que por cuestiones que la remi-
tían a un sustrato biológico y explicaban su génesis ciñéndose en exclusiva 



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 277

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

a su función y utilidad adaptativas (Scheper-Hughes y Bourgois, 2004). Los 
signi"cados y expresiones ritualizadas de la violencia debían ser ahora pro-
tagónicos (Whitehead, 2004). Este cambio obligó a la disciplina a plantear 
cuestiones éticas que hasta entonces ésta había pasado por alto y que la 
encaraban con su propia complicidad en la violencia colonial (Kuper, 1973; 
Cavalli Sforza, 2007). El tipo de compromiso del antropólogo sociocultural, 
que no aparecía necesariamente en su homólogo biológico, cuyo saber po-
día permanecer más fácilmente alejado de las hirientes situaciones que el 
terreno imponía al etnógrafo en su inmersión vital, debía convertirlo ahora 
en un testigo de cargo que denunciara el dolor provocado por la violencia, 
aunque evitando ceder al morbo de su exhibición pornográ"ca (Scheper-Hu-
ghes y Bourgois, 2004), cosa a veces difícil en un mercado saturado por esa 
visibilidad espectacular de la violencia a la que me referí antes, y que ha 
acabado también afectando al mundo académico (Ferrándiz, 2011, p. 220). 

Sin embargo, para la "lósofa Michela Marzano, esa metáfora de la porno-
grafía ya no era del todo operativa ni precisa, pues no lograba dar cuenta 
de la tenebrosa espectacularidad que presentaba ahora la muerte violenta 
cuando se propagaba por internet a través de horribles imágenes que ase-
guraban ser el re!ejo de una violencia tan cruel como real. Así las cosas, ya 
no era su"ciente con pensar en la ambigua relación que mantenían la "cción 
y la realidad en la pornografía, pensaba Marzano, sino que ahora había que 
contar con “la violencia real y el horror extremo puestos al alcance de todos 
los usuarios potenciales de la Red” (Marzano, 2010, p. 11). La descomunal 
cantidad de imágenes que circulaban exhibiendo las peores atrocidades que 
un ser humano podía in!igir a otro hacían más acuciante la pregunta sobre 
la violencia y su relación con la naturaleza o devenir humanos. Si queríamos 
buscar una respuesta en la creación artística, debíamos comenzar por sepa-
rarla del espectáculo, pues no se trataba, en el caso del arte, de estimular 
sensaciones de cualquier tipo, sino de realizar una experiencia cultural "de-
digna a partir de una re!exión integral sobre la vida.  

2. ARTE Y VIOLENCIA EN DOS CASOS ETNOGRÁFICOS

Llegados aquí, no conviene perder de vista la pregunta inicial que hacíamos 
sobre los actos humanos que se muestran ajenos a la acción violenta. Sólo 
así podrá entenderse la pertinencia que tiene incluir en ellos a la creación 
artística. Aun cuando aceptásemos provisionalmente la hipótesis de una 



278 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

violencia inherente a los animales humanos, el valor mismo que tendría tal 
con"rmación quedaría relativizado por las múltiples respuestas que seguirían 
apuntando a la opción de una vía distinta, y dentro de las cuales las que 
brinda el arte juegan un incomparable papel. Con esto en mente, analizaré 
en lo que sigue dos casos que conjugan violencia y arte, extraídos de mis 
propias experiencias etnográ"cas. El primero rememora un breve trabajo de 
campo realizado en Timor Oriental en 2007 en una escuela de arte, mientras 
que el segundo parte de una obra de teatro de la que tuve noticia en México 
en 2020, país en el que hago observaciones desde ese mismo año. 

Aunque se trate de dos casos distintos, alejados entre sí por el tiempo, el es-
pacio y el tipo de arte al que se re"eren, ambos coinciden, sin embargo, en 
su visión del horror como expresión de violencia extrema y en su intento de 
conjurar sus daños por medios creativos. Los dos nos instan, pues, a recono-
cer en el arte una potestad mucho mayor que la de una mera producción de 
obras estéticas: la de proporcionar una experiencia sensible y re!exiva que 
dé a la vida personal la posibilidad de recrearse con la fuerza de una obra.

Los dos casos son el resultado de sendos acercamientos etnográ"cos y de la 
aplicación del método comparativo. Sobre lo primero, y amén de las lecturas 
hechas, he seguido los pasos habituales, apoyándome en observaciones in 
situ, conversaciones informales y entrevistas semiestructuradas que, para los 
casos que comento, se realizaron tanto con integrantes de la escuela timo-
rense como con dos actrices, el director y el autor de la obra teatral mexica-
na. Sobre lo segundo, la comparación nos permite destacar la importancia 
que tiene la condición situada y multidimensional de la violencia a la hora de 
desarrollar una discusión como la de este artículo. Con todo, quisiera añadir 
que ninguna precisión metodológica puede asegurar que una experiencia et-
nográ"ca, que de por sí tiene mucho de efímero y singular, al sintonizar con 
el drama de una vida que transcurre sin regreso, sea íntegramente repetible. 

2.1. Vida y arte en una escuela timorense (un recuerdo)

Arte Moris era una escuela de arte que se había creado en Timor Oriental 
en 2003, después de que sus fundadores, los artistas suizos Luca y Gabriela 
Gansser, hubieran visitado el país por primera vez dos años antes. Tras aque-
lla visita, pensaron que la juventud timorense había quedado expuesta a los 
embates de una violencia que había durado demasiados años, y que acu-



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 279

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

mulaba aún más daños. Años y daños. Aquello les pareció que justi"caba la 
creación de un proyecto artístico y social: la escuela sería el resultado. 

Ubicada en la carretera Comoro de Dili, capital del país, Arte Moris era una 
iniciativa muy atípica de cooperación para el desarrollo, que centraba sus 
esfuerzos pedagógicos en la capacidad catártica del arte como vía para su-
perar los traumas de la violencia, sobre todo la in!igida durante veinticinco 
años de cruel ocupación indonesia. En tetum, moris es un término relacio-
nado con lo vital, y que podríamos traducir como ‘vida’, ‘vivencia’, ‘vivo’, o 
como el soplo esencial que anima el vivir. Arte Moris signi"caba, pues, un 
arte de lo vivo o destinado a la vida, y aunque su mención se asociaba en la 
ciudad con la escuela, aquella referencia atesoraba a la vez toda la riqueza 
metafórica contenida en un arte vital que intentaba luchar contra las heridas 
causadas por la violencia.

A mi llegada a la escuela en 2007, me encontré con un imponente recinto 
amurallado de época indonesia donde parecían congregarse las voces acu-
muladas de los últimos treinta años de historia del país. Una mezcla de anti-
gua soledad y ruina suscitó en mí una melancolía de origen impreciso, como 
si debiera aprender que los mundos, antes de poder hablarse, mostraban 
una remota capacidad para comunicarse por medio de una conciencia de 
sus pérdidas y del dolor que también los había generado. A mi alrededor, ha-
bía pinturas de colores vivos, pancartas con mensajes para mí intraducibles, 
un mural con el rostro de Bob Marley e inquietantes instalaciones que llena-
ban el espacio con enigmáticas "guras compuestas por materiales reciclados: 
hierros, cascos, y hasta minas antipersonales que recodi"caban las huellas de 
la destrucción. 

Instalada primero en un pequeño local privado en Quintal Ki´ik, a partir de 
2004 la escuela se mudó al antiguo Museo Etnológico de época indone-
sia. Arte Moris vivió en ese tiempo un proceso de maduración que le había 
permitido abrir otra escuela en la provincia de Baucau. Para ello, había re-
organizado su dinámica con el "n de satisfacer las necesidades internas de 
la escuela y de responder a los encargos hechos principalmente por algunos 
organismos de cooperación. La actividad de Arte Moris se completaba con 
las colaboraciones que realizaba esporádicamente con el grupo de teatro 
Bibi Bulak, el cual, a pesar de desarrollar entonces sus actividades internas en 
la parcela cedida a Luca y Gabriela, contaba con una independencia tanto a 
nivel legal como administrativo. 



280 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

2.2. Horror paintings o la estructura contra el sentido

Aunque la intención de Arte Moris en 2007 era llegar en el futuro a trans-
ferir la dirección de la escuela a sus miembros locales, las cosas no eran tan 
sencillas. Las actividades del centro entre el 2003 y el 2007 revelaban su 
dependencia de la cooperación internacional, situación ésta que suponía un 
con!icto con la idea fundacional del proyecto y que lo obligaba a adaptarse 
a un modelo de desarrollo, y sobre todo a su gestión, que venía impuesto 
por los organismos que aportaban el capital necesario para su supervivencia. 
La paradoja de Arte Moris estribaba en una doble dependencia: a los funda-
dores, que aún dirigían en gran medida su funcionamiento; y a los recursos y 
su gestión, que provenían de la cooperación y su impositivo modelo de desa-
rrollo. Pero ese con!icto se agudizaba con otro que nacía de su dinámica in-
terna, y que ponía en contacto a la escuela con las contradicciones globales 
del mercado del arte y con los límites de la solidaridad. 

Como ya comenté, el propósito de Arte Moris consistía en emplear la crea-
ción artística con "nes terapéuticos que ayudaran a sus estudiantes a superar 
los traumas psicológicos que les había causado la larga violencia en el país. 
Eso implicaba animarlos a expresar en sus obras todo aquello que llevasen 
adentro y a liberarse de lo que eventualmente pudiera atormentarlos. Un 
digno pero complicado anhelo que se veía entorpecido tanto por la depen-
dencia de la escuela a los compradores externos como por las características 
de un consumo artístico que se regía por criterios estéticos y comerciales de 
una índole muy diferente. Dentro de los debates que presencié en la escuela, 
me interesaron en particular los que discutían la producción de unos esca-
brosos cuadros que Gabriela Gansser solía llamar horror paintings. 

Las “pinturas del horror” eran creaciones que mostraban con total crude-
za escenas de violaciones, cuerpos decapitados, cabezas ensartadas en el 
ramaje y animales acechantes, todo ello envuelto en atmósferas de colores 
apagados y junglas tomadas por la penumbra. Aquellas composiciones sus-
citaban una división de opiniones entre los miembros de la escuela. Unos 
las criticaban poque consideraban que no permitían superar los traumas, 
al encargarse de reproducir morbosamente aquellas espantosas secuencias; 
otros, en cambio, las rechazaban con base en la necesidad material de la 
escuela (que hacía inevitable cierta negociación con el carácter comercial) 
y conforme a los gustos típicos de los compradores extranjeros. Una vez, 
Gabriela levantó un tais6 tradicional con una de aquellas lúgubres pinturas 

6  Se re"ere a un tejido tradicional timorense de gran importancia cultural.



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 281

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

estampadas y la mostró a los demás. En ella aparecía una casa sagrada, co-
nocida como uma lulik, y varios cocodrilos en la base, animales relacionados 
simbólicamente con el país. Entonces, preguntó: “¿Quién va a poner esto en 
su salón?”.

Así, el asunto de las “pinturas del horror” enfrentaba a la escuela a una 
disyuntiva entre su supervivencia material y la "delidad que debía a su ob-
jetivo fundacional. Era una situación harto conocida en el mercado del arte, 
pero que ahora se introducía en la escuela por medio de las retóricas y prác-
ticas que permanecían ligadas a la cooperación para el desarrollo. En aquel 
momento, la ganancia obtenida por la venta de los cuadros dejaba la mitad 
para la escuela, pero dicho reparto formulaba la pregunta de si eso justi"-
caba limitar la libertad expresiva de los alumnos, cuando ésta era una meta 
crucial del objetivo pedagógico de Arte Moris. La escuela vivía en la tenue 
frontera de esa duda. Algunos pintores intentaron pintar menos horror pain-
tings, aunque en su defensa aducían que aquella violencia también era parte 
de Timor, como me dijo uno de ellos en cierta ocasión. La semántica moral 
que solían aplicar a la lectura de sus cuadros veía la fealdad en los actos que 
mostraban, no tanto en la representación que servía para denunciarlos.

3. MÉXICO VIOLENTADO

Algo similar sucede con muchas de las obras que abordan la atroz violencia 
que desangra a México desde hace años7. En 1910, el norteamericano John 
Kenneth Turner sacó a la luz la obra titulada México bárbaro, un largo repor-
taje en forma de libro en el que el periodista denunciaba la terrible violencia 
que sufría la población indígena y pobre del país con el gobierno de Por"rio 
Díaz. El cali"cativo de bárbaro no dejaba de resultar irónico, pues al mismo 
tiempo el por"riato se caracterizó por un afrancesamiento de las élites y un 
positivismo de la época que acentuaba las distinciones evolucionistas entre 
salvajismo, barbarie y civilización, las mismas que, curiosamente volverían a 
emplearse durante la Revolución Mexicana, que acabaría con la dictadura 

7  Recientemente, se ha generado una polémica en el país, luego de la prohibición que 
algunos estados han hecho de los narcocorridos, por considerarlos una apología del cri-
men. Los críticos de la medida se preguntan si se trata realmente de una medida contra 
la violencia o si sólo es un intento de suplantar la violencia del crimen organizado por la 
del Estado.



282 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

por"rista, para presentar a los zapatistas como un atajo de bárbaros (Rome-
ro, 2023). 

Un México muy diferente era el que aparecía en la canción del moreliano 
Chucho Monge, México lindo y querido, popularizada mundialmente por 
la voz de Jorge Negrete y que aún hoy constituye un himno popular para 
los mexicanos. Sin embargo, las estampas bucólicas y sentimentales de la 
composición de Monge, que coincidían con buenos años del país bajo el 
mandato del general Lázaro Cárdenas, ocultaban otra realidad que Juan Rul-
fo retrataría literariamente en el decenio siguiente, y Elena Garro, a inicios de 
los años 60. Tanto El llano en llamas como Pedro Páramo y Los recuerdos del 
porvenir daban cuenta de un país donde los indígenas seguían padeciendo y 
los pueblos se hallaban a expensas de la corrupción política y los abusos de 
un ejército atrabiliario. Tras el México bárbaro de Turner y el México lindo de 
Monge, lo que quedaba era el México violentado de nuestros días.   

Es indudable que todo Estado-nación se ha erigido con sangre y secretos 
crímenes que se ocultan bajo llave. También en el caso mexicano la violencia 
había formado parte de su historia desde mucho antes de llegar a consti-
tuirse como país independiente y moderno. Pero, aunque la violencia no 
fuera una novedad y prosiguiese un camino que acumulaba sin solución de 
continuidad agresiones desde la Colonia, la independencia, el por"riato, la 
Revolución, la Guerra Cristera o los sucesivos gobiernos autoritarios del PRI, 
un cambio signi"cativo se produjo a partir de la década del 80 y la conver-
sión neoliberal del país (Lomnitz, 2016). México iniciaba una transforma-
ción general —política, económica y sociocultural— que desembocaría en la 
paulatina erosión de las clases medias y la búsqueda de acciones ilegales de 
supervivencia, sobre todo el trá"co de drogas.

En los últimos decenios, la violencia se ha vuelto casi omnipresente8 como 
consecuencia de una lucha estructural (Galtung, 1969; Farmer, 2009; Grae-
ber, 2012) que se vio fortalecida por la llamada “guerra contra el narco”, 
declarada por el presidente Felipe Calderón en 2006, la cual esparció la 
violencia por todo el país, y especialmente en Michoacán (Lomnitz, 2016; 
Gledhill, 2015; Frigolé, 2021). El malestar que produce saber que nuevos 
cuerpos y fosas comunes son hallados a diario en varios de los 32 estados 
mexicanos, leer sobre desapariciones, tiroteos y homicidios, o conocer que 

8  Un día de 2022, me percaté en una reunión familiar de que casi todas las conversacio-
nes acababan hablando del narco o aludiendo a actos violentos que solíamos relacionar 
con el crimen organizado.  



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 283

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

varias autoridades gobiernan coludidas con las actividades delictivas de los 
cárteles, produce efectos particulares que, al mismo tiempo que abaten, in-
ducen una especie de alucinado sopor con el que nos vamos habituando a lo 
inaceptable. Para el psiquiatra Juan Manuel Quijada, es una reacción normal 
del cerebro ante la continua exposición a la violencia (González, 2022); pero, 
desde una perspectiva diferente, tal recuento de atrocidades no puede inter-
pretarse más que como una anormalidad social y cultural.

Piccato (2022), que recorre toda esa pluralidad de violencias en el caso mexi-
cano, advierte de la di"cultad que entraña de"nir un término tan vago y 
polisémico, algo en lo que coincide Frigolé (2021), quien por eso analiza la 
violencia en el país distinguiendo varios tipos: la perpetrada por el crimen or-
ganizado, la que ataca a mujeres, periodistas, miembros del colectivo LGBTI 
y pueblos originarios, y aquella que lo asola con millares de desaparecidos. 
Si bien el antropólogo indaga en cada uno de estos tipos recurriendo a una 
nutrida muestra de informaciones periodísticas, no desatiende las conexio-
nes transversales —sean visibles o no— que existen entre ellos, y que los 
unen entre sí. Por su parte, Maldonado (2013) enfatiza la dimensión regional 
de la violencia, tomándola como un medio para entender mejor la génesis 
histórica de las prácticas violentas en territorios como el michoacano, mien-
tras que Menéndez (2012) hace hincapié en la importancia de su dimensión 
simbólica. 

3.1. Almas en llamas 

Precisamente, ese cariz simbólico es el que habita la obra de teatro Áni-
ma Sola, que leí en Morelia durante el 2020, luego de saber que se había 
representado ocho años antes en esa misma ciudad, capital del estado de 
Michoacán. Escrita por el mexicano Alejandro Román, la pieza trata el esca-
broso tema de los feminicidios. Lo hace desgranando las historias de vida de 
Adriana, Erika y Carmen, tres mujeres que, luego de ser secuestradas, fueron 
brutalmente asesinadas y descuartizadas en Tijuana, Guerrero y Chihuahua. 
Para la composición de la obra, el autor se basó en dos casos reales y en otro 
que era resultado de la síntesis de varios feminicidios igualmente ocurridos. 
El director de teatro Fernando Ortiz Rojas, impactado por la lectura de la pie-
za, decidió llevarla a escena en 2012, justo cuando el estado todavía sufría 
las terribles consecuencias del fuego cruzado desatado por la falsa “guerra 
contra el narco” que decía librar el gobierno.



284 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

El título de la obra resultaba ya revelador, pues Ánima Sola hacía referencia 
a un alma en pena que nos hace evocar la iconografía de las ánimas del Pur-
gatorio cuya representación se hizo muy popular en la imaginería virreinal de 
Nueva España durante el siglo XVI, alcanzando su apogeo en los dos siglos 
siguientes (Lomnitz, 2005; Álvarez, 2018). Pero mientras que las almas del 
Purgatorio eran varias, la imagen del Ánima Sola mostraba a una única mu-
jer con gesto suplicante y envuelta en llamas. Su "gura se ha asociado con 
María Celestina Abdégano, mítico personaje que habría sido condenado al 
tormento eterno tras haberse negado a paliar la sed de Jesús en el Gólgota. 
Alejandro Román la había descubierto al pasar por un puesto de santeros. 
“Le pregunté a la hierbera cómo se llamaba. Se me quedó mirando a los 
ojos y me dijo con voz cavernosa: ¡Ánima Sola!”. De hecho, se trataba de 
una representación igualmente común en la santería, pero que en México 
también estaba presente en algunas iglesias católicas.

La religiosidad híbrida de esa "gura sintonizaba bien con las con!ictivas dua-
lidades que atraviesan a la sociedad mexicana, expresadas culturalmente por 
medio de metáforas como la de esa infeliz alma atormentada. Son tensiones 
que han producido un imaginario histórico rico y cambiante, pero marca-
do por antítesis en cuyas oposiciones se comunican espacios sociales fun-
damentales pero opuestos: lo masculino y lo femenino, el Estado y la Iglesia, 
la religión y la política, la legalidad y la ilegalidad, lo visible y lo invisible o, 
en última instancia, la vida y la muerte. Muchas escenas lo sugieren, como 
las banderas nacionales mexicanas que aparecen en las iglesias de algunos 
estados durante el mes patrio de septiembre; el festejo de las almas de los 
difuntos celebrado en noviembre, las vivas peticiones a la Virgen de Guada-
lupe que piden por el país en las multitudinarias peregrinaciones de diciem-
bre, o el contraste de todo ello con la proliferación de formas contrarias y 
negativas que aparecen vinculadas a la muerte, como la de la Santa Muerte, 
cuyo culto suele asociarse, al menos en parte, con la delincuencia y el crimen 
organizado. 

En todos estos casos, advertimos una articulación social que moviliza ámbi-
tos sociales distintos, y muchas veces opuestos, recurriendo para ello a mo-
delos metafóricos de orden cultural. La tensión entre la política y la religión 
ofrece acaso el mejor ejemplo al respecto, pues en su interior se dirimen 
con!ictos que atañen a diferentes y fundamentales capas de la vida social, 
tales como lo legal, lo ilegal y lo paralegal; la nación, el Estado y la Iglesia, 
o las ideas de vida y muerte que tan importantes han resultado en la cons-
trucción simbólica que los mexicanos han hecho de sí mismos a lo largo del 



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 285

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

tiempo (Bartra, 2021). Es la recombinación de esos elementos, bajo pautas 
de inversión semántica, la que hace que hoy venga a cuento hablar de una 
soberanía negativa y una teología política del crimen organizado (Lomnitz, 
2023). Pero también la oposición entre lo femenino y lo masculino a!ora 
aquí como un lugar fundamental en la manifestación de tales tensiones. 
A ella debemos que las mujeres sean celebradas como madres o exhibidas 
como objetos que se ofrecen al deseo masculino; aduladas como reinas o se-
cuestradas, violadas y asesinadas impunemente. En este sentido, las mujeres 
de Ánima sola “son mujeres que ya están muertas, narrando su vida. Son 
ánimas que cuentan su pena”, me explicaba su autor. 

3.2. El silencio de los zapatos

Aquellas almas en pena se situaban en un escenario a medio camino entre 
el teatro y la vida, lo visible y lo invisible. Una violencia real, a menudo vi-
sibilizada mediáticamente, convivía con una invisibilidad y un silencio que 
suspendía todas las preguntas importantes y las dejaba sin responder. Así se 
habían creado “zonas de silencio”, esto es: “regiones donde el peligro y la 
violencia han callado a los medios y sólo queda el rumor como vía de acceso 
a lo que sucede” (Lomnitz, 2023). Mientras cada mañana Google detectaba 
mis patrones de búsqueda y me enviaba toda clase de noticias relacionadas 
con la violencia en México, me embargaba una creciente inquietud al reparar 
en que todas ellas apenas componían un mórbido recuento de atrocidades 
que ni informaban ni aclaraban nada en realidad. Al hablar del horrorismo, 
Cavarero (2009) recuerda que el horror, relacionado con los vocablos griegos 
horreo y phrisso, “denota principalmente un estado de parálisis que encuen-
tra refuerzo en el petri"carse de quien se congela” (p. 23). Una inmovilidad 
que también sentimos al pensar que la violencia social responde a fuerzas 
invisibles y silenciosas que nos rebasan y sobre las que nada podemos hacer. 

Para llevar a escena el horror retratado por la obra, el director había conce-
bido un espacio completamente oscuro donde las tres mujeres, con la ayuda 
de unas pequeñas linternas, iluminaban intermitentemente distintas partes 
de su cuerpo mientras cada una relataba su propia historia. La invisibilidad 
corporal daba paso, así, a la sola visión de sus fragmentos, entre los que 
sobresalían los pies desnudos. Era una forma de transmitir el horror de los 
cuerpos reales, brutalmente desmembrados. Fernando, el director, me con-
tó algo extraño que se repetía en casos de muertes violentas: los zapatos 
siempre se salían de los pies y quedaban abandonados. Los zapatos se con-



286 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

vertían, entonces, en poderosas metáforas escénicas capaces de expresar la 
violenta e irreparable pérdida de una vida, pero asimismo unían la tragedia 
con la horripilante parálisis del país, resumida en aquella humilde y solitaria 
ruina, abandonada, vacía y quieta9. 

3.3. Dar voz al horror, salir de la narcocultura

Las historias de Adriana, Carmen y Erika eran relatos diferentes unidos por 
algunos temas que traspasaban al individuo y lo vinculaban con aspectos 
históricos y culturales más amplios, como la familia, el amor posesivo, los re-
cuerdos de la infancia o el deterioro del campo a causa de la violencia ejerci-
da por los caciques locales, entre otros. Pero aquel camino de historias reales 
que eran llevadas a escena signi"caba, asimismo, el lugar de una verdadera 
encarnación de la experiencia. En este sentido, Whitehead (2004) escribió 
que, “para llegar a de"nir apropiadamente la violencia, debemos superar la 
antropología de la identidad y embarcarnos en una antropología de la expe-
riencia para la cual los signi"cados individuales, las emociones y las prácticas 
corporales son esenciales” (p. 2).

Eva, una de las actrices y encargada de la dirección de actores, vio al inicio 
muy difícil que la obra se pudiera realizar, pues había que garantizar la vera-
cidad teatral y, al mismo tiempo, que las atrocidades narradas no afectasen 
psicológicamente a quienes actuaban. Sin embargo, las experiencias con que 
las actrices comenzaron a preparar sus personajes hicieron que poco a poco 
cambiara de parecer y que su percepción cotidiana del tema también se viera 
modi"cada. Eva recordaba, por ejemplo, el impacto que le había causado a 
una de sus compañeras el ver una escena callejera en la que una jauría per-
seguía a una perra en celo. Aquella violenta escena le provocó una profunda 
conmoción.

Laura, otra de las actrices, también admitía que el proceso de preparación 
del personaje había resultado “muy rico pero muy triste”, incluso “escalo-
friante”. Se dio cuenta cuando fue a Ciudad Juárez a representar otra obra 
y descubrió todas las nuevas cruces que se habían colocado en la ciudad en 
nombre de las mujeres asesinadas. De pronto, se vio a sí misma reviviendo 
el proceso de creación escénica de Ánima Sola. En aquella ocasión, además, 

9  La metáfora también se vio en Sinaloa en agosto de 2025 para denunciar las desapa-
riciones (Salas, 2025).



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 287

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

la compañía había trabado amistad con una joven artista visual juarense. La 
muchacha desapareció al año siguiente y, poco después, hallaron su cuerpo. 
“Dentro de la tragedia, la encontraron”, decía Laura, sabiendo que sus pala-
bras eran delatoras de una descomposición social (Valenzuela, 2012). Laura, 
de hecho, no había olvidado cómo la muchacha se había ido a su casa aque-
lla noche tras negarse a pernoctar en el lugar donde se encontraban todos 
reunidos. Era algo tarde, pero ella quería levantarse temprano al día siguien-
te: “El pesar que te queda: ¡si te hubiera convencido!”.

La representación también había puesto en evidencia los miedos ocultos. 
La propia Eva reconocía que aquél era un tema contradictorio: “Sí, lo tienes 
como medio asimilado, o también un poco, como sociedad, medio callado. 
¿No? O sea, está ahí, pero si no lo tocamos, mejor”. Por su parte, el director 
me contó lo ocurrido con una compañera a la que pidió que escribiera la 
presentación de la obra. Tras asistir a un ensayo general, la mujer le dijo que 
no intentase contactarla, pues ni iba a escribir el texto ni quería saber nada 
más de aquel asunto. Algunos días más tarde, se disculpó con el director 
y le explicó que, antes de llegar al teatro, había visto a lo lejos cómo dos 
hombres disparaban a una mujer que iba en una camioneta de transporte 
público (conocida como combi) y la mataban. Eso la había puesto muy ner-
viosa. Al "nal, escribió el texto, pero con la condición de que no apareciese 
su nombre. 

Ahora bien, el horror que mostraba la obra no sólo se traducía en un pánico 
paralizante, sino que también motivaba una reacción de recuerdo, coraje 
y respeto. Una poderosa energía surgió de ella a partir de una acción ini-
cialmente fortuita e improvisada que realizaron las actrices, y que luego se 
fue convirtiendo en un acto repetido de carácter ritual. Antes de cada fun-
ción, las tres encendían una veladora, un objeto de gran valor simbólico en 
México, y dedicaban su interpretación a las mujeres asesinadas que la obra 
rescataba del olvido. Juntas, se quedaban en silencio unos instantes mientras 
pensaban no en el personaje, sino en todas las mujeres reales que habían 
sufrido aquel martirio. Era una manifestación íntima, pero que en realidad 
condensaba la experiencia de aquellas tres mujeres y actrices al dejarse habi-
tar corporalmente por un dolor social compartido. 

De manera original, Frigolé (2021) había recobrado en su libro sobre la vio-
lencia en México dos conceptos de Albert. O. Hirschman que aparecían en 
Salida, voz y lealtad (1977). Frente a la opción de escapar de una situación o 
de mantenerse al margen, cabía la posibilidad de levantar la voz y rebelarse 



288 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

contra ella. Con su pequeño ritual, las actrices de Ánima Sola tomaban ese 
segundo camino, arremetiendo contra la invisibilidad y la mudez caracterís-
ticas de la parálisis inducida por una violencia devenida en horror. “Yo creo 
que es una metáfora el que tengamos un país lleno de personas descuartiza-
das. Siento que hay una sociedad fragmentada cabronamente”, expresaba 
Fernando Ortiz. Una escalofriante asociación que hacía pensar de nuevo en 
el tejido social rasgado de México (Lomnitz, 2022), pero también en la co-
bertura más universal y criminal del patriarcado (Segato, 2003), ante cuya 
violenta realidad la obra se levantaba como un lugar ritualizado desde don-
de la voz podía forjar un signi"cado individual (como el que descubrieron 
las actrices en su homenaje a las ánimas solas que las habitaban) y motivar, 
a la vez, una fuerza de resistencia sociocultural.

Dada su resistencia, Ánima Sola se erigía como una creación contraria a la 
llamada narcocultura (Mainhold, 2012; Rincón, 2013; Becerra, 2018). En 
vez de aceptar la supuesta autonomía cultural del mundo del narcotrá"co 
como una realidad evidente, justi"cándola en los elementos simbólicos que 
la constituían, la obra convertía el horror de la violencia perpetrada contra 
las mujeres en una crítica feroz a un mundo de hombres conformado con 
arreglo a criterios de posesión, territorialidad y poder, que no se cansaba 
de exhibir la relación “entre capital y muerte, entre acumulación y concen-
tración desreguladas y el sacri"cio de mujeres pobres, morenas, mestizas, 
devoradas por la hendija donde se articulan economía monetaria y eco-
nomía simbólica, control de recursos y poder de muerte” (Segato, 2004, 
p. 2). Retomando los conceptos de salida y voz de Hirschman, aplicados 
por Frigolé a situaciones de violencia, se podría decir que la obra lograba 
reunirlos y rehabilitarlos, activando, por un lado, una voz de resistencia al 
horror, y, por el otro, ideando una salida de la narcocultura, espacio más 
ideológico que cultural. 

Estas reservas con respecto a la asumida existencia de la narcocultura coin-
cidían con la crítica que realizaba Correa (2012) a la noción, al considerar 
problemático que se pueda hablar de una cultura allí donde sólo imperan 
“la incertidumbre y la negación de la vida” como componentes principales 
de la existencia. “Si la cultura no permite mínimamente una posibilidad 
material de asir la vida en cuanto constituida por la memoria histórica, la 
energía fugaz del presente y la esperanza, la cultura aparece como una 
endeble construcción que ante el más mínimo viento podría desmoronar-
se” (p. 129). Partiendo de la irónica crítica de Zavala (2018), podríamos 
decir que, si los cárteles del narcotrá"co no existen, mucho menos existe 



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 289

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

una cultura en forma de narcocultura, salvo si la tomamos con ejemplo de 
“violencia cultural” (Galtung, 1990).

Hasta hoy, la narcocultura se ha limitado principalmente a crear una ima-
gen comercial del narcotrá"co que ha convertido a algunos de sus líderes 
en íconos de una ideología de riqueza, poder y muerte. Resulta por ello 
sorprendente que muchos de los autores que reconocen la unión entre 
narcocultura y capitalismo neoliberal (Mainhold, 2012; Rincón, 2013; Re-
guillo, 2021; Valenzuela, 2023), no planteen la posibilidad de que, precisa-
mente por tal relación, el narco no sea propiamente una cultura, sino una 
ideología glocal, una propiedad del capitalismo cuyo revestimiento cultural 
resulta tan cínico como criminal. Además de expresión de una “edad de 
destrucción” (Subirats, 2014), el narco representa, en este sentido, la in-
tegración dentro de un “transhumanismo planetario” controlado por el 
capital del entretenimiento y la tecnología (González, 2017).

El arqueólogo e historiador Eduardo Matos Moctezuma se ha referido en 
una entrevista a la violencia mexica, destacando que todos aquellos que 
pretenden relacionarla con la violencia actual en México sólo muestran su 
ignorancia (David, 2022). No obstante, Villoro (2020) establece un símil 
entre la violencia sacri"cial prehispánica y la violencia actual que azota 
al país, pero no para ceder a una comparación mecánica, determinista y, 
efectivamente, ignara, sino para rea"rmar el sentido de aquélla y el sin-
sentido de ésta. Cabe argumentar, sin embargo, que el sinsentido del que 
habla Villoro no sea tal, sino una forma siniestra de sentido que prescinda 
de gran parte de los seres humanos, siguiendo esa lógica inhumana del 
capital que ha consentido, en última instancia, convertir el cariz religioso 
del capitalismo (Benjamin, 2014) en un sistema axiológico que invierte la 
preponderancia de la vida hasta someterla a las exigencias celebradas por 
la muerte. 

Por otra parte, en ese mismo artículo Villoro alude a la lucha territorial 
que llevan a cabo los grupos delincuenciales del narcotrá"co en su avance 
contra sus adversarios, sean éstos otros grupos competidores, el ejército, 
la policía o los gobiernos estatales y federal. Una alusión que bien puede 
recordar el interés de etólogos y primatólogos por la agresividad que anida 
en ciertas pugnas animales por el espacio, y que me permite concluir retor-
nando a la primera parte del artículo. 



290 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

4. CONCLUSIONES

La historia de la violencia y del horror que desencadena cuenta, en efecto, 
con un variado y tenebroso catálogo de batallas territoriales que han querido 
usarse como base ideológica para justi"car guerras, genocidios y tropelías 
diversas cometidas contra poblaciones enteras e inocentes. De ahí que sea 
absurdo rechazar la importancia que tiene esa lucha por el territorio a la 
hora de hacer un análisis antropológico de la violencia. No obstante, aunque 
esa reiteración histórica haya despejado el camino para que el tópico del in-
natismo de la violencia humana, y de la razón perentoria que proporciona a 
la guerra, se haya instalado como una idea común que muchas veces damos 
por demostrada, lo cierto es que no existe un total acuerdo sobre el lazo que 
une a la violencia con la "logénesis de nuestra especie. Sólo simpli"cando 
mucho las cosas, y eliminando preguntas como las que han guiado este ar-
tículo, puede defenderse lo contrario. No se trata, por tanto, de hacer una 
declaración personal contra la violencia y la guerra, sino de cuestionar una 
creencia cuyos defensores han camu!ado de certeza universal.

Aceptar una explicación biológica o sociobiológica de la violencia implicaría 
centrarse sólo en razones evolutivas basadas en criterios de adaptación y 
reproducción genética exitosa, algo que relegaría porciones enteras de la 
realidad humana, como el altruismo o los comportamientos colaborativos 
destinados a realizar un bien común o a proteger a los individuos más vul-
nerables. Los defensores de la violencia innata deberían explicar por qué no 
habríamos de considerar entonces tales acciones como partes igualmente 
ínsitas de nuestra naturaleza. Además, si la adaptación bastase para dar 
cuenta de las formas concretas de la violencia, tendríamos que resignarnos 
a aceptar que cualquier situación que nos tocara vivir nos obligase a adap-
tarnos a ella sin rechistar. Pero ¿es eso lo que realmente ocurre? ¿Cabe en 
verdad adaptarse a cualquier situación? Quienes rechazan la violencia en 
todo el mundo, y a quienes sería absurdo considerar simplemente como una 
mayoría de inadaptados, muestran que no. La respuesta tiene que venir de 
otra parte. El caso de la razón territorial vuelve a servirnos aquí de referente, 
aunque dándole en este caso un sentido distinto al habitual.

En efecto, las luchas territoriales han sido frecuentes en la historia y, por 
eso, han parecido promisorias para que algunas personas funden en ellas 
una teoría de la violencia innata y heredada que, entre otras cosas, justi"que 
la guerra. Pero la verdad es que tales luchas no son inevitables, pues no se 
limitan a la búsqueda de un necesario espacio vital, sino que forman parte 



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 291

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de modos de existencia que lo que hacen es producir y reproducir ciertos 
valores y signi"cados para la vida o para la muerte. En el caso timorense, 
muchos de los jóvenes de Arte Moris eran víctimas de una violencia que 
había surgido de situaciones invasivas continuas (primero la portuguesa, y 
luego la indonesia) y que nada tenían que ver con tendencias genéticas, 
sino más bien con ideas culturales y decisiones político-militares. Lo mismo 
podría decirse de la “guerra contra el narco” en México, que supuso una 
deriva local de los intereses trasnacionales ligados al trá"co de drogas y una 
vía para reproducir el capitalismo de otra manera en un país que llevaba más 
de veinte años adaptándose al modelo neoliberal y a sus engendros, como la 
llamada narcocultura.

Esa dualidad es la que casa bien con una concepción cínica del mundo pro-
pia del capitalismo actual, según lo ha señalado la antropóloga Paula Sibilia, 
que promociona el horror mientras lo aleja de sus gustos estéticos, tal como 
mostraba ya el con!icto de las “pinturas del horror”; pero también es la que 
promueve un simplismo adaptativo que acaba sacri"cando toda vida loable 
en aras de una vida simplemente adaptable, pero carente de energía para 
concebir y luchar por una existencia mejor. Los cuadros de Arte Moris y la 
obra Ánima Sola se oponían a ese cinismo. Lo hacían denunciando el horror 
y poniendo al descubierto las violencias disimuladas de la cooperación, con 
su concepción ideológica del desarrollo; de los mecenas del arte solidario, 
reacios a decorar sus casas con la terrible realidad de los países violentados; 
y de las acciones socioculturales que de"nían a un México contradictorio, el 
cual se consagraba a la Morenita guadalupana al mismo tiempo que celebra-
ba las criminales loas a la narcocultura.

Ante casos semejantes, de nada sirve una antropología que plantee la vio-
lencia como el horizonte inevitable de una especie belicosa. Evidentemente, 
tampoco se trata de ocultar el sol con un dedo, pues sus violentos rayos 
persistirán, amenazándonos con dejarnos ciegos; pero la violencia que mues-
tra la historia es la que, al mismo tiempo, nos enseña que casi nada resulta 
inevitable en lo que la alienta. Así, la violencia, aun cuando esté presente y 
sea persistente, se entiende mejor como respuesta a complejos escenarios 
existenciales donde agresiones que escapan a nuestro control coexisten, al 
mismo tiempo, con la voluntad que muestran los seres humanos de acatarla 
o de conjurarla, que a una mera orden genética. Ello aboga por una antro-
pología que simpli"que menos las cosas y no deseche la vital importancia 
evolutiva de las acciones colaborativas —y constructivas— entre humanos. 
Una antropología biosocial y sociocultural que, en resumidas cuentas, no 



292 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

confunda el con!icto con el re!ejo de una violencia innata y guerrera, desti-
nada a la destrucción; ni lo innato, con un destino abocado a insensibilizar-
nos y adaptarnos al horror de una crueldad aniquiladora. Si, hasta ahora, la 
violencia no hubiera sido más la excepción que la regla, probablemente nos 
habríamos extinguido hace tiempo.

Referencias

 – Accomazzo, S (2012). Anthropology of violence: Historical and current theo-
ries, concepts, and debates in physical and socio-cultural anthropology. Jour-
nal of Human Behavior in the Social Environment, 22(5), 535-552. 

 https://doi.org/10.1080/10911359.2011.598727 
 – Álvarez Gasca, D. E. (2018). Iconografía virreinal. Universidad de Guanajuato. 
 – Arendt, H. [1969] 2006. Sobre la violencia. Alianza Editorial. 
 – Bartra, R. [1987] (2021). La jaula de la melancolía. Debolsillo. 
 – Becerra Romero, A. T. (2018). Investigación documental sobre la narcocul-

tura como objeto de estudio en México. Culturales, 6, 1-36. https://doi.
org/10.22234/recu.20180601.e349

 – Benjamin, W. [1972] 2001. Para una crítica de la violencia y otros ensayos. 
Taurus. 

 – Benjamin, W. [1921] (2014). El capitalismo como religión, seguido de Frag-
mento teológico-político. La Llama Ediciones.

 – Bourdieu, P. (2002). La domination masculine. Éditions du Seuil. 
 – Cavalli Sforza, L. (2007). La evolución de la cultura. Anagrama. 
 – Cavarero, A. (2009). Horrosismo: narrando la violencia contemporánea. An-

thropos. 
 – Correa Ortiz, Didier. (2012). Narc Deco: ética y estética del narcotrá"co. Ana-

lecta política, 2(3), 127-140. 
 – David, L. (23 de noviembre, 2022). Asociar la violencia actual en México con 

los antiguos sacri"cios humanos es una muestra de ignorancia. CTXT. https://
ctxt.es/es/20221101/Politica/41358/eduardo-matos-moctezuma-liliana-davi-
dentrevista-mexico-princesa-de-asturias-arqueologia-historia.htm 

 – de Waal, F. (1992). Aggression as a Well-integrated Part of Primate Social 
Relationships: A Critique of the Seville Statement on Violence. En J. Silver-
berg and J. P. Gray (eds.), Aggression and Peacefulness in Humans and Other 
Primates (37-56). Oxford University Press. 

 – Evet-Tzur, E. (2017). Seville statement on violence. En  The SAGE Ency-
clopedia of War: Social Science Perspectives, 4, 1541-1542, https://doi.
org/10.4135/9781483359878.



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 293

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Farmer, P. (2009). On Suffering and Structural Violence: A View from Below. 
Race/Ethnicity: Multidisciplinary Global Contexts, 3(1), 11-28. 

 – Ferrándiz, F. (2011). Etnografías contemporáneas: anclajes, métodos y claves 
para el futuro. Anthropos. 

 – Freud, S. [1932] (1980). Dos cartas de Einstein y Freud sobre los hombres y la 
guerra. Relaciones Internacionales, 1(1), 123-132. 

 – Frigolé Reixach, J. (2021). La violencia en México: una aproximación antropo-
lógica a través de la prensa. CSIC. 

 – From, E. (1973). The Anatomy of Human Destructiveness. Holt, Rinehart and 
Winston. 

 – Fuentes, A. (2004). It’s Not All Sex and Violence: Integrated Anthropo-
logy and the Role of Cooperation and Social Complexity in Human Evolu-
tion. American Anthropologist, 106(4), 710-718, https://doi.org/10.1525/
aa.2004.106.4.710 

 – Galtung, J. (1969). Peace, and Peace Research. Journal of Peace Research, 
6(3), 167-191. 

 – Galtung, J. (1990). Cultural Violence. Journal of Peace Research, 27(3), 291-
305. 

 – Genovés, S. (1968). El hombre entre la guerra y la paz. Labor. 
 – Genovés, S. (1991). Expedición a la violencia. Fondo de Cultura Económica. 
 – Genovés, S. (1998). Las ciencias ante la violencia. En A.S. Vázquez, (ed.). El 

mundo de la violencia (297-307), FCE. 
 – Genovés, S. (2011). La agresión y la violencia “innatas”. Anales De Antropo-

logía, 9. https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.1972.0.23095
 – Gledhill, J. (2015). La nueva guerra contra los pobres. Bellaterra. 
 – González Díaz, M. (27 de abril, 2022). Violencia en México: “Cuando vives 

durante años en una violencia constante, uno empieza a dejar de verla o a 
normalizarla como manera de defensa”. BBC. https://www.bbc.com/mundo/
noticias-america-latina-61173421 

 – González Rodríguez (2014). Campo de guerra. Anagrama. 
 – Graeber, D. y Wengrow, D. (2021). The Dawn of Everything: A New History 

of Humanity. Penguin. 
 – Graeber, D. (2012). Dead zones of the imagination: on violence, bureaucracy, 

and interpretive labor. The 2006 Malinowski Memorial Lecture. HAU: Journal 
of ethnographic theory, 2(2), 105-128. 

 – Héritier, F. (2005). Ré!exions pour nourrir la ré!exion. En Françoise Héritier, 
De la violence I, Séminaire de Françoise Héritier (11-53), Odile Jacob. 

 – Hirschman, A. O. (1977). Salida, voz y lealtad. Fondo de Cultura Económica. 
 – Ingold, T. (2013). Marcher avec les dragons. Zones Sensibles. 
 – Joas, H. (2005). Guerra y modernidad: estudios sobre la historia de la violen-

cia en el siglo XX. Paidós. 



294 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Kuper, A. (1973). Antropología y antropólogos. La escuela británica (1922-
1972). Anagrama. 

 – Laplantine, F. (2010). El sujeto: ensayo de antropología política. Bellaterra. 
 – Lee, B. X. (2019). Violence: An Interdisciplinary Approach to Causes, Conse-

quences, and Cures. Wiley Blackwell. 
 – Lewontin, R. C., Rose, R. & Kamin, L. J. [1984] (2009). No está en los genes: 

racismo, genética e ideología. Drakontos Bolsillo. 
 – Lomnitz, C. (2005). La idea de la muerte en México. Fondo de Cultura Eco-

nómica. 
 – Lomnitz, C. (2016). La nación desdibujada: México en trece ensayos. Malpaso. 
 – Lomnitz, C. (2022). El tejido social rasgado. El Colegio Nacional. 
 – Lomnitz, C. (2023). Para una teología política del crimen organizado. El Co-

legio Nacional. 
 – Lomnitz, C. (1 de junio, 2023). Zacatecas: la zona del silencio. Nexos. 

 https://www.nexos.com.mx/?p=73327 
 – Lorenz, K. [1963] (2005). Sobre la agresión: el pretendido mal. Siglo XXI.
 – Mainhold, G. (2012). Capos, reinas y santos: la narcocultura en México. 

iMex. México Interdisciplinario. Interdisciplinary Mexico, año 2(3), 64-96.
 – Maldonado Aranda, S. (2013). Despejando caminos inseguros: itinerarios de 

una investigación sobre la violencia en México. Alteridades, 24(47), 63-76.
 – Male%evi ́c, S. (2017). The Rise of Organised Brutality: a Historical Sociology of 

Violence. Cambridge University Press. 
 – Marzano M. (2010). La muerte como espectáculo. Tusquets.
 – McKeena, J. (1981). Primate Aggression and Evolution: An Overview of So-

ciobiological and Anthropological Perspectives. Bulletin of the AAPL,11(2), 
105-130.

 – Mead, M. [1940] 1990. Warfare is Only an Invention, Not a Biological Neces-
sity. In The Dolphin Reader (415-421). Ed. Douglas Hunt.

 – Menéndez, E. L. (2012). Violencias en México: las explicaciones y las ausen-
cias. Alteridades, 22(43), 177-192.

 – Montagu et al., (1970). Hombre y agresión. Kairós.
 – Muchembled, R. (2010). Una historia de la violencia: del !nal de la Edad Me-

dia a la actualidad. Paidós.
 – Piccato, P. (2022). Historia mínima de la violencia en México. El Colegio de 

México.
 – Reguillo, R. (2021). Necromáquina: cuando morir no es su!ciente. NED.
 – Rincón, O. (2013). Todos llevamos un narco adentro: un ensayo sobre la 

narco/cultura/telenovela como modo de entrada a la modernidad. Matrizes, 
7(2), 1-33.

 – Robertson, R. (1995). Glocalization: Time-space and homogeneity-heteroge-
neity. En M. Featherstone, S. Lash y R. Robertson (eds.). Global Modernities 
(25-54).



 VIOLENCIA, ANTROPOLOGÍA Y ARTE: CUESTIONANDO LO INEVITABLE… 295

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Robben, A. C. G. M. (2016). Rethinking the Anthropology of Violence for the 
Twenty-First Century: From Practice to Mediation. Con#ict and Society, 2(1), 
1-3. https://doi.org/10.3167/arcs.2016.020101

 – Romero Raya, Z. de J. (2023). El bárbaro moderno. La representación del za-
patismo en la prensa político-satírica de la Ciudad de México (1911-1914). El 
Colegio de Michoacán.

 – Sahlins, M. [1976] (1990). Uso y abuso de la biología. Siglo XXI.
 – Sahlins, M. [2008] (2025). La ilusión occidental de la naturaleza humana. Virus.
 – Salas, C. (2025, 30 de agosto). Un camino de zapatos vacíos visibiliza la crisis 

de desaparecidos en Sinaloa. Infobae. 
 https://www.infobae.com/mexico/2025/08/30/un-camino-de-zapatos-va-

cios-visibiliza-la-crisis-de-desaparecidos-en-sinaloa/ 
 – Sapolsky, R. M. (2007). Prólogo. En D. P. Fry, Beyond war: The human poten-

tial for peace (pp. ix-xi). Oxford University Press.
 – Segato, R. L. (2003). Las estructuras elementales de la violencia. Universidad 

Nacional de Quilmes. 
 – Segato, R. (2004). La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciu-

dad Juárez: territorio, soberanía y crímenes de segundo estado. Tinta limón 
Ediciones.

 – Sheper-Hughes, N. y Bourgois, Ph. (2004). Introduction: Making Sense of 
Violence. En Nancy Sheper-Hughes y Philippe Bourgois (eds.). Violence in War 
and Peace: An Anthology (1-27). Blackwell.

 – Simmel, G. [1908] 2014. Sociología: estudios sobre las formas de socializa-
ción. Fondo de Cultura Económica.

 – Sorel, G. [1907] 1978. Re#exiones sobre la violencia. La Pléyade.
 – Subirats, E. (2014). Deconstrucciones hispánicas. EDAF.
 – United Nations Educational, Scienti"c and Cultural Organization. (1991). Se-

ville statement on violence: Preparing the ground for the constructing of pea-
ce. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000094314 

 – Thorpe, W. H. (1980). Naturaleza animal y naturaleza humana. Alianza Edi-
torial. 

 – Tinbergen, N. [1968] (1985). Guerra y paz en los animales y el hombre. En H. 
Friedrich. (ed.). Hombre y animal (165-189). Orbis. 

 – Valenzuela Arce, J.M. (2012). Sed de mal: feminicidios, jóvenes y exclusión 
social. El Colegio de la Frontera Norte y Universidad Autónoma de Nuevo 
León. 

 – Valenzuela Arce, J.M. (2023). Corridos tumbados: bélicos ya somos, bélicos 
morimos. NED. 

 – Villoro, L. (30 de julio, 2020). La tierra en préstamo: una gramática de la 
violencia en México. The New York Times. https://www.nytimes.com/
es/2020/07/30/espanol/opinion/aztecas-violencia-narco-amlo.html 



296 DAVID RAMOS CASTRO 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Weber, C. (2002) La fonction de la violence dans les sociétés primitives selon 
les écrits de Pierre Clastres. Les Champs de Mars, 2(12), 61-83.

 – Whitehead, N.L. (2004). Rethinking Anthropology of Violence. Anthropology 
Today, 20(5), 1-2,  https://doi.org/10.1111/j.0268-540X.2004.00291.x

 – Wilson, E.O. [1979] (1991). Sobre la naturaleza humana. FCE.
 – World Health Organization. (2002). World report on violence and health. ht-

tps://apps.who.int/iris/handle/10665/42495
 – Zavala, O. (2018). Los cárteles no existen: narcotrá!co y cultura en México. 

Malpaso.

 

 

 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  297-321

EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE 
LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO 
EN LA SEMANA SANTA ANDALUZA: 
UNA APROXIMACIÓN HISTÓRICA, 
ANTROPOLÓGICA Y TEOLÓGICA
The Way of the Cross as the Origin of the Devotion 
to Jesus of Nazareth in Andalusian Holy Week: A 
Historical, Anthropological, and Theological Approach

José Manuel Romero Pérez
Universidad Francisco de Vitoria
jomaroper@gmail.com / https://orcid.org/0009-0004-9683-8568

Recibido: 24 de septiembre de 2025
Aceptado: 15 de diciembre de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.004

RESUMEN: Este estudio examina el origen y la consolidación de la devoción a Jesús Na-
zareno en la Semana Santa andaluza desde una triple perspectiva: histórica, teológica y 
antropológica. La hipótesis principal sostiene que el germen de esta devoción se encuen-
tra en el ejercicio del Vía Crucis, "jado en Occidente por el beato Álvaro de Córdoba en 
el siglo XV. Se analiza cómo las hermandades penitenciales se constituyeron en cauce 
privilegiado de sociabilidad y religiosidad popular, alcanzando su plenitud en el Barroco y 
bajo el marco normativo del Concilio de Trento. La imagen de Jesús con la cruz al hombro 
se erige como centro simbólico de la religiosidad andaluza, síntesis de fe, cultura e iden-
tidad comunitaria. El enfoque interdisciplinar adoptado permite valorar la originalidad de 
la religiosidad popular andaluza y abre la posibilidad de una comparación crítica con otras 
tradiciones peninsulares y mediterráneas.
PALABRAS CLAVE: Jesús Nazareno, Vía Crucis, Andalucía, Semana Santa, hermandades, 
religiosidad popular, Barroco, Concilio de Trento.

ABSTRACT: This study examines the origin and consolidation of the devotion to Jesus of 
Nazareth in Andalusian Holy Week from a threefold perspective: historical, theological, 
and anthropological. The main hypothesis argues that the root of this devotion lies in the 
practice of the Stations of the Cross, introduced in the West by Blessed Álvaro of Cór-



298 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

doba in the "fteenth century. The article analyzes how penitential brotherhoods became 
a privileged channel of sociability and popular religiosity, reaching their fullness in the 
Baroque period and within the normative framework of the Council of Trent. The image 
of Jesus carrying the cross thus emerges as the symbolic center of Andalusian religiosity, 
synthesizing faith, culture, and communal identity. The interdisciplinary approach adopted 
here makes it possible to assess the originality of Andalusian popular religiosity and opens 
the way for a critical comparison with other peninsular and Mediterranean traditions.
KEYWORDS: Jesus of Nazareth, Stations of the Cross, Andalusia, Holy Week, brother-
hoods, popular religiosity, Baroque, Council of Trent.

1. INTRODUCCIÓN

La Semana Santa andaluza, tomada en su conjunto y analizada tanto des-
de una perspectiva histórico-antropológica como teológica, supone una de 
las manifestaciones religiosas y culturales más complejas y signi"cativas de 
todas las que se dan en el orbe cristiano. La representación de la Pasión, 
Muerte y Resurrección de Jesucristo es el hilo argumental sobre el que se 
desarrolla una compleja red de ritos, símbolos y esceni"caciones que ayu-
dan a articular y entender la particular idiosincrasia religioso-popular de los 
pueblos del sur de España. Así, entre las distintas advocaciones y expresiones 
devocionales, podría decirse que es precisamente la "gura de Jesús Nazareno 
cargando la cruz camino del Gólgota la que actúa como eje vertebrador no 
sólo de la religiosidad popular, sino también de la cosmovisión e identidad 
de una parte del pueblo andaluz. Por ello, este estudio plantea analizar el 
origen de esta devoción, partiendo de la hipótesis de que el fervor nazareno 
en Andalucía hunde en buena medida sus raíces en la práctica del piadoso 
ejercicio del Vía Crucis, "jado, según la tradición y la historiografía dominica, 
por el beato Álvaro de Córdoba en el siglo XV en las cercanías de Córdoba, y 
que posteriormente se consolidaría en el seno de las hermandades peniten-
ciales, alcanzando su madurez en las Semanas Santas posteriores al Concilio 
de Trento.

Desde esta perspectiva, y derivado de la hipótesis central, el objetivo prin-
cipal que persigue este trabajo es analizar el proceso histórico-religioso que 
contribuyó a la conformación de esta devoción nazarena, poniendo especial 
atención en tres apartados esenciales: la génesis del camino de la cruz y su 
transmisión desde los Santos Lugares hasta la región andaluza; la singulari-
dad de las hermandades y cofradías de Andalucía como espacios socializa-
dores y generadores de religiosidad popular; y la consolidación del Vía Crucis 



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 299

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

como principio con"gurador de la devoción a Jesús Nazareno en la Baja 
Edad Media y el Renacimiento. Para ello, se ha empleado una metodología 
de carácter interdisciplinar que integra el análisis histórico-crítico de fuentes 
primarias (Egeria, Josefo), la re!exión teológica asentada en la tradición cris-
tiana (Patrística, espiritualidad mendicante y Magisterio), y una aproximación 
antropológica enfocada en los procesos rituales, la performatividad simbó-
lica y la vivencia comunitaria de la fe. La articulación de estas perspectivas 
permite comprender la devoción nazarena como el resultado de un proceso 
histórico plural y complejo, en el que la meditación pasionista del Vía Crucis 
desempeña un papel con"gurador fundamental.

De esta forma, este ensayo busca aportar una visión integradora de la de-
voción a Jesús Nazareno en Andalucía, entendida como una síntesis de 
teología, historia y antropología de la religiosidad popular. Frente a una his-
toriografía que se ha centrado principalmente en los inicios generales de la 
Semana Santa o de las cofradías, aquí se aborda de manera especí"ca el 
problema del origen concreto de devociones singulares. De ahí que no sea 
propiamente nuestro objeto de estudio las cofradías entendidas como insti-
tuciones religiosas, sino la religiosidad que subyace en devociones concretas, 
en este caso, la de Jesús Nazareno.

2. GÉNESIS Y CONFORMACIÓN DEL CAMINO DE LA CRUZ

Viernes Santo, 14 de Nisán, en el templo de Jerusalén, los corderos son sa-
cri"cados para la Pascua; en el litóstrotos del pretorio, Jesús es condenado a 
morir en la cruz por Pilato (Juan 19,13). La profecía veterotestamentaria de 
Isaías adquiere sentido: el Varón de Dolores es llevado como cordero al ma-
tadero (Isaías 53,3-9). Comienza, así, el camino de la cruz: “llevando su cruz, 
salió al sitio llamado Calvario, que en hebreo se dice Gólgota” (Juan 19,17). 
La imagen de Cristo recorriendo con la cruz al hombro la hierosolimitana Vía 
Dolorosa hasta el monte Calvario debió causar un fuerte impacto emocional 
en los que por allí concurrían. Si nos servimos como ejemplo literario de 
las visiones de la beata Ana Catalina de Emmerich (1774-1824), redactadas 
por Clemente Brentano, nos encontraríamos ante la estampa de un hombre 
“doblado por la pesada carga de la cruz, vacilante, destrozado por la !age-
lación, molido y agotado de cansancio […]. Andaba vacilante y aplastado, 
con los pies desnudos y ensangrentados. Su mano derecha sujetaba la carga 
del hombro derecho, y con la izquierda trataba frecuentemente de levantar 



300 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

sus amplios ropajes, que estorbaban sus pasos inseguros” (Emmerich, 2019, 
pp. 188-189). San Agustín encuentra en este episodio un antitipo profético 
de Jesús con Isaac: si el hijo de Abraham cargó con la leña para su sacri"cio, 
“el Señor llevó su cruz” (San Agustín, 1958, p. 1142). Asimismo, el hecho 
de cargar con la cruz también adquiere una profunda dimensión teológica 
que aparece ante nosotros como enseñanza del propio Cristo: “el que quiera 
venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz y sígame” (Mateo 
16,24) o “el que no toma su cruz y viene en pos de mí, no puede ser mi 
discípulo” (Lucas 14,27). Aquí, el poner sobre nuestros hombros la cruz nos 
indica que el camino hacia Jesús exige renuncia, sacri"cio y "delidad, no en 
vano, es un transitar hacia la vida eterna, pues “si hemos sido injertados en 
Él por la semejanza de su muerte, también lo seremos por la de su resurrec-
ción” (Romanos 6,5). Justamente, la Resurrección de Jesús es el fundamento 
sobre el que recae toda la fe cristiana.

Si la Resurrección es el fundamento de la fe cristiana, la cruz se torna en el 
punto de partida: “nos ha sido dado un hijo que tiene sobre los hombros la 
soberanía” (Isaías 9,6). En consecuencia, como sostiene Joseph Ratzinger 
(2020), a partir de la cruz, persona, palabra y obra son inseparables en Je-
sús en cuanto Hijo de Dios (p. 174). Así, la cruz propicia que los cristianos 
devuelvan su mirada a Cristo entendiendo que en Él se da un triple com-
promiso: Jesús es lo que dice que es, hace lo que dice que hace y sus he-
chos revelan en sí mismos quién es Él. Es decir, en cuanto persona, Jesús no 
sólo aparece ante nosotros como profeta o mártir, sino que se nos descubre 
como Hijo de Dios. Además, Jesús no es un mero transmisor de la Palabra 
de Dios, sino que Él es la misma Palabra, el Logos encarnado que decía Juan 
(Juan 1:14). Y, "nalmente, en esta triple articulación, el obrar no queda de-
"nido como un ejemplo de acción ética, sino como una manifestación real 
del in"nito amor de Dios. Por eso, en Jesús se da la plena revelación de Dios, 
cuya entrega total conduce hasta la cruz. 

Siguiendo el Catecismo de la Iglesia Católica, podemos sostener que Jesús 
llama a sus discípulos a tomar su cruz y, una vez asumido su peso, estar en 
disposición de seguirlo, porque “Él quiere, en efecto, asociar a su sacri"cio 
redentor a aquellos mismos que son sus primeros bene"ciarios. Eso lo realiza 
de forma excelsa en su Madre, asociada más íntimamente que nadie al mis-
terio de su sufrimiento redentor” (Iglesia Católica, 2020, p. 176). Así, me-
diante la conjunción conceptual del conocimiento teológico del camino de la 
cruz y su signi"cado emocional, la devoción a la imagen de Jesús Nazareno 
adquiere su pleno sentido. En la "gura del Nazareno que anda con la cruz 



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 301

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

al hombro camino al Gólgota, el cristiano encuentra a un Dios-Hombre que, 
aceptando el mandato divino, se muestra, mediante la asunción voluntaria 
del sufrimiento, cercano al creyente. Esta cercanía con la divinidad permite 
al devoto generar tanto sentimientos de compasión, caridad y misericordia 
como identi"cación personal con el Dios-Hombre que muere por la reden-
ción de nuestros pecados. Esta religación con la divinidad se da con un énfa-
sis especial en todos los pueblos y ciudades que cada primavera recrean por 
sus calles el transitar del Nazareno hacia el monte Calvario.

En este sentido, debemos entender este transitar como la reproducción del 
Vía Crucis que Jesús recorrió portando la cruz desde el pretorio de Pilato has-
ta el punto del Gólgota en el que fue cruci"cado. De ahí que, aunque con 
especial interés a partir del siglo XX, el precisar este recorrido haya supuesto 
un verdadero desafío a todos los historiadores, pues si bien las localizaciones 
del Calvario y el Santo Sepulcro cuentan con un respaldo unánime, ambas 
estarían ubicadas en el lugar que hoy ocupa la Iglesia del Santo Sepulcro, 
no se da este mismo consenso por parte de los investigadores para "jar la 
residencia o"cial del gobernador de Judea (Buleo Espada, 2017, p. 57), lugar 
en el que fue condenado Jesús. Cabe señalar que la descripción evangélica 
más detallada del lugar es la que nos proporciona Juan: “[Pilato] sacó a Jesús 
fuera y se sentó en el tribunal, en el sitio llamado litóstrotos, en hebreo gab-
bata” (Juan 19,13). Pero ¿qué es el litóstrotos? Según José Ramón Paniagua 
(2000), el litóstrotos, del latín lithostrotum, haría referencia a un pavimento 
o decoración realizada en piedra (p. 200). Por ello, el hecho de que Juan 
haga mención explícita al nombre del lugar, como sostiene Buleo Espada, 
nos hace pensar que debía ser un sitio conocido y destacado de Jerusalén 
(Buleo Espada, 2017, p. 61). 

No obstante, como hemos señalado, no encontramos consenso entre los 
historiadores, que se han debatido entre el Palacio de Herodes o la Fortaleza 
Antonia como lugares más plausibles para albergar dicha construcción de 
piedra. En fuentes históricas antiguas, como La guerra de los judíos de Flavio 
Josefo, encontramos descripciones de ambos emplazamientos. Si bien Flavio 
Josefo hace mención al Palacio de Herodes en el libro II, apartado 301, al 
referirse a una tribuna desde la que el gobernador Floro presidió un juicio 
(Flavio Josefo, 2008a, p. 248), la descripción más detallada del mismo la 
encontramos en el libro V: “El palacio real —levantado por Herodes el Gran-
de—, […] no era superado por ninguna otra construcción ni en su desme-
surado lujo ni en su equipamiento […]” (Flavio Josefo, 2008b, p. 157). Por 
su parte, la Fortaleza Antonia, llamada así por Herodes en honor a Marco 



302 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Antonio, es descrita por Flavio Josefo (2008b) como “una torre construida 
sobre una roca, escarpada toda ella, de cincuenta codos de altura […]. La 
roca estaba recubierta desde su pie por lisas placas de piedra para contribuir 
a su belleza […]. El interior tenía la extensión y la disposición de un palacio” 
(pp. 172-173). A partir de aquí, como señala Buleo Espada, hay quienes han 
encontrado en el paralelismo de las descripciones de Flavio Josefo y Juan la 
prueba evidente de que la ubicación del pretorio estaba en el Palacio de He-
rodes. Por el contrario, estudiosos como Revuelta Sañudo, a partir también 
de las descripciones de Josefo y las investigaciones del dominico Louis-Hu-
gues Vicent, aseguran que “la residencia o"cial y preferida por los procura-
dores romanos en circunstancias normales era la Antonia” (Revuelta Sañudo, 
1961, p. 316).

Dadas las complejas vicisitudes históricas que ha vivido la ciudad de Jerusa-
lén, se torna un ejercicio harto complejo recrear con exactitud la topografía 
urbanística de la ciudad judía en tiempos de Jesús. No obstante, aunque, 
desde una perspectiva religiosa y espiritual, la ubicación exacta de los es-
cenarios protagonistas de la Pasión de Cristo no es determinante, sí cobran 
cierta relevancia en cuanto que son origen de las procesiones de Semana 
Santa, ya sean estas en la misma ciudad de Jerusalén o en aquellas otras 
ciudades occidentales que reprodujeron la liturgia hierosolimitana (Galtier 
Martí, 2008, p. 353). Uno de los primeros testimonios directos que tene-
mos hoy sobre los Santos Lugares y de la liturgia pasionista de Jerusalén son 
las cartas que Egeria, una viajera hispana, posiblemente emparentada con 
el emperador Teodosio (Pascual, 2024, p. 23), mandó desde Tierra Santa a 
unas remitentes a las que denominaba hermanas entre los años 381 y 384. 
Sin embargo, su hallazgo para el gran público no se daría hasta 1884, cuan-
do Gian Francesco Gamurrini descubriera en la Biblioteca della Confraternità 
dei Laici, en Arezzo, unos manuscritos copiados en el siglo XI en los que se 
podía leer unas misivas reproducidas del siglo IV que hablaban de un viaje a 
los lugares bíblicos (Pascual, 2024, pp. 13-14). Dada la temática de las car-
tas, las copias conservadas pueden dividirse en dos grupos: el primero, relata 
el viaje de Egeria al Sinaí en Egipto y su regreso a Palestina a través de Suez y 
los diversos viajes dentro de lo que hoy es Israel, incluyendo Jerusalén, Antio-
quía y Edesa, así como la vuelta a Constantinopla; el segundo, conforma una 
descripción detallada del desarrollo de la liturgia de Jerusalén. 

Este segundo grupo es el que más interés concita, pues nos sitúa ante una 
de las descripciones más primitivas de la celebración de la Semana Santa. 
Egeria empieza narrando cómo la semana pascual comenzaba el Domingo 



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 303

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de Pasión con una serie de rezos en la Iglesia Mayor, llamada Martyrium 
porque se ubicaba en el Gólgota (Egeria, 2019, p. 86). De aquí, la viajera 
hispana pasa directamente a relatarnos el Domingo de Ramos, donde nos 
cuenta que a la hora séptima todo el mundo sube al Monte de los Olivos al 
santuario de Eleona, donde el obispo dice misas y antífonas hasta la hora 
nona, que se sube al Imbomon, donde el Señor ascendió a los Cielos, y a la 
hora undécima, se lee el pasaje de Mateo (21,9) en el que los niños salen 
con palmas al encuentro del Señor (Egeria, 2019, p. 87). La liturgia de los 
tres primeros días de la semana es muy similar entre sí: desde el amanecer 
se celebra misa en el Martyrium y se acompaña al obispo con himnos hasta 
la Anástasis (Egeria, 2019, pp. 89-91). El Jueves Santo, antes del amanecer, 
todos se reúnen en el Martyrium, y, una vez terminada la misa, se dirigen a 
la iglesia detrás de la Cruz, donde se recitan himnos. A la hora sexta, ya de 
noche, asisten al Imbomon. La madrugada del Viernes Santo comienza en 
Getsemaní, y de ahí hasta la Cruz (Egeria, 2019, p. 94), donde Egeria descri-
be lo que podríamos entender como una protoprocesión de Semana Santa o 
rezo primitivo del Vía Crucis.

Una vez acabada la misa de la Cruz y antes de que el sol aparezca, se-
guidamente todos se encaminan animosos hasta Sion, para orar ante 
la columna aquella en la que fue !agelado el Señor. Van luego a sus 
casas a descansar un rato y pronto todos están dispuestos. Mientras, 
se coloca una cátedra para el obispo en el Gólgota detrás de la Cruz 
[…]. El obispo desde su asiento coge con sus manos los extremos del 
lignum crucis, mientras que los diáconos que están a su alrededor lo 
custodian. […] Así va pasando todo el pueblo de uno en uno, inclinán-
dose todos, tocándola con la frente y mirándola con los ojos, tanto la 
Cruz como el título, besándola mientras pasan, sin que nadie decida 
a poner su mano encima ni tocarla. Cuando han pasado, hay un diá-
cono sosteniendo el anillo de Salomón y el cuerno, con el óleo con 
que eran ungidos los reyes. […] Llegada la hora sexta, se trasladan 
ante la Cruz, con lluvia o con sol, ya que este lugar está al aire libre, 
a manera de atrio bastante amplio y muy hermoso, situado entre la 
Cruz y la Anástasis. […] Desde la hora sexta hasta la nona, siempre 
se leen las lecciones o se dicen himnos, para que vaya conociendo el 
pueblo cuanto dijeron los profetas que tenía que suceder sobre los 
padecimientos del Señor y lo vean re!ejado en los Evangelios […]. Una 
vez acabada la misa ante la Cruz, luego se marchan todos a la iglesia 
mayor, en el Martyrium […]. Se dice misa junto al Martyrium y se va a 
la Anástasis y, cuando se llega, se hace lectura del episodio evangélico 
en que José pide a Pilato el cuerpo de Jesús y lo coloca en el sepulcro 



304 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

nuevo (Jn. 19:38). Acabada la lectura, se hace oración, se bendicen 
los catecúmenos y los "eles y acaba la misa (Egeria, 2019, pp. 96-97).

Este relato de Egeria, aunque desconocido hasta siglos después, resulta muy 
revelador desde una doble perspectiva: por un lado, ayuda a formarnos una 
idea de la liturgia de Semana Santa de los primeros siglos del cristianismo 
en Jerusalén; por otro, nos muestra lo que podríamos llamar el germen de 
las procesiones o Vía Crucis tal y como lo entendemos hoy, obviamente, 
en un estadio primario e incipiente. De hecho, no nos encontramos ante 
unas procesiones estructuradas y con coherencia interna, pero sí ante una 
forma prototípica de las mismas. Egeria describe una serie de estaciones o 
desplazamientos rituales por algunos de los lugares de la Pasión, lo que nos 
permite trazar ciertas analogías con las procesiones actuales. En primer lu-
gar, nos encontramos con desplazamientos ritualizados que entrañan alguna 
relación de semejanza con los movimientos litúrgicos y estructurados de las 
procesiones del presente. Esto, a su vez, propicia la intervención activa de la 
feligresía, que podemos entender como un anticipo de la participación masi-
va y devocional de la Semana Santa de hoy. Asimismo, Egeria nos muestra la 
conexión del creyente de entonces con elementos y objetos sagrados, lo que 
mani"esta la continuidad relacional del devoto con el objeto de culto desde 
entonces hasta ahora, pues las imágenes y reliquias sagradas, especialmente 
a partir del Barroco, adquieren un carácter visual y devocional, un rasgo muy 
propio de la religiosidad popular andaluza. 

Todas estas singularidades actúan también como simiente del Vía Crucis. 
Desde esta perspectiva, el recorrido físico por los lugares de la Pasión —Sion, 
Cruci"xión, Martyrium y Anástasis—, es lo que, precisamente, se intenta re-
producir siglos después con el piadoso ejercicio del Vía Crucis, con especial 
interés para todos aquellos "eles a los que les era imposible trasladarse hasta 
los Santos Lugares. Otros elementos que comparte la primitiva liturgia hiero-
solimitana con el actual rezo del Vía Crucis son: la secuencia narrativa de los 
hechos del sufrimiento de Cristo, que evidencian una dimensión pedagógica 
y compasiva de los padecimientos de Jesús; el recorrido físico por los lugares 
de la Pasión, aquí se presenta Jerusalén como arquetipo a seguir, exactamen-
te, el "n de las estaciones del Vía Crucis; y "nalmente, la participación activa 
del pueblo. En consecuencia, esto presenta a la liturgia de Jerusalén como 
un posible precedente histórico tanto del Vía Crucis como de la posterior 
devoción a Jesús Nazareno. Ahora bien, debemos tener presente que el Vía 
Crucis que instaura el beato Álvaro de Córdoba, sin ser la actual versión de 
catorce estaciones, es ya una interpretación más evolucionada y elabora-



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 305

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

da que esta primitiva liturgia que describe Egeria. Este transcurrir milenario 
desde la Jerusalén del siglo IV hasta la Córdoba del XV, puede considerarse 
como la gestación de la devoción nazarena en Andalucía. De ahí que el ori-
gen del Vía Crucis parezca estar situado entre Europa y Jerusalén, siendo los 
europeos que peregrinaban a Tierra Santa, especialmente los místicos me-
dievales, después de la Primera Cruzada, los que, por su anhelo de entrar en 
contacto con los mismos lugares en los que se desarrolló la Redención, traje-
ran a Occidente el culto por el Camino de la Cruz (Singul Lorenzo, 2014, p. 
413). Sin embargo, cabe resaltar que, en un primer momento, los peregrinos 
europeos hacían el recorrido del Vía Crucis —desde la fortaleza Antonia, en-
tendida como pretorio, hasta el Calvario— sin reparar en los lugares exactos 
que conforman las distintas estaciones. 

Será el dominico Ricoldus de Monte Crucis, sobre 1294, y, con más detalle, 
Marino Sanuto, en 1320, quienes, por primera vez, "jen algunas localiza-
ciones de los episodios de la Pasión de Jesús. A partir de aquí, aparecen ya 
citadas la domum Pilati, la casa de Anás, la casa de Caifás en el monte Sion, 
el punto en el que Simón de Cirene carga con la cruz y, como novedad, el 
lugar donde Jesús se encuentra con su Madre (Buleo Espada, 2017, pp. 134-
135), hoy cuarta estación. Así, paulatinamente, el Vía Crucis iría adquiriendo 
la conformación actual de catorce estaciones. Por ejemplo, aunque ya era 
mencionado en el siglo XII, no será hasta el siglo XV cuando se incorpore 
de"nitivamente el episodio extrabíblico de la Verónica a dicho rezo (Ribade-
neira, 1716, pp. 45-46). En este sentido, según Buleo Espada (2017), será el 
viajero inglés William Wey uno de los primeros en mencionar dentro del re-
corrido de la cruz el encuentro con la mujer piadosa (p. 145). Incluso siendo 
un episodio tardío, la devoción por el Santo Rostro de Cristo adquirió desde 
entonces un fuerte arraigo entre los cristianos europeos. Finalmente, el Vía 
Crucis actual de catorce estaciones quedará "jado de forma de"nitiva en 
España y, por consiguiente, en toda la cristiandad en el siglo XVII, concretán-
dose en obras como Calle de amargura, cómo habemos de seguir a Cristo y 
meditación de su pasión, del benedictino-cisterciense Basilio López, siendo 
1622 su año de publicación (Linage Conde, 1995, p. 104).

Ahora bien, en España se practicaba el piadoso ejercicio del Vía Crucis, al 
menos, un siglo antes de su de"nitiva "jación. Los avatares históricos y el re-
celo hacia los turcos, lo que di"cultaba las peregrinaciones, propiciaron que 
en Europa se empezara a recrear algunas de las liturgias propias de Tierra 
Santa. Si bien es cierto que, desde épocas tempranas, ya se habían copiado 
algunos ritos, como, por ejemplo, la bendición y procesión de las palmas en 



306 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

el Domingo de Ramos, algo que la España visigótica incorporó a su liturgia 
de Semana Santa a semejanza de lo que se acostumbraba a hacer en Je-
rusalén (Galtier Martí, 2008, pp. 354-355); no será hasta el primer tercio 
del siglo XV cuando llegue a nuestro país lo que hoy conocemos como Vía 
Crucis. Así, tras un viaje a los Santos Lugares, en 1427, el dominico Álvaro 
de Córdoba trajo a España lo que sería el primer Vía Crucis de Europa (Pas-
tor Torres et al., 2022, p. 51), siendo Córdoba la ciudad que lo acogería por 
primera vez. En Escalaceli, Álvaro Huerga estudia la práctica devocional de 
las estaciones dentro de las circunstancias resultantes de las reformas obser-
vantes del siglo XV, lo que revelaría cómo este piadoso ejercicio instaurado 
en Córdoba anticiparía los rasgos fundamentales de los posteriores viacrucis 
peninsulares. A partir de aquí, podría considerarse que se trata de una de las 
primeras recreaciones conocidas del camino de la cruz fuera de la Ciudad 
Santa de Jerusalén. De este modo, Álvaro de Córdoba recreó la toponimia 
de los Santos Lugares en el Convento de Santo Domingo de Scala Coeli, fun-
dado por él mismo, y en dos capillas más que mandó levantar.

El beato eligió la sierra de Córdoba, por su semejanza topográ"ca con 
Jerusalén, para recrear la santa ciudad. En la parte este del convento, 
en la ladera separada por un valle, el cual sería identi"cado con el to-
rrente Cedrón, levantó una capilla que llamó “Cueva de Getsemaní”. 
Desde el convento, la Jerusalén cordobesa, hasta un cerro situado más 
al sur edi"có las estaciones que "nalizaban en el mismo, considerado 
como el monte Calvario (Buleo Espada, 2017, p. 166).

3. LA SINGULARIDAD DE LAS HERMANDADES Y COFRADÍAS 
ANDALUZAS COMO AGENTES SOCIALIZADORES DE LA PIEDAD

Aunque el origen de las procesiones de Semana Santa es algo de difícil de-
terminación, hay historiadores que aseguran que carecen de “partida de 
nacimiento” (Pastor Torres et al., 2022, p. 33), las procesiones estables y 
regladas se consolidan en el marco postridentino, aunque, con anterioridad, 
ya existían formas pasionarias medievales que anticipaban algunos de sus 
rasgos modernos. En cierto sentido, las procesiones de Semana Santa son la 
apertura de la fe desde el interior del templo hacia el exterior del mismo. Si 
bien una de las di"cultades que han encontrado los historiadores a la hora 
de fechar con exactitud el momento inicial de las hermandades y cofradías 
de penitencia es, precisamente, la carencia de fuentes documentales existen-
tes previas a las centurias del catorce y del quince, algo, por otra parte, harto 



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 307

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

común en otras prácticas de carácter y arraigo popular, como, por ejemplo, 
las corridas de toros (Romero Pérez, 2025, p. 386). Esto signi"ca que muchas 
de las primeras referencias documentales que tenemos de las hermanda-
des andaluzas sean sus libros de reglas, los más primitivos, entre el ocaso 
del siglo XV y los albores del XVI, que es cuando comienzan a constituirse 
seriamente y adoptando “las formas procesionales que hoy conocemos con 
arreglo a sus estatutos” (Sánchez del Arco, 2003, p. 115). Sin embargo, 
como señala Félix González de León (1852), todas las cofradías eran muy 
anteriores al momento de la redacción de sus reglas (p. 6). De esta forma, al 
menos en Sevilla, desde la Baja Edad Media empiezan a aparecer cofradías 
con carácter penitencial (Pastor Torres et al., 2022, p. 34). No así en otros 
puntos de la región, donde el surgir de las cofradías iría en paralelo al avan-
ce de la Reconquista. Ahora bien, estas primeras cofradías medievales, que 
van desde el siglo XIII —en algunos puntos de Andalucía— hasta el XVI, te-
nían, por lo general, una acentuada estructura gremial o estamental (Pastor 
Torres et al., 2022, p. 44), algo, por otra parte, muy habitual dado el sistema 
de estrati"cación social de la Edad Media.

Se puede decir que el modelo de hermandad en Andalucía varía poco de 
una provincia a otra. Además de las tres categorías en las que se dividen 
formalmente —sacramentales, no tienen necesidad de tener una imagen 
titular, sino que centran su ámbito de acción en la adoración del Santísi-
mo Sacramento; de penitencia, su razón de ser es la veneración de Cristo 
bajo cualquiera de sus advocaciones; y de gloria, donde son las advocaciones 
de la Virgen las protagonistas (Moreno, 2025a, pp. 40-41)—, siguiendo la 
taxonomía propuesta por Isidoro Moreno, habría tres criterios básicos para 
distinguir los distintos tipos de hermandades. Primero, por la forma de per-
manencia, que dependerá del grado de exclusividad de la misma. De este 
modo, nos podremos encontrar con hermandades abiertas, cuyo ingreso es 
universal, y cerradas, que presentan limitaciones, ya sea por número de her-
manos o por imperativo de rango, categoría social u otras exigencias. Así, 
en estas hermandades cerradas, la pertenencia a la misma se puede dar de 
forma voluntaria, cada uno elige si ingresar o no en ella una vez que cumpla 
los requisitos necesarios, o de forma automática, esta posibilidad está más 
asociada a aquellas a las que se accede por vínculos familiares, por comuni-
dades cerradas o por gremios u o"cios determinados. El segundo criterio se 
establece en función del tipo de integración de los hermanos, que admite 
dos posibilidades: la hermandad agrupará a personas de la misma clase so-
cial, lo que se conoce como integración horizontal; o de varias clases socia-
les, que se corresponde con la integración vertical. Y "nalmente, el tercer 



308 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

criterio hace referencia al nivel de identi"cación simbólica que representa la 
hermandad en sí misma y su asimilación por un colectivo determinado. Por 
ejemplo, podemos encontrar gremiales, de barrio, de etnia, etcétera. Esto, a 
su vez, permite una clasi"cación en niveles: hermandades identi"cadas con 
un grupo concreto de personas, grupales; con parte de una comunidad, se-
micomunales; con una comunidad entera, comunales; o con la conjunción 
de varias comunidades, supracomunales (Moreno, 2025a, pp. 48-52). 

De este modo, en Andalucía, la incorporación representativa del individuo en 
el grupo mediante el nexo común del Cristo o la Virgen es una de las formas 
de sociabilización que se da con más frecuencia. De hecho, esta dimensión 
social encaja con lo apuntado por Arias de Saavedra y López-Guadalupe 
(2017), que sostienen que las cofradías de la Edad Moderna se de"nieron 
por “la solidaridad grupal y el mutualismo que despliegan, y el culto público 
y la multiplicación de "estas que fomentan” (p. 12). En esta línea, podemos 
entender a las hermandades como agentes de socialización primaria, pues 
buena parte de la vida social de la persona gira alrededor de los actos y cul-
tos que lleva a cabo cada organización religiosa. Asimismo, “la integración 
simbólica de quienes forman un determinado grupo social, sea este de"ni-
do en términos de barrio, comunidad local, étnica, ocupación, clase social, 
etc., ha sido y es otra de las funciones más importantes de las hermandades 
andaluzas” (Moreno, 2025a, pp. 46). No en vano, “el culto público ha sido 
siempre una de las funciones esenciales del mundo cofrade” (Arias de Saa-
vedra y López-Guadalupe, 2017, p. 31). Todo esto imprime un rasgo distinti-
vo en el imaginario colectivo de la Semana Santa andaluza. 

Por eso, como acertadamente señala Isidoro Moreno (2025b), la Semana 
Santa andaluza es un fenómeno religioso y cultural vivo que “sólo puede 
explicarse a partir de la propia cultura andaluza, es decir, de la interpretación 
que hace de su experiencia colectiva el pueblo andaluz y de las formas es-
pecí"cas de expresar esa interpretación” (p. 181). Esto puede quedar más o 
menos patente cuando se compara la Semana Santa de Andalucía, que coin-
cide con el apogeo de la primavera, con la Semana Santa de Castilla, donde 
la primavera todavía no ha eclosionado. De ahí que la religiosidad popular 
andaluza sea más de puertas del templo hacia fuera; y la de Castilla, hacia 
dentro. Ahora bien, la religiosidad popular no aparece como una escisión de 
la religiosidad o"cial, sino que, como advierte Martínez Pozo (2024), “la re-
ligiosidad popular funciona con los mismos presupuestos que la religiosidad 
o"cial” (p. 19). Sin embargo, “en la religiosidad popular, además de lo tras-
cendente, juegan un papel central sus funcionalidades culturales” (Martínez 



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 309

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Pozo, 2024, p. 19). Y aquí es donde se mani"esta la particularidad andaluza, 
que nos presenta una Semana Santa sensorial, que apela a los sentidos, a 
conmover con la belleza. 

Partiendo de ello, y en términos antropológicos, la Semana Santa andaluza 
sería “una "esta principalmente dionisiaca. Por eso encontró su expresión 
fundamental a través del barroco. Porque el barroco, en cuanto a estilo, su-
pone una exaltación de lo sensual” (Moreno, 2025b, p. 375). Pero también, 
y como incide Aroca Lara (1987), es un movimiento —en el sentido amplio 
del término— eminentemente católico (p. 12). Ambos requisitos, el sensorial 
y el religioso, indisociables. Si bien, no es sólo exclusividad de las regiones 
castellanas las procesiones austeras y silenciosas, también se dan estas en 
algunas hermandades y cofradías andaluzas, la conjunción de lo religioso 
con lo sensorial imprime el sello diferenciador en el horizonte simbólico de la 
Semana Santa de Andalucía, que adquiere un corte principalmente festivo y 
alegre frente al dolorista castellano. Desde este punto de vista, en Andalucía, 
la Semana Santa no deja en suspenso el transcurrir del ciclo vital del pueblo, 
sino que se interrelaciona y convive con él en una continuada comunión. A 
diferencia de Castilla, donde el "nal de la Semana Santa supone el retornar 
al tiempo ordinario, la cotidianidad se desvincula, en cierto sentido, del com-
ponente religioso; en cambio, la Semana Santa andaluza no interrumpe la 
vida, sino que se integra en ella, forma parte de ella. Esto se advierte princi-
palmente en las Semanas Santas de Sevilla, de Málaga, de algunos pueblos 
de Córdoba y de zonas de Cádiz y de Huelva, donde, sin negar la dimensión 
católica, como señala Isidoro Moreno (2006), “nadie cuestiona que las "gu-
ras centrales sean Jesús cargado con la cruz y su Madre Santísima” (p. 194), 
las imágenes desbordan su propia signi"cación icónica, ya que, a través de 
ellas, se identi"can, o incluso polemizan, “barrios, pueblos, ciudades y sec-
tores sociales, a la vez que son tratadas, desde el fuerte antropocentrismo 
que caracteriza a la cultura andaluza, con un distanciado respeto o con una 
cercana familiaridad, según se trate de Nuestro Padre Jesús o de María San-
tísima” (Moreno, 2006, p. 195). 

Por ello, el fenómeno andaluz de la Semana Santa puede entenderse desde 
una doble perspectiva: como hecho diferenciador respecto a otras regiones 
españolas, ya sean castellanas o aragonesas, y, como fundamento de la de-
voción a Jesús Nazareno, una de las más populares en la región. Al integrar-
se la dimensión cofrade en la vida cotidiana y ordinaria del pueblo, la "gura 
de Jesús caminando hacia el Calvario con la cruz al hombro adquiere una 
identi"cación simbólica y directa con la fe, cultura, identidad y sentimiento 



310 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

popular, lo que, a su vez, ayudará a la proliferación y expansión de estas her-
mandades, particularmente, a partir del siglo XV. Ahora bien, estas herman-
dades y cofradías surgidas en Andalucía a partir de la Baja Edad Media no 
pueden entenderse sólo como estructuras organizativas destinadas a velar 
por un adecuado desarrollo del culto o a inculcar la necesidad de obras y ac-
ciones de caridad, sino que, en cierto modo, constituyeron también espacios 
privilegiados para la interrelación y la socialización religiosa. Esto propiciaba 
un nuevo marco relacional del cofrade o feligrés con la Iglesia y la ciudad. En 
consecuencia, las hermandades funcionaban como catequistas en torno a la 
re!exión de la Pasión de Cristo. La hermandad se erigía como una escuela 
de cristianismo, donde la instrucción, en forma de reglas y ejercicios espiri-
tuales, preparaba al cofrade para la procesión y la disciplina. De esta forma, 
la ritualidad procesional actuó como mecanismo performativo para reforzar 
y transmitir la fe. Y en este punto, la "gura del Nazareno cargando con la 
cruz, imagen con la que el pueblo sufriente se identi"ca y vincula, se trans-
forma en el centro de la religiosidad popular andaluza, lo que, siguiendo a 
Sánchez Herrero (2004), lo distinguiría claramente de la religiosidad elitista, 
“interior, profunda, escondida, intelectual, sabia” propia de “intelectuales” 
y “sabios” (p. 305).

4. EL VÍA CRUCIS COMO FUNDAMENTO DE LA DEVOCIÓN AL 
NAZARENO EN LOS SIGLOS XV Y XVI

Si el Barroco —como hemos señalado— no es el punto de partida, sino el de 
consolidación de las hermandades y cofradías penitenciales, el origen de es-
tas congregaciones religiosas habría que buscarlo en la Baja Edad Media, ya 
que “a partir del siglo XIII se producirá un cambio en la mentalidad religiosa 
y comenzará a contemplarse la devoción a Cristo, y concretamente a su Pa-
sión y Muerte” (Camino Romero, 2007, pp. 75-76). Así, se va gestando una 
nueva forma de veneración entre los "eles que ven en Jesús no sólo al Me-
sías, sino también al Hombre que sufre. De ahí que el Cristo venerado en la 
Semana Santa andaluza no sea el Pantocrátor majestuoso, sino el Varón de 
Dolores (López Gutiérrez, 2019, p. 63). Esta potente imagen del Dios-Hom-
bre sufriente conecta con la aparición de los !agelantes. Estos eran, normal-
mente, laicos que, por mímesis hacia el padecimiento de Cristo, dentro del 
cortejo de la cofradía, se autoin!igían castigo físico azotándose con látigos 
la espalda. Las primeras referencias documentadas sobre esta práctica en 
procesiones datan del año 1260. 



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 311

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Según López Román (2008), Dickson ubica la primera cofradía de !agelantes 
en la localidad italiana de Perugia promovida por Raniero Fasani (pp. 121-
122). Y en este mismo sentido, aunque con un mayor grado de concreción, 
Malcolm Barber (2001) a"rma que “la iglesia de San Bevignate, construida 
entre 1256 y 1262, justo delante de la Porta Sole, bajo los auspicios del 
chambelán papal y hermano templario Bonvicino, servía de punto de reu-
nión a las grandes procesiones de !agelantes con las que llegó a ser asocia-
da la ciudad desde 1260 en adelante” (p. 218). Así, no es de extrañar que 
estos primeros !agelantes italianos tomaran a San Bevignate como su santo 
patrón, y, desde Perugia, se extendieran rápidamente por todo el orbe católi-
co. En el caso de los reinos hispánicos, particularmente, en Aragón, Castilla y 
Valencia, sería Vicente Ferrer quien contribuyera a organizar y extender este 
tipo de penitencia corporal desde la Baja Edad Media. Parece estar fuera de 
toda duda el rico poder simbólico, "losó"co y teológico que encierran estos 
penitentes, que con su propio cuerpo ensangrentado se nos presentan como 
imitación sufriente de Jesucristo, es decir, con el dolor como vehículo de 
aproximación a la divinidad, algo que, por otra parte, desde la patrística ro-
mana y la tradición agustiniana, pasando por el pensamiento medieval, se ha 
visto como una forma de humildad y acercamiento a la imitatio Christi, que, 
no en vano, estaba fuertemente arraigada la idea de la penitencia a través 
del castigo corporal como forma de expiar los pecados.

En estas fechas tempranas aún, las cofradías de !agelantes no llevaban imá-
genes o pasos como en el presente, sino que, como señala López Román 
(2008), “iban presididos por la cruz y acompañados por reliquias sagradas, 
símbolos de la Pasión, banderas o estandartes” (p. 125). Entre las reliquias, 
se encontraba el Lignum Crucis, esto es: un pequeño fragmento de la cruz 
en la que fue cruci"cado Cristo, que, según la tradición, habría sido des-
cubierta por Elena de Constantinopla, madre del emperador Constantino 
el Grande, alrededor del año 326 durante una peregrinación a los Santos 
Lugares. De ahí que, al llevar, ya fuere en relicarios o como parte, a su vez, 
de una cruz, un fragmento de esta sagrada reliquia, estas primitivas cofra-
días comenzaran a denominarse como de la Vera Cruz. Así pues, “el acto 
penitencial por excelencia de estas primeras cofradías se desarrollaba en la 
noche del Jueves Santo, cuando algunos de sus miembros, después de haber 
confesado y comulgado, procedían a !agelarse” (López Gutiérrez, 2019, p. 
90). Con la integración de los !agelantes —por mediación de san Vicente 
Ferrer—, en las hermandades de la Vera Cruz y de la Preciosísima Sangre de 
Cristo, se completaron “los tres elementos que han dado lugar a la aparición 



312 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de las cofradías de Pasión o de Semana Santa” (Sánchez Herrero y Pérez 
González, 1999, p. 1445).

Pero, además de la Vera Cruz, durante la Baja Edad Media, desde tierras 
francesas e italianas, y de la mano de los dominicos, empezaría gestarse 
una nueva devoción bajo el título del Dulce Nombre de Jesús, en muchas 
zonas de Andalucía: Sevilla, Córdoba o Málaga. Nos encontramos así ante 
el antecedente espiritual inmediato de las posteriores Hermandades de Jesús 
Nazareno. Cabe señalar que uno de los más preciados valedores de la de-
voción al Dulce Nombre lo encontramos en el cisterciense francés Bernardo 
de Claraval, abad de Claraval y doctor de la Iglesia. Sin embargo, será en el 
último cuarto del siglo XIII cuando recaiga sobre la orden fundada por santo 
Domingo de Guzmán la defensa y difusión de este culto, “encargo que se 
realizará, de forma expresa, en el marco del II Concilio de Lyon, celebrado en 
1274 y al que acuden quinientos obispos, doscientos cuarenta y seis abades 
y mil prelados inferiores” (Pérez González, 2019, p. 248). Por ello, será tam-
bién en estas mismas fechas cuando el monograma IHS, que ya aparece en 
monedas de cuño bizantino del siglo VIII, quede vinculado con las herman-
dades del Dulce Nombre, a la postre, Jesús Nazareno, no sin cierta polémica 
sobre su signi"cado. Así, a la interpretación hoy aceptada, Iesus Hominum 
Salvator, habría que añadir, como señala Pérez González (2019), la teoría 
del origen griego del emblema, “que estaría formado por el trigrama de las 
letras iota (I), eta (η) y sigma (σ), las tres primeras del nombre Iησοῦς, Jesús” 
(p. 249). En cambio, su versión de"nitiva y más conocida es la adoptada en 
el siglo XVI por Ignacio de Loyola y su Compañía de Jesús.

En esta línea, como a"rma Sánchez Herrero (2004), junto a la devoción ge-
neral a la Pasión comenzaron a surgir, desde "nes de la Edad Media, una 
serie de devociones pasionarias —Vera Cruz, Cinco Llagas, Sangre de Cristo, 
Corona de Espinas, Siete Palabras y el propio Vía Crucis— que ayudaron, 
de algún modo, a la aparición de manifestaciones rituales más estructura-
das. Surgen, así, las primeras cofradías de Semana Santa, cuya presencia 
en la calle está documentada al menos desde el primer cuarto del siglo XVI 
(pp. 332-333). Estas primeras cofradías, particularmente en Sevilla, no tenían 
un recorrido preestablecido ni unos horarios "jados, su estación de peniten-
cia consistía en visitar los Sagrarios y altares en los días de Semana Santa. 
Los hermanos cofrades, dependiendo de la función desempeñada durante 
el transcurso de la procesión, eran denominados como hermanos de luz, 
de sangre o de penitencia. Unos iban “haciendo penitencias públicas, otros 
azotándose hasta derramar mucha sangre, y otros alumbrando con hachas 



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 313

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de cera al Santo Cristo Cruci"cado que al "nal llevaba un sacerdote” (Gon-
zález de León, 1852, p. 8). Podríamos situar, según algunas versiones de la 
tradición devocional sevillana, el año 1340 como un primer estadio, apenas 
embrionario, en la conformación de lo que después serían las Hermandades 
de Nuestro Padre Jesús Nazareno de la Semana Santa de Andalucía (Roblas 
Caride, 2025, p. 15). Sin embargo, la investigación actual ha puesto de ma-
ni"esto que estas cronologías deben manejarse con cautela, dada la escasez 
y fragilidad de las fuentes medievales conservadas. Estamos, por tanto, ante 
una fecha controvertida y cuestionada por investigadores actuales como Lu-
que Teruel (2024), que demuestra que no habría documentos objetivos que 
respaldasen que la Hermandad del Silencio es anterior a 1564, y que todas 
las referencias anteriores podrían deberse a intereses de parte de ciertas per-
sonas de la Hermandad (pp. 236-237, 245, 268, 272-275).

Según Roblas Caride (2025), sería en la sevillana Iglesia de Omnium Sanc-
torum, cuyo rectorado en aquellos días recaía bajo el patronato de don Gon-
zalo Gómez de Cervantes y su esposa doña Beatriz López de Bocanegra, 
donde un grupo indeterminado de hombres empezó a reunirse los viernes 
de cada semana con la intención de meditar y re!exionar sobre el trance de 
Jesús cargando con la cruz a partir del Evangelio de San Juan (p. 15). Aquí, 
la problemática estaría, otra vez, en las fechas. Hasta la represión religiosa y 
anticlerical de 1936, en la fachada de dicha iglesia, podía leerse en un azu-
lejo de Francisco Varela datado de 1634 la siguiente inscripción: “Fundose 
en esta capilla de Jesús Nazareno la Hermandad del mismo nombre o de las 
Cinco Llagas. Aprobándose sus Reglas por el Sr. Don Nuño el 22 de febrero 
de 1356. En la noche del 14 de abril de este año hizo su primera procesión 
a los campos extramuros de esta ciudad” (Roblas Caride, 2025, pp. 15-16). 
En esta misma línea cronológica se posiciona también Martínez González 
(2022), que mantiene que existen documentos que atestiguan los orígenes 
bajomedievales de la Hermandad del Silencio (pp. 124-125). Por contra, a 
este respecto, el profesor Luque Teruel (2024) muestra la imposibilidad de 
esta datación, pues la referida capilla no se habría construido en el siglo 
XIV sino a mediados del siglo XV, por lo que, a juicio de este historiador, 
“simplemente no es posible ninguna fundación anterior allí”. Lo que se en-
tendería como “una prueba directa de la invalidez de dicha inscripción como 
documento y aun como fuente” (p. 272). Esta a"rmación de Luque Teruel 
encuentra respaldo en lo expuesto por García Fernández en su estudio sobre 
la documentación sobre Mateo Alemán en el archivo de la Hermandad del 
Silencio, que fecharía como primer documento normativo la Regla de 1578. 



314 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Ahora bien, lo que podemos rescatar de estos primeros protorrelatos devo-
cionales en torno a la Pasión, concretamente, a las estaciones en las que Je-
sús carga con la cruz camino del Calvario, es la idea de la re!exión pasionista 
en torno al camino de la cruz, lo que, de algún modo, anticipa el nacimiento 
de las Hermandades de Jesús Nazareno, y cuyas raíces teológicas, emocio-
nales y simbólico-rituales tendrían una correlación directa con la posterior 
práctica del Vía Crucis. Eso sí, debemos reseñar que, en la consolidación del 
Vía Crucis como ejercicio espiritual, la devotio moderna jugó un papel deter-
minante. Estructuró una forma de oración centrada en la contemplación de 
la Pasión tanto para el clero como para el pueblo laico invitando al acompa-
ñamiento interior a Cristo en su camino al Calvario. En este sentido, Sánchez 
Herrero (2004) nos dice que “la devotio moderna contribuyó a regenerar la 
vida interior de muchas comunidades religiosas, ofreció, también, a los laicos 
una espiritualidad adaptada a su género de vida, sin obligación de abrazar el 
estado monástico” (pp. 334-335). Este marco permite comprender mejor la 
difusión de prácticas meditativas que, como el Vía Crucis, articulaban paso 
a paso la memoria de la Pasión y preparaban el terreno para las formas pro-
cesionales posteriores. Esto rea"rmaría también tesis como la de Federico 
Gutiérrez (1975), que sostiene que “las cofradías nacieron de una inquietud 
apostólica” (p. 8).

Plantada ya la semilla que !orecerá cada primavera en forma de devoción 
hacia la imagen del Nazareno en la mayor parte de pueblos y ciudades de 
Andalucía, debemos esperar hasta principios del siglo XV para encontrar lo 
que puede suponerse como el impulso necesario en la con"guración de la 
actual Semana Santa y, por consiguiente, de la proliferación de cofradías que 
rinden culto a Jesús Nazareno. Nos referimos a lo ya mencionado más arriba: 
el establecimiento y codi"cación del Vía Crucis por Álvaro de Córdoba. Sin 
duda, este episodio contribuyó a extender la devoción pública hacia este 
piadoso ejercicio. Si hacemos un análisis más detallado de la signi"cación del 
Vía Crucis, se nos muestra, en primer lugar, como una meditación piadosa 
a través de una serie de"nida de estaciones o momentos de la Pasión de 
Jesús que comprenden desde que es condenado a morir en la cruz hasta su 
posterior sepultura; es decir, una re!exión íntima del camino que recorre el 
Señor llevando la cruz al hombro. En este sentido, el Vía Crucis no se trataría 
de una teatralización, sino de una representación espiritual de dicho transi-
tar. Y esto permite al creyente conectar interiormente con los sufrimientos y 
padecimientos de Jesús y contemplar su entrega por amor. Por lo tanto, no 
es una mera evocación de un hecho histórico, sino un ejercicio que participa 
del propio misterio de la Redención. 



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 315

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

En este sentido, cada estación es una invitación a compartir la asunción que 
hace Cristo del dolor humano, de su redención y trans"guración en amor. 
Además, esto ayuda a la apertura de una serie de interrogantes sobre el 
sentido último del sufrimiento, que aparece como posibilidad de sentido y 
entrega; de la libertad, que parte del sacri"cio como acto voluntario de amor 
al prójimo; de la responsabilidad, que se re!eja en el papel que representa 
cada una de las personas que participan de algún modo en la Pasión; y, "-
nalmente, de la cruz como símbolo de dolor y de esperanza. Por ello, el Vía 
Crucis se mani"esta como un camino de dolor, pero también, y al mismo 
tiempo, de amor, dignidad, esperanza y trascendencia. Esta re!exión sobre 
el Camino de la Cruz invita al feligrés a contemplar el sufrimiento no como 
una derrota personal, sino como una oportunidad de transformación. En 
este sentido, el hombre religioso puede encontrar en la "gura del Nazareno 
la imagen del Dios-Hombre que asume consciente y libremente la carga de 
la cruz como la expresión máxima de libertad, dignidad y entrega, lo que le 
hace entender que el "n no es el sufrimiento sino la Resurrección.

Partiendo de aquí, parece lógico sostener que la devoción al Vía Crucis es el 
germen de la posterior devoción a Jesús Nazareno. Si prestamos atención a 
la conformación y estructura del Vía Crucis, se nos presenta esta vinculación 
con especial evidencia. Particularmente, las estaciones V y VI del rezo —el 
auxilio de Simón de Cirene y el gesto piadoso de la Verónica— constituyen 
el núcleo iconográ"co de los primeros misterios procesionales del Nazare-
no, poniéndose en escena su propio contenido espiritual. De esta forma, y 
dado que es la imagen que mejor condensa el camino de la cruz, se entien-
de que sea la "gura de Jesús Nazareno la que termine ocupando un lugar 
preminente en la religiosidad popular andaluza. Dada la naturaleza del Vía 
Crucis, hay quienes a"rman que ya de por sí posee una condición netamente 
procesional (Linage Conde, 1995, p. 104). Y esto se aprecia muy bien en la 
con"guración inicial del Vía Crucis en Sevilla. Así, será don Fadrique Enríquez 
de Ribera, I marqués de Tarifa y III conde de Los Morales, quien, a la vuelta 
de una peregrinación a Tierra Santa, entre 1518 y 1520, simulando las dis-
tancias entre los Santos Lugares, establezca el recorrido del Vía Crucis en Se-
villa desde la Casa de Pilatos hasta el templete de la Cruz del Campo (Pastor 
Torres et al., 2022, p. 52). De esta forma, hasta el traslado a la Santa Iglesia 
Catedral por don Fernando Niño de Guevara a principios del siglo XVII, esta 
sería la primera carrera o"cial. En este sentido, se pronuncia también Sán-
chez del Arco (2003): “Esto originó el Vía Crucis que fue el itinerario primero 
de las Cofradías sevillanas” (p. 126). Asimismo, si damos por bueno el testi-
monio de Félix González de León (1852), en estos primeros años, “ninguna 



316 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

cofradía llevaba paso de misterio con que se titulaba, ni ninguna otra pari-
huela, a excepción de la de Jesús Nazareno” (p. 13). 

De este modo, al ser la Hermandad de Jesús Nazareno la única que procesio-
naba con su imagen titular, nos podemos hacer una idea de la importancia y 
el arraigo que ya tenía la devoción al Nazareno en la Semana Santa hispalen-
se. Además, otra pista de la in!uencia del Vía Crucis en la devoción a Jesús 
Nazareno nos la muestra el hecho de que, como sostiene López Gutiérrez 
(2019), entre los primeros pasos de misterio, es decir, los que exhiben grupos 
escultóricos, aparecen principalmente los del “Nazareno cargando el madero 
al hombro, auxiliado por la Verónica o por el Cirineo” (p. 128). Vemos, por 
tanto, cómo en los primeros misterios, Jesús es acompañado por dos per-
sonajes protagonistas del Vía Crucis, concretamente, de la Quinta y Sexta 
Estación. En cuanto a la iconografía del Nazareno, el primer modelo a seguir, 
seguramente in!uenciado por antiguos grabados renacentistas, era el del 
abrazo a la cruz, muy habitual durante el siglo XVI, en el que la imagen de 
Jesús sujetaba el madero por su brazo más extenso, lo que Roda Peña llama 
la “cruz ‘al revés’”. Asimismo, y centrándonos en el trabajo de este autor, 
podemos estimar que la devoción al Nazareno es anterior a su eclosión ba-
rroca. Roda Peña asegura que estos Nazarenos caminantes con la cruz eran 
una representación consolidada por los imagineros en la Sevilla del XVI (Roda 
Peña, 2010, p. 74). Sin embargo, será a partir del XVII cuando la imagen 
de Jesús con la cruz al hombro empiece a seguir el modelo propuesto por 
Martínez Montañés, portando Cristo la cruz por el brazo corto (Pastor Torres 
et al., 2022, pp. 101-102). Respecto a la cofradía en la calle, Félix González 
de León (1852) nos hace un sugerente esbozo de cómo sería este primitivo 
cortejo: 

Iba delante la Santa Cruz en Jerusalén, seguían en dos "las los her-
manos de luz; con sus túnicas y cirios oscuros, alumbrándole al Señor, 
con la cruz a cuestas (el mismo que ahora conservan) y que llevaban 
vestido de tala de lana, sobre parihuelas y debajo de palio. Seguían al 
Señor los disciplinantes y demás penitentes, luego otros hermanos de 
luz con sus túnicas, y cerraban la procesión la Virgen y el Evangelista, 
en una parihuela, acompañando otros hermanos de luz, los jefes de la 
hermandad y los sacerdotes. Salían al romper el día, habiendo ocupa-
do toda la noche en ejercicios piadosos (p. 68).

Aunque antes del Concilio de Trento no podemos hablar todavía de una 
Semana Santa plenamente estructurada en el sentido moderno, sí se intuían 



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 317

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

un conjunto de prácticas pasionarias que, de algún modo, constituirán el 
origen o simiente de la Semana Santa postridentina. Cabe señalar que, en 
la Sesión XXV, la última celebrada ocupando la Cathedra Petri Pío IV, y "na-
lizada el 4 de diciembre de 1563, en el apartado titulado De la invocación, 
veneración y reliquias de los Santos y de las sagradas imágenes, como res-
puesta al cisma protestante, queda fundamentado y regido el culto a las 
representaciones sagradas y permitidas prácticas como la morti"cación del 
cuerpo, lo que valida a los !agelantes y refuerza la cosmovisión andaluza 
sobre la Semana Santa. Por consiguiente, bajo la escrupulosa observancia de 
los preceptos de la Iglesia Católica y reforzado por lo expuesto por los Padres 
de la Iglesia, se insistió en la necesidad de instruir a la feligresía en el uso que 
se le debían dar a las distintas imágenes. Esto demuestra el celo con el que 
la Iglesia quiso señalar el rumbo a seguir a los católicos, evitando, en todo 
momento, in!uencias e injerencias no deseadas. 

Las reproducciones artísticas de Jesús, la Virgen o los distintos santos, ya 
fuere en pintura, escultura o de cualquier otro modo, debían ayudar, por un 
lado, a propagar la fe católica, y, por otro, a servir como medio para conocer 
y reforzar la misma. Una vez más, comprobamos cómo, bajo estas premisas, 
la Semana Santa se prestaba como la celebración idónea para llevar esto 
a la práctica. No obstante, no se debe entender estas licencias tridentinas 
con una permisividad absoluta, puesto que se cuidó mucho el respeto y la 
ejecución de todos estos usos en los que se vieran involucradas imágenes 
sagradas. De esta forma, se apremiaba a los obispos a que velasen por el 
cumplimiento de estas normas, poniendo “tanto cuidado y diligencia en este 
punto, que nada se vea desordenado ó puesto fuera de su lugar, y tumultua-
riamente, nada profano y nada deshonesto, pues es tan propia de la casa de 
Dios la santidad” (Concilio de Trento, 1787, p. 359).

Asentadas las bases sobre el culto y la disciplina de los penitentes, la devo-
ción a Jesús Nazareno en Andalucía no hizo sino propagarse. Trento actuó 
como una suerte de codi"cación de las normas de las hermandades y co-
fradías, por lo que será, precisamente, a partir de este momento, cuando 
se vayan sucediendo las distintas reglas de las hermandades de penitencia 
andaluzas, sin obviar las ya existentes. Por ello, en cuanto a las constitucio-
nes de las hermandades del Nazareno, nos encontramos que, según la copia 
miniada de 1642, las de la Hermandad del Silencio de Sevilla habrían sido 
redactadas por Mateo Alemán en 1578 (García Fernández, 2016, p. 220); las 
de la cofradía de Jesús Nazareno y San Bartolomé de Córdoba, aprobadas 
el 21 de marzo de 1579; las del Dulce Nombre de Jesús Nazareno de Mála-



318 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

ga, en 1567; las de Baeza en 1587; las del Nazareno de Jaén, entre 1588 y 
1594; las de Jesús Nazareno de Granada o las del de Cádiz, próximas ambas 
al lustro "nisecular (Aranda Doncel, 2001, pp. 175-176). En este sentido y, 
en las diócesis de Sevilla y Córdoba, de forma particular, las cofradías de Je-
sús Nazareno, habiendo dejado el manierismo e impulsadas, a su vez, por los 
cánones del Barroco, a lo largo de la centuria del XVII, se consolidaron como 
las hermandades de penitencia con más arraigo entre los "eles. 

Además, de forma paralela al auge de las hermandades nazarenas, empezó 
a gestarse, debido en buena parte al verismo con el que el Barroco represen-
taba la muerte, las cofradías dedicadas al Santo Entierro (López Gutiérrez, 
2019, p. 115). Estas últimas cofradías —seguramente, inspiradas por lo que 
se conocía como Visitatio Sepulchri, una teatralización de momentos de la 
Pasión, fundamentalmente, tomados del Evangelio de Juan, y que se popu-
larizaron durante la Baja Edad Media (López Gutiérrez, 2019, pp. 55-58)— 
realizaban antes de la procesión el Descendimiento del Señor de la Cruz y su 
traslado al Santo Sepulcro. En la actualidad, esta práctica que, como hemos 
señalado, hunde sus raíces en el medievo, se conserva en algunos lugares de 
nuestra geografía. Ejemplo paradigmático lo encontramos en la Hermandad 
de Nuestro Padre Jesús Nazareno, Santo Entierro y Virgen de la Esperanza 
de Santaella —hermandad, al menos, del primer tercio del siglo XVII (Aran-
da Doncel, 1998, p. 78)—, que, además de procesionar con el Nazareno 
durante la Madrugada, cada noche de Viernes Santo, y precedido por el 
Pregón de las Siete Palabras, lleva a cabo la ceremonia del Descendimiento 
y traslado del Señor al Santo Sepulcro, dando así comienzo la procesión del 
Santo Entierro. 

5. CONCLUSIÓN

Este estudio ha tratado de iluminar el proceso histórico, teológico y antropo-
lógico que posibilitó la creación y consolidación de la devoción a Jesús Naza-
reno en Andalucía. De este modo, el objetivo principal ha sido mostrar cómo 
el piadoso ejercicio del Vía Crucis, recuperado para el occidente cristiano por 
el beato Álvaro de Córdoba en el siglo XV, aparece como el posible germen 
de la devoción nazarena, gracias al proceder de las distintas hermandades y 
cofradías, que, en este sentido, actuaron como cauce privilegiado de sociabi-
lidad y religiosidad popular. Así, a partir del Barroco y del Concilio de Trento 
se regularon y codi"caron tanto la forma externa como el contenido simbóli-



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 319

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

co de la devoción. Por ello, cabe a"rmar que la imagen de Jesús cargando la 
cruz camino del Calvario no aparece únicamente como un hecho iconográ-
"co o litúrgico, sino como el propio centro simbólico de la religiosidad anda-
luza, capaz de aunar fe, cultura e identidad comunitaria. Y esto, en buena 
medida, queda posibilitado por la cercanía y trascendencia que implica la 
"gura del Nazareno, que, a su vez, constituye un signo de identi"cación po-
pular: el creyente establece un paralelismo entre sus propias a!icciones y el 
peso de la cruz que carga el Señor. Todo esto se inscribe dentro del ciclo vital 
de los pueblos de Andalucía, lo que, sin perder su razón teológica, dota a 
la Semana Santa de un carácter festivo y sensorial. Finalmente, este estudio 
permite valorar la originalidad de la religiosidad andaluza, donde lo religioso 
y lo cultural se entrelazan de forma indisoluble con la devoción a Jesús Na-
zareno. Además, se abre la posibilidad de una comparación crítica con otras 
cosmovisiones peninsulares y mediterráneas. Asimismo, entendemos que se 
han alcanzado los objetivos propuestos para este trabajo: iluminar la génesis 
del Camino de la Cruz, comprender el papel socializador de las hermanda-
des y mostrar cómo el Vía Crucis se erige en matriz simbólica de la devoción 
a Jesús Nazareno.

Referencias

 – Agustín de Hipona. (1958). La ciudad de Dios (Ed. bilingüe J. Morán, O.S.A., 
Obras de san Agustín, tomo XVI). Biblioteca de Autores Cristianos.

 – Aranda Doncel, J. (1998). Historia de la Semana Santa de Santaella durante 
los siglos XVI al XVII. Círculo de Labradores.

 – Aranda Doncel, J. (2001). Las cofradías de Jesús Nazareno en Andalucía du-
rante los siglos XVI al XIX. Boletín de la Real Academia de Córdoba de Cien-
cias, Bellas Letras y Nobles Artes, 79(140), 173-196.

 – Arias de Saavedra Alías, I. y López-Guadalupe Muñoz, M. L. (2017). Las co-
fradías españolas en la Edad Moderna desde una óptica social. Tres décadas 
de avance historiográ"co. Cuadernos de Estudios del Siglo XVIII, 27, 11-50. 
https://doi.org/10.17811/cesxviii.27.2017.11-50

 – Aroca Lara, Á. (1987). El Cruci!cado en la imaginería andaluza. Publicaciones 
del Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba.

 – Barber, M. (2001). Templarios: La nueva caballería. Martínez Roca.
 – Buleo Espada, M. I. (2017). El Viacrucis tradicional: Revisión histórico-artística 

sobre el origen y evolución de las catorce estaciones de la cruz. Repercusión 
iconográ!ca en los temas de la Pasión (Tesis doctoral), Universitat Politècnica 
de València, Valencia.



320 JOSÉ MANUEL ROMERO PÉREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Camino Romero, A. (2007). La devoción a la Sangre de Cristo y el origen de 
las cofradías penitenciales a "nes de la Edad Media: El caso de la ciudad de 
Málaga. Baetica: Estudios de Arte, Geografía e Historia, (29), 299-312.

 – Egeria. (2019). Itinerario: El peregrinaje de Egeria (Itinerarivs Egeriæ) (J. Orte-
ga & C. Pérez, Trads.). Fuentes Monásticas.

 – El Sacro Santo y Ecuménico Concilio de Trento. (1787). (I. López de Ayala, 
Trad.; 3.ª ed.). Imprenta Real.

 – Emmerich, A. C. (2019). La amarga pasión de Cristo (J. M. Sánchez de Toca 
Catalá, Trad.; 10.ª ed.). Voz de Papel.

 – Flavio Josefo. (2008a). La guerra de los judíos I-III (J. M. Nieto Ibáñez, Trad.). 
Biblioteca Gredos.

 – Flavio Josefo. (2008b). La guerra de los judíos IV-VII (J. M. Nieto Ibáñez, 
Trad.). Biblioteca Gredos.

 – García Fernández, M. (2016). La documentación moderna sobre Mateo Ale-
mán (1547-1614) en el Archivo de la Hermandad de El Silencio (Sevilla). eHu-
manista, 34, 219-254.

 – Galtier Martí, F. B. (2008). Los orígenes de la paraliturgia procesional de Se-
mana Santa en Occidente. Aragón en la Edad Media, 20, 349-360.

 – González de León, F. (1852). Historia crítica y descriptiva de las cofradías de 
penitencia, sangre y luz, fundadas en la ciudad de Sevilla. Imprenta y Librería 
de D. Antonio Álvarez.

 – Gutiérrez, F. (1975). Semana Santa en Sevilla. Editorial Alpuerto.
 – Huerga Teruelo, A. (1981). Escalaceli. Fundación Universitaria Española.
 – Iglesia Católica. (2020). Catecismo de la Iglesia Católica. PPC.
 – La Sagrada Biblia. (1988). (E. Nácar Fuster & A. Colunga Cueto, Trads.; 40.ª 

ed.). Biblioteca de Autores Cristianos.
 – Linage Conde, A. (1995). La devoción confraternal de la Veracruz (pp. 89-

113). Ediciones CEU. http://hdl.handle.net/10637/1239
 – López Gutiérrez, L. (2019). Anatomía de la Semana Santa. Almuzara.
 – López Román, J. (2008). Antigüedad y raíces medievales de la Cofradía de 

Nuestro Padre Jesús Nazareno de Úbeda. Boletín del Instituto de Estudios 
Giennenses, (197), 119-169.

 – Luque Teruel, A. (2024). Dos tintas para un mismo códice: la Regla de 1642 
de la Hermandad del Silencio de Sevilla. El Pájaro de Benín. Vanguardias y 
Últimas Tendencias Artísticas, 10, 236-283.

 – Martínez González, A. J. (2022). Testimonios archivísticos de la existencia de 
la normativa bajomedieval de la primitiva Hermandad de los Nazarenos de 
Sevilla. Crónica Jurídica Hispalense, 20, 121-182.

 – Martínez Pozo, M. Á. (2024). Los orígenes ocultos de la Semana Santa anda-
luza. Almuzara.

 – Moreno, I. (2025a). Las hermandades andaluzas: Una aproximación desde 
la antropología. En La Semana Santa de Isidoro Moreno: La otra mirada (pp. 
23-154). Almuzara.



 EL VÍA CRUCIS COMO ORIGEN DE LA DEVOCIÓN A JESÚS NAZARENO… 321

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Moreno, I. (2006). La Semana Santa andaluza como “hecho social total” 
y marcador cultural: continuidades, refuncionalizaciones y resigni"caciones. 
En E. Fernández de Paz (Ed.), Antropología y religión en Latinoamérica (pp. 
193-205). Universidad de Sevilla.

 – Moreno, I. (2025b). La Semana Santa de Sevilla: Conformación, mixti"cación 
y signi"caciones. En La Semana Santa de Isidoro Moreno: La otra mirada (pp. 
155-386). Almuzara.

 – Paniagua, J. R. (2000). Vocabulario básico de arquitectura. Ediciones Cátedra.
 – Pascual, C. (2024). Prólogo. En Egeria, Viaje de Egeria: El primer relato de 

una viajera hispana (pp. 11-51). La Línea del Horizonte.
 – Pastor Torres, Á., Robles, F., & Roldán, M. J. (2022). Historia general de la 

Semana Santa de Sevilla. El Paseo.
 – Pérez González, S. D. (2019). El Dulce Nombre de Jesús: Orígenes de la de-

voción a Nuestro Padre Jesús Nazareno en Alhaurín el Grande. En S. D. Pérez 
González & M. J. Sánchez Rodríguez (Coords.), Actas del VIII Congreso Na-
cional del Dulce Nombre de Jesús (pp. 245-316). Álora-Alhaurín el Grande.

 – Ratzinger, J. (2020). Introducción al cristianismo (J. L. Domínguez Villar, Trad.; 
17.ª ed.). Ediciones Sígueme.

 – Revuelta Sañudo, M. (1961). La localización del Pretorio. Estudios Bíblicos, 
20(3), 261-317.

 – Ribadeneira, P. de. (1716). Flos Sanctorum o libro de las vidas de los santos 
(1.ª parte). Imprenta Real.

 – Roblas Caride, R. (2025). Hermandad del Silencio. Almuzara.
 – Roda Peña, J. (2010). El Nazareno de las Fatigas y su capilla en la parroquia 

de Santa María Magdalena de Sevilla. Laboratorio de Arte, 22, 73-101. ht-
tps://doi.org/10.12795/LA.2010.i22.05

 – Romero Pérez, J. M. (2025). Una mirada a los orígenes medievales del to-
reo a pie: el paso del rito al espectáculo lúdico a partir del siglo XIII. Anales 
de la Universidad de Alicante. Historia Medieval, (26), 381-399. https://doi.
org/10.14198/medieval.28730

 – Sánchez del Arco, M. (2003). Cruz de guía: Exégesis profana de la Semana 
Santa en Sevilla. Ediciones Espuela de Plata.

 – Sánchez Herrero, J. y Pérez González, S. M. (1999). La Cofradía de la Preciosa 
Sangre de Cristo de Sevilla. Aragón en la Edad Media, 14-15(2), 1429-1452.

 – Sánchez Herrero, J. (2004). Desde el cristianismo sabio a la religiosidad popu-
lar en la Edad Media. Clio & Crimen, 1, 301-335.

 – Singul Lorenzo, F. (2014). Franciscanos en Tierra Santa: Espacios y peregrina-
ciones en la Baja Edad Media. Sémata: Ciencias Sociais e Humanidades, 26, 
407-424.



Filosofía ambiental
Principios éticos y valores para una ciudadanía
ecológica planetaria

Juan Alberto Lecaros Urzúa
Esta obra analiza la crisis socioecológica global en la Era del Antropoceno,
explorando las relaciones entre naturaleza, tecnología y sociedad. A través de un
enfoque ético-filosófico, plantea preguntas esenciales sobre el lugar del ser
humano en la naturaleza y propone estrategias para enfrentar problemas como el
cambio climático, la pérdida de biodiversidad y la degradación ambiental.

Filosofía ambiental
Juan Alberto Lecaros Urzúa

ISBN: 978-84-7399-154-4

Universidad Pontificia Comillas 
2025

edit@comillas.edu
https://tienda.comillas.edu
Tel.: 917 343 950 

SERVICIO DE PUBLICACIONES



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  323-349

LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: 
NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR 
EL MISTERIO TRINITARIO
The Action of the Invisible God: New Analogies 
for Thinking the Trinitarian Mystery

Marcos Ruiz Soler
Universidad de Málaga
marcos.ruiz@uma.es / https://orcid.org/0009-0009-3520-6301

Recibido: 12 de mayo de 2025
Aceptado: 3 de julio de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.005

RESUMEN: La Teología ha recurrido históricamente a diversas analogías para expresar el 
misterio del Dios Trinitario. Este trabajo prosigue esta misma vía, proponiendo nuevas 
analogías que encuentran su inspiración en desarrollos contemporáneos de la ciencia. En 
particular, se examina el papel de las Personas divinas en la constitución de la realidad, a 
la luz de la profunda interrelación entre materia, energía e información como estructuras 
fundamentales del cosmos. A partir de esta base, se establece una correspondencia entre 
cada Persona trinitaria y una de las causas aristotélicas, lo que permite iluminar el obrar 
divino desde una perspectiva ontológica integrada. Finalmente, se expone cómo cada 
Persona se implica de modo propio en la "nalidad última de todo lo creado, mostrando 
así la orientación teleológica del universo hacia la comunión plena con el Dios-Amor.
PALABRAS CLAVE: Trinidad, materia, información, energía, causalidad aristotélica, te-
leología.

ABSTRACT: Theology has historically drawn upon various analogies to articulate the mys-
tery of the Triune God. This study continues along that path, proposing new analogies 
inspired by contemporary developments in science. It speci"cally explores the role of the 
Divine Persons in the constitution of reality, in light of the profound interrelation between 
matter, energy, and information as foundational structures of the cosmos. Building on 
this framework, the article establishes a correspondence between each Person of the 
Trinity and one of the Aristotelian causes, thereby offering an integrated ontological pers-
pective on divine action. Finally, it examines how each Person contributes uniquely to 
the ultimate purpose of all creation, revealing the teleological orientation of the universe 
toward full communion with the God who is Love.
KEYWORDS: Trinity, matter, information, energy, Aristotelian causality, teleology.



324 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

1. INTRODUCCIÓN

Adentrarse en el misterio divino implica acercarse a los límites mismos de 
nuestra razón, pues su naturaleza supera cualquier intento humano de com-
prensión. Sin embargo, esta tarea no solo resulta estimulante para el cre-
yente, sino también profundamente necesaria: la razón, iluminada por la fe, 
puede acercarnos cada vez más a la verdad de Dios, aunque sepamos con 
certeza que jamás alcanzaremos toda su profundidad (Juan Pablo II, 1998, n. 
13). Entre estos misterios, el de la Trinidad divina destaca de modo muy par-
ticular en la fe cristiana, pues tres Personas distintas comparten una misma 
esencia (homoousios), de modo que constituyen un único Dios (san Agustín, 
417/2007; Rovira-Belloso, 1998; Sayés, 2013; Swain, 2020). Por consiguien-
te, intentar comprender mejor este misterio nos invita a plantear nuevas re-
!exiones sobre las atribuciones propias de cada Persona divina en su relación 
con el obrar en el mundo. Esta tarea exige no solo "delidad a la revelación 
sino también creatividad intelectual para encontrar nuevas mediaciones para 
expresar, en un lenguaje contemporáneo, la riqueza del misterio trinitario. 
En este contexto, resulta particularmente relevante examinar cómo cada Per-
sona divina posee un modo propio de actuación (Marmion y Van Nieuwen-
hove, 2010). Profundizar en estas atribuciones no pretende dividir la acción 
divina —que es siempre una y trinitaria—, sino iluminar desde diversos án-
gulos la unidad dinámica del obrar divino, permitiendo así una comprensión 
más matizada y fecunda del Dios que, siendo uno, se revela en la distinción 
amorosa del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo.

A lo largo de los siglos, la teología ha intentado explicar este misterio me-
diante analogías que ayudasen a la mente humana a acercarse a lo inefable. 
Entre los Padres de la Iglesia, Tertuliano comparó la Trinidad con la imagen 
del sol, su luz y su calor para representar la comunión inseparable entre las 
Personas divinas, ilustrando así su unidad substancial con su distinción fun-
cional (Tertuliano, 215/2002). Gregorio de Nisa propuso la imagen de una 
fuente: el Padre como origen, el Hijo como cauce y el Espíritu como agua 
vivi"cante (Gregorio de Nisa, 380/2006), mientras que Gregorio Nacianceno 
evocó la "gura del fuego, la llama y el resplandor como manifestaciones 
inseparables de la misma realidad divina (Gregorio Nacianceno, 381/1996). 
C. S. Lewis (2000) recurrió a una analogía geométrica: así como un cubo 
contiene varios cuadrados sin dejar de ser una única "gura, en Dios tres 
Personas distintas coexisten en un solo Ser. San Agustín desarrolló una ana-
logía psicológica basada en las potencias del alma —memoria, inteligencia y 



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 325

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

voluntad— como re!ejo de la unidad en la diversidad del Dios trino (Agustín 
de Hipona, 419/1980). 

En la Edad Media, Ricardo de San Víctor formuló el amor perfecto como la 
implicación de tres realidades personales: el que ama, el amado y el amor 
mismo, proponiendo así una visión trinitaria fundamentada en la donación 
(Ricardo de San Víctor, 1175/2004). Tomás de Aquino, por su parte, per-
feccionó el modelo psicológico, al describir al Hijo como generado por vía 
de conocimiento y al Espíritu como procedente por vía de amor (Tomás de 
Aquino, 1265/2005). 

En la Edad Moderna, Jonathan Edwards propuso una versión re"nada de 
este modelo: el Hijo es la Idea perfecta que Dios tiene de sí mismo y el Espíri-
tu es el Amor que brota entre el Padre y el Hijo, constituyendo ambos proce-
siones personales inmanentes al ser divino (Edwards, 1758/2003). 

En el siglo XX, Leonardo Boff propuso una analogía comunitaria: el Padre es 
el origen de la vida, el Hijo quien responde y el Espíritu el amor que los une, 
modelo fundamental de comunión (Boff, 1986). Esta misma intuición se de-
sarrolló también desde la liturgia, presentando al Padre como el donante, al 
Hijo como el donado y al Espíritu como el Don mismo que uni"ca (Benedicto 
XVI, 2006). Asimismo, se ha interpretado la Trinidad como un drama eterno 
de entrega mutua, en el que cada Persona divina cede el centro a las otras, 
revelando que la esencia de Dios es la desposesión amorosa (von Baltha-
sar, 1985). No olvidemos que “todos los enunciados teológicos, aunque en 
forma muy diversa y en grado distinto, son enunciados análogos” (Rahner, 
1961); no obstante, todas estas analogías muestran los esfuerzos del pensa-
miento teológico para expresar, aun limitadamente, el misterio del Dios uno 
y trino.

Al considerar en conjunto las analogías teológicas desarrolladas a lo largo de 
la historia, es posible advertir que todas ellas responden, de modo explícito 
o implícito, a uno de tres enfoques fundamentales: el físico, el psicológico o 
el relacional. El enfoque físico se expresa en imágenes tomadas del mundo 
sensible, como las de Tertuliano, los Padres Capadocios y C. S. Lewis, que 
ilustran la unidad de sustancia y la diversidad de manifestaciones a partir de 
analogías físicas (sol, fuente, fuego, cubo). El enfoque psicológico emplea 
analogías que identi"can la interioridad del alma (o psique) humana con 
la vida trinitaria inmanente, tal como hacen san Agustín, Tomás de Aquino 
y Jonathan Edwards. Por último, el enfoque relacional, propio de autores 
como Ricardo de San Víctor, Leonardo Boff, Benedicto XVI y Hans Urs von 



326 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Balthasar, presenta la Trinidad como comunión de Personas que existen en 
mutua donación, amor y reciprocidad. Por consiguiente, esta clasi"cación 
permite reconocer una coherencia estructural en la tradición analógica de 
la teología trinitaria, al tiempo que ofrece un marco conceptual para valorar 
nuevas propuestas.

El propósito de este artículo es continuar esta tradición re!exiva ofreciendo 
nuevas analogías inspiradas en desarrollos de la "losofía y de la ciencia. Es-
tas nuevas perspectivas, profundamente emparentadas con el conocimiento 
contemporáneo, aspiran no solo a enriquecer nuestra comprensión del papel 
de cada Persona divina, sino también a mostrar cómo la razón y la fe pueden 
dialogar creativamente para profundizar en la teología trinitaria desde un 
nuevo horizonte. 

La física, en su denodado esfuerzo por comprender la realidad, ha desarro-
llado multitud de teorías. Sin embargo, todas ellas se centran en una de tres 
perspectivas: material, energética o informacional. La íntima conexión entre 
materia y energía se re!eja en la famosa fórmula de la relatividad de Eins-
tein. La íntima conexión entre energía e información es un descubrimiento 
mucho más reciente (Vopson, 2019, 2022). En estos últimos años, el estudio 
de la interdependencia entre energía, materia e información ha ganado una 
gran atención en la física y otras ciencias (Hoke et al., 2021). Investigacio-
nes recientes han puesto en evidencia las conexiones profundas entre estos 
tres componentes fundamentales del universo. La equivalencia entre masa 
y energía, así como entre energía e información1, ofrece una base teórica 
para entender que la información no es una abstracción, sino una entidad 
con propiedades físicas (Liu et al, 2024). En el contexto de la física contem-
poránea se ha demostrado que transmitir, almacenar o borrar información 
implica un costo energético real mensurable; por ejemplo, el borrado de un 
bit de información conlleva siempre una disipación de energía (Landauer, 
1961), mostrando así que la información está ligada irreductiblemente a la 
materia y la energía. Este hallazgo resulta espectacular, dado que muestra 
que toda la realidad subsiste en tres manifestaciones distintas. Conocer este 
descubrimiento me motivó a explorar su paralelismo con el Dios uno y Trino. 

1  La equivalencia entre masa y energía es bien conocida, pues se condensa en la celebérri-
ma fórmula de Einstein: E = mc&. No tan conocida resulta la equivalencia entre energía 
e información, que se expresa mediante la fórmula ∆E = k·T·ln 2, donde E = Energía, k 
= constante de Boltzmann (1.38 × 10–&( J/K) y T = Temperatura (en grados Kelvin). En 
de"nitiva, lo que establece la fórmula es que el procesamiento de información siempre 
conlleva un gasto energético.



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 327

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Ante este panorama surge naturalmente la primera pregunta clave: ¿Podrían 
las Personas divinas desempeñar papeles distintos en la con"guración de la 
estructura profunda de la realidad?

La Filosofía, en particular la metafísica, ha abordado desde sus orígenes una 
cuestión fundamental: ¿Por qué ocurren las cosas? Esta pregunta no solo 
busca explicar la relación entre los fenómenos, sino también desentrañar los 
principios últimos que rigen la realidad. Nos estamos re"riendo, obviamente, 
al problema de la causalidad. Desde Aristóteles, la causalidad ha sido enten-
dida como un marco para identi"car las razones del cambio. Su respuesta a 
esta cuestión, aunque expresada hace más de dos milenios, sigue siendo re-
levante en múltiples campos. En las ciencias naturales, las causas materiales 
y e"cientes son fundamentales para entender procesos físicos, la causa for-
mal se ha expandido a casi todas las disciplinas (metamorfoseada en teoría 
de la información), mientras que en la biología o la ética las causas "nales 
ayudan a explorar funciones o propósitos. La vigencia de esta perspectiva 
radica en su capacidad para abarcar tanto explicaciones empíricas como re-
!exiones teleológicas, proporcionando un esquema comprensivo que sigue 
siendo útil para abordar problemas "losó"cos y cientí"cos contemporáneos. 
De ahí, pues, que nuestra segunda pregunta a responder sea: ¿Cómo ope-
ran causalmente las Personas divinas sobre el mundo?

La Teología, como disciplina que aborda las cuestiones últimas, se intere-
sa particularmente por la teleología, el estudio de la "nalidad en todas las 
cosas. Esta re!exión no solo puede aplicarse a la creación, sino también a 
la "nalidad misma de Dios, un tema que plantea un desafío único: dado 
que nada puede ser superior a Dios, su "nalidad debe encontrarse en Él 
mismo, en su perfección absoluta (Verdad, Belleza y Bondad in"nitas). En 
este contexto, se deduce que las Personas divinas intervienen en el proceso 
de conducir todas las cosas hacia Dios de modos distintos, según las atri-
buciones propias de cada una. En consecuencia, nuestra tercera y última 
pregunta será: ¿Cuál es la "nalidad de las Personas divinas? (o expresado de 
otro modo: ¿Cómo cada una de ellas nos orienta hacia el Amor Trinitario?). 
A continuación, pasaremos a examinar cada una de estas cuestiones.

En consecuencia, el propósito de este artículo es ampliar los marcos refe-
renciales clásicos de las analogías trinitarias, incorporando nuevas analogías 
referidas a las Personas divinas: (a) analogía cosmológico-funcional, que las 
relaciona con las tres dimensiones fundamentales del universo —materia, 
información y energía—; (b) analogía ontológico-causal, que las vincula con 



328 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

las causas material, formal y e"ciente, situando así su obrar en el marco 
explicativo de la metafísica clásica y (c) analogía teleológico-trinitaria, que 
asigna a cada Persona divina una "nalidad propia —estructural, perfectiva 
y relacional— en la conducción de la creación hacia su plenitud última en 
Dios. Estas tres analogías buscan enriquecer la re!exión teológica mostrando 
cómo las categorías contemporáneas y tradicionales, lejos de excluirse, pue-
den entrelazarse para ofrecer nuevas luces sobre el misterio del Dios uno y 
trino.

2. ¿CÓMO INTERVIENEN LAS PERSONAS DIVINAS EN LA REALIDAD?

En la re!exión teológica cristiana, Dios es reconocido como un Ser Trino: 
un único Dios subsistente en tres personas distintas: el Padre, el Hijo y el 
Espíritu Santo (Catecismo de la Iglesia Católica, n. 234). Cada una de estas 
personas se asocia con misiones particulares: el Padre como Creador (CIC, 
nn. 290-292; Juan Pablo II, Dives in Misericordia), el Hijo como Redentor 
(CIC, nn. 613-618; Juan Pablo II, Redemptor Hominis) y el Espíritu Santo 
como Santi"cador (CIC, n. 689; Juan Pablo II, Dominum et Vivi!cantem). 
Desde otra perspectiva, la ciencia contemporánea ha desarrollado una vi-
sión de la realidad a través de tres categorías fundamentales: la materia, la 
energía y la información (Vopson, 2019, 2022). Aunque pertenecientes a 
dominios distintos (la fe revelada y la razón empírica), ambas visiones bus-
can una comprensión uni"cada de la realidad. En ese intento de aproximar-
nos —“balbuceando”— al Misterio, proponemos una analogía entre esas 
dimensiones cientí"cas y las personas trinitarias, con la esperanza de poder 
avanzar un poco en su comprensión desde una perspectiva contemporánea. 
Siguiendo esta línea de pensamiento, sugerimos que: (a) Dios-Padre puede 
asociarse con la materia, en cuanto origen y fuente de todo lo creado; (b) 
Dios-Hijo puede vincularse con la información, en cuanto Logos que da for-
ma y sentido a toda la creación y (c) Dios-Espíritu Santo puede relacionarse 
con la energía, en cuanto que mueve y vivi"ca todo lo creado. Veámoslo.

2.1. Dios Padre como principio de la materia

La relación entre materia y origen ha sido una cuestión central en la "losofía 
y la ciencia, pues de ella depende el sentido mismo de lo que signi"ca exis-



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 329

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

tir. En el pensamiento "losó"co clásico, la materia aparece como el sustrato 
primario, aquello que posibilita la existencia de las formas y es el soporte 
necesario de todo ente (Aristóteles, ca. 350 a.C./1975). No es algo autosu-
"ciente ni plenamente inteligible por sí misma sino una potencia abierta a la 
con"guración, sin la cual ningún ser corpóreo puede existir. Esta concepción 
ontológica permite vincular la materia al principio de toda realidad visible, 
aunque siempre en dependencia de un acto que la determine.

La física moderna, al abordar la materia desde un enfoque empírico, ha am-
pliado esta comprensión. La materia ya no es concebida como una sustancia 
pasiva sino como una red de partículas elementales cuya estructura respon-
de a leyes cuánticas y relativistas (Penrose, 1995). Los electrones, quarks y 
demás componentes fundamentales no poseen, en sentido estricto, forma 
ni masa de"nidas de manera permanente (Fritzsch, 1994), lo que obliga a 
revisar las categorías clásicas. Además, el descubrimiento de la equivalencia 
entre masa y energía, formulado en la ecuación de Einstein, ha mostrado 
que la materia puede transformarse, lo cual refuerza la intuición "losó"ca de 
su contingencia. Esta dinámica entre energía, campo y partícula sugiere que 
lo material no es absoluto, sino que deriva de relaciones que aún escapan a 
una explicación última (Alastair, 1988).

Desde una perspectiva cosmológica, la materia que compone el universo 
parece haber surgido en el contexto del Big Bang, hace aproximadamente 
13.800 millones de años (Weinberg, 2016). Según este modelo, el espa-
cio-tiempo, junto con las partículas elementales y las leyes que las rigen, 
emergieron de un estado inicial cuya causa permanece inaccesible a la física. 
La pregunta por lo que dio origen al universo, o por qué existe algo en lugar 
de nada, rebasa los límites de la explicación cientí"ca, abriendo el campo a 
la re!exión metafísica y teológica.

En este contexto, la tradición cristiana ofrece una respuesta que no compite 
con la ciencia, sino que la trasciende: todo lo que existe, incluida la materia 
en su forma más elemental, proviene de un acto libre de Dios Padre. Según 
el testimonio bíblico, “En el principio creó Dios los cielos y la tierra” (Gén 
1,1), lo cual implica no solo un inicio temporal, sino una dependencia onto-
lógica radical. Dios no actúa como una causa dentro del universo, sino como 
la fuente absoluta del ser, que da existencia, forma y ley a lo creado. En este 
marco, el Padre es entendido como principio no solo en el sentido crono-
lógico, sino constitutivo: es quien funda la materia y la ordena según una 



330 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

sabiduría previa a todo sistema físico (Tomás de Aquino, Suma Teológica, I, 
q.44, a.1).

Esta a"rmación teológica puede formularse también en términos analógicos, 
a partir del conocimiento cientí"co contemporáneo. Si la física revela que 
la materia no es una entidad cerrada, sino un fenómeno dinámico soste-
nido por estructuras invisibles e inestables, entonces puede a"rmarse, por 
analogía, que esa dependencia estructural encuentra su re!ejo último en la 
dependencia ontológica de la materia respecto del Padre. Como principio de 
toda realidad visible, Dios Padre no solo crea, sino que sustenta, estructura 
y orienta lo material hacia su plenitud. Así lo expresan también san Agustín 
y la tradición patrística al señalar que la creación no es solo un acto inicial, 
sino una acción continua de conservación y ordenación (san Agustín, ca. 
426/1999, La ciudad de Dios, XI, 5).

Frente a la visión materialista, que atribuye a la materia un carácter eterno 
y autosu"ciente, la fe cristiana propone una lectura en la que la materia es 
contingente, "nita y abierta al sentido. Esta visión permite una comprensión 
más integradora de la realidad, donde lo físico y lo espiritual no se excluyen, 
sino que se articulan desde una causa primera común. En este horizonte, 
concebir a Dios Padre como principio de la materia no signi"ca reemplazar 
a la ciencia, sino ofrecer una clave hermenéutica última, que ilumina desde 
lo alto el dinamismo de la creación y su orden interno (Teilhard de Chardin, 
1955).

2.2. Dios Hijo como fuente de la información

En la re!exión sobre el origen y estructura del cosmos, la noción de infor-
mación adquiere un valor cada vez más destacado. Lejos de ser un concepto 
meramente técnico, la información puede ser entendida como el principio 
que organiza, estructura y dota de sentido a la materia. Es decir, no solo alu-
de a datos codi"cados, sino a la racionalidad subyacente que hace posible el 
orden en lo real. En este contexto, se propone una analogía entre la función 
que cumple la información en el ámbito cientí"co y el papel que desempeña 
el Logos en la teología cristiana: así como la información hace inteligible el 
universo, el Logos es la inteligencia divina que da forma, coherencia y "nali-
dad a la creación (Gregersen, 2013; Krzanowski, 2024).

Desde la "losofía de la naturaleza, la materia por sí sola no basta para expli-
car la realidad. Para que exista un cosmos y no un mero caos de partículas, 



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 331

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

es necesaria una instancia formal que organice y relacione los elementos. 
Esta intuición, presente ya en los presocráticos y desarrollada en el hilemor-
"smo aristotélico, encuentra una formulación contemporánea en la noción 
cientí"ca de información: la materia solo adquiere estructura, comporta-
miento y signi"cado cuando está informada. La información, entonces, no es 
un añadido secundario, sino un componente esencial de la realidad, incluso 
en sus niveles más fundamentales.

La ciencia moderna ha profundizado esta visión. En física, la información se 
de"ne como un conjunto organizado de datos que posee utilidad, estructura 
o signi"cado dentro de un sistema (Jain, 2023). Este principio se mani"esta 
tanto en la organización interna de las partículas elementales como en las 
leyes que regulan sus interacciones; desde la física cuántica hasta la termodi-
námica el comportamiento del universo obedece a patrones que pueden ser 
descritos, codi"cados y pronosticados (Gell-Mann, 2003). Esta perspectiva 
encuentra respaldo en teorías actuales que sostienen que el universo puede 
ser interpretado como un sistema de procesamiento de información regido 
por estructuras matemáticas (Seife, 2009).

Desde esta base cientí"ca, la teología cristiana puede formular una potente 
analogía: el Hijo (identi"cado con el Logos) es el principio divino que en un 
nivel trascendente corresponde a lo que la información representa en el ni-
vel inmanente (Krzanowski, 2024). En el prólogo del evangelio de Juan, el 
Logos es presentado como la Palabra eterna de Dios, por medio de la cual 
“todas las cosas fueron hechas” (Jn 1,3). Esta a"rmación encuentra un de-
sarrollo teológico en la carta a los colosenses: “Todo fue creado por medio 
de Él y para Él. Él es antes de todas las cosas, y en Él todas subsisten” (Col 1, 
16-17). El Logos se presenta así como principio de orden, racionalidad y sub-
sistencia del cosmos; expresado de otro modo, es el modelo que estructura 
el universo desde dentro. Él da sentido a la materia y la hace comprensible. 
Conviene destacar que esta analogía no implica reducir al Hijo a un princi-
pio impersonal, implica más bien comprender que es quien revela el orden 
interno de lo existente. Su acción traspasa el instante inicial de la creación y 
se prolonga en la coherencia permanente del cosmos, haciéndolo inteligible.

Integrar esta analogía entre Logos e información permite ver la creación 
como un acto comunicativo de Dios, en el que la materia está informada 
por una Razón que la precede y la trasciende. En este marco, el Hijo aparece 
como el intérprete divino, el que hace posible que lo creado sea compren-
sible para la inteligencia humana. La a"rmación cristológica de que “en Él 



332 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

todas las cosas subsisten” (Col 1, 17) puede leerse entonces como una de-
claración ontológica profunda: el orden, la estabilidad y la inteligibilidad del 
mundo no son rasgos accidentales sino expresión de un principio racional 
fundante. El Logos es, por tanto, el modelo arquetípico que sostiene y co-
munica la forma del universo. Esta perspectiva armoniza con ciertas tenden-
cias de la física contemporánea, que describen la realidad como con"gurada 
por estructuras matemáticas y relaciones de información (Barrow, 2007; He-
ller, 2009; Tegmark, 2014).

2.3. Dios Espíritu Santo como energía transformadora

Entre los conceptos fundamentales de la física, la energía ocupa un lugar 
central. De"nida como la capacidad de un sistema para realizar trabajo, la 
energía se mani"esta en múltiples formas —cinética, térmica, electromag-
nética, etc.— y permite la transformación, el movimiento y la evolución de 
la materia. El primer principio de la termodinámica garantiza que, en todo 
proceso físico, la energía no se pierde, sino que se transforma, asegurando 
así la continuidad del cosmos (Ben-Naim, 2011). Esta fuerza invisible es res-
ponsable de todo cambio físico, desde el movimiento de las galaxias hasta 
las reacciones bioquímicas que sostienen la vida (McKee y McKee, 2020).

La energía encuentra un sorprendente paralelismo con la acción del Espíritu 
Santo, comprendido éste como el principio de vida y transformación. En la 
teología trinitaria, el Espíritu es una Persona divina cuya acción abarca desde 
la generación de la vida biológica hasta la transformación de la vida espiri-
tual. Según el Catecismo de la Iglesia Católica, “el Espíritu Santo es la fuente 
de vida, que, por su acción, da existencia a toda la creación” (CIC, n. 292). 
Desde esta perspectiva, el Espíritu es el soplo divino que vivi"ca y transforma 
la creación entera para conducirla hacia su plenitud. Esta dimensión vivi"ca-
dora se halla ya en el relato bíblico de la creación: “el Espíritu de Dios se cer-
nía sobre las aguas” (Gén 1,2). Esta imagen sugiere una presencia dinámica 
que prepara la materia informe para recibir estructura y vida. 

Tal como la energía física transforma sin ser visible, el Espíritu actúa interior-
mente de forma silenciosa. El paralelismo entre energía y Espíritu Santo se 
refuerza al considerar su modo de acción en el ser humano. En la tradición 
cristiana, el Espíritu insu!a la vida espiritual, transformando interiormente al 
ser humano por la gracia. Es el principio dinámico de la santi"cación, que 
capacita al alma para crecer en la comunión con Dios. Así como la energía 
física permite el desarrollo de los sistemas materiales, el Espíritu permite el 



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 333

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

crecimiento espiritual, activando procesos de conversión, iluminación y reno-
vación interior (Koss-Chioino, 2007).

Desde esta analogía, puede decirse que el Espíritu Santo es al mundo lo que 
la energía es a la materia: el principio que impulsa, sostiene y transforma. 
Mientras que la energía física actúa en el contexto natural, el Espíritu lo hace 
principalmente en el ámbito sobrenatural. Por consiguiente, la analogía ofre-
ce una clave interpretativa fecunda para comprender la acción del Espíritu 
como una fuerza personal, invisible y esencial, que guía tanto el dinamismo 
cósmico como el espiritual (Yong, 2012). Además, a esta acción se suma 
un componente escatológico: el Espíritu no solo vivi"ca, sino que conduce 
a toda la creación hacia su plenitud "nal. Así como la energía se conserva y 
transforma según leyes internas del universo, el Espíritu Santo actúa como 
la fuerza que mantiene el cosmos orientado hacia su destino último: la re-
capitulación de todas las cosas en Cristo (Augustine, 2023). El universo no 
se dirige así hacia una entropía "nal sino a la consumación de un designio 
divino que el Espíritu anima desde dentro. 

Aunque ciencia y fe operan con categorías distintas, la analogía entre Per-
sonas divinas y dimensiones fundamentales de la realidad puede enrique-
cer nuestra comprensión del misterio trinitario. El Padre como principio de 
la materia, el Hijo como Logos que comunica la información, y el Espíritu 
Santo como energía que vivi"ca y transforma, constituyen un modelo sim-
bólico que re!eja, de modo accesible y coherente, la unidad y distinción de 
las acciones divinas ad extra. Esta analogía no pretende obviamente ago-
tar el misterio, pero sí ofrecer una forma comprensible y contemporánea de 
contemplarlo. El hecho de que las nociones centrales de la física moderna 
—materia, información y energía— encuentren correspondencias plausibles 
con las funciones tradicionales atribuidas al Padre, al Hijo y al Espíritu Santo, 
sugiere que el diálogo entre ciencia y teología es fructífero en la búsqueda 
de una comprensión racional y articulada de la fe.

3. ¿CÓMO OPERAN CAUSALMENTE LAS PERSONAS DIVINAS?

Acabamos de ver el modo en que las distintas Personas divinas podrían estar 
principalmente involucradas en las dimensiones de la realidad (materia, ener-
gía e información). Después de ver el “qué”, corresponde ahora examinar el 
“cómo”. Proponemos aquí una analogía que vincula cada Persona trinitaria con 
una de las causas aristotélicas (Aristóteles, ca. 350 a.C./1975). Estas atribuciones 



334 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

causales no deben entenderse de forma estricta y unívoca, sino como una apro-
ximación para iluminar la manera en que las tres personas divinas se relacionan 
con el mundo creado, en un contexto que subraya su unidad y distinción.

3.1. Dios-Padre como causa material

Aristóteles de"ne la causa material como aquello de lo que algo está hecho, 
es decir, la sustancia o el sustrato que constituye una cosa. En el contexto de 
la creación, la causa material es fundamental, ya que es lo que permite que 
algo exista de manera concreta. Si aplicamos esta categoría a la Trinidad, 
podemos entender al Padre como el principio fundamental y la fuente origi-
naria de todo lo creado. En la revelación cristiana, Dios Padre es considerado 
el Creador del universo. Desde el principio de la Biblia, se hace evidente que 
es el Padre quien da origen a todo lo existente. En Génesis 1,1 se dice: “En 
el principio creó Dios los cielos y la tierra”. Esta creación no solo es un acto 
de voluntad divina, sino que también se muestra en la profundidad teológica 
como un acto que proviene del ser mismo de Dios.

El Padre es, por tanto, la causa material en la medida en que de Él proviene 
la existencia misma de todo lo creado. Aunque el Hijo y el Espíritu Santo 
también están involucrados en la creación, el Magisterio de la Iglesia resalta 
que la obra de la creación es atribuida especialmente al Padre, quien la rea-
liza “por medio del Hijo y en el Espíritu Santo” (CIC, n. 292). Y es que “Dios 
creó el mundo libremente, por amor, en un acto que es el inicio de todo y al 
mismo tiempo la razón de todo lo que existe» (CIC, n. 290).

En la actualidad, existe un renovado interés en la búsqueda de una com-
prensión más profunda del misterio de la acción divina en el mundo. En este 
sentido, algunos autores han propuesto interpretar la relación entre Dios y 
la creación desde categorías que evocan la noción de causa material, apli-
cada al Padre en sentido analógico. Así, ya pensadores como Whitehead 
(1929/1956) y Hartshorne (1948) concibieron lo divino casi como un sustra-
to ontológico en transformación. Desde perspectivas panenteístas, Clayton 
(2004) y Peacocke (2008) han sugerido que todo lo creado subsiste en Dios, 
inmerso en una matriz que sostiene su existencia. Sin embargo, para evitar el 
riesgo de confundir Creador y creación, autores como Tabaczek (2019) han 
reformulado estas intuiciones desde un tomismo renovado, preservando la 
trascendencia divina y profundizando en la participación ontológica del ser 
creado. En la misma línea, Hart (2013) ha subrayado que toda realidad "nita 



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 335

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

se mantiene en el ser gracias a su continua participación en el acto creador 
del Padre. Estas intuiciones se ven reforzadas por las re!exiones actuales so-
bre la causalidad descendente, que a"rman una determinación del ser desde 
estructuras superiores. Dodds (2012, 2017) ha mostrado que la sustancia 
aristotélica permite entender cómo el Padre actúa como principio ontológico 
que sostiene todo lo creado. No se trata, por consiguiente, solo de un origen 
físico sino del fundamento que hace posible la existencia misma de las cosas.

3.2. Dios-Hijo como causa formal

La causa formal en la "losofía aristotélica es aquella que da forma a una 
cosa, la que determina su esencia o naturaleza. En términos teológicos, el 
Hijo, como Logos eterno, puede entenderse como la causa formal de la crea-
ción, como el principio divino mediante el cual todas las cosas fueron he-
chas. San Pablo nos dice que, a través del Hijo, el Padre revela la forma de 
toda la creación: “Porque en Él fueron creadas todas las cosas, las del cielo 
y las de la tierra, las visibles y las invisibles... todo fue creado por Él y para 
Él” (Col 1, 16-17). Este texto subraya que, mientras que el Padre es el origen 
de la creación, el Hijo es quien da forma a esa creación de acuerdo con la 
voluntad divina del Padre. El Hijo no solo es el modelo ideal de la creación 
sino también la norma según la cual toda la creación debe ser comprendida. 
El Hijo es la causa formal en cuanto es el principio revelador de la verdad y 
de la estructura del cosmos. Además, como Redentor, establece la forma 
de"nitiva del hombre y del cosmos restaurado.

Diversos autores contemporáneos han profundizado en la comprensión del 
Hijo como causa formal de la creación, articulando la tradición cristiana con 
categorías "losó"cas y cientí"cas actuales. Hans Urs von Balthasar (1982) 
subrayó que el Hijo es la forma eterna de toda revelación, y que la estruc-
tura del mundo está modelada según el Verbo encarnado. Joseph Ratzinger 
(2000) recuperó el concepto del logos spermatikós, destacando que el Logos 
eterno da forma y sentido al cosmos. En el ámbito cientí"co, Polkinghorne 
(1994) interpretó el Logos como principio inteligible que sustenta la raciona-
lidad del universo, asegurando su coherencia tanto ontológica como episte-
mológica. Torrance (1996) también sostuvo que las leyes naturales re!ejan 
la Sabiduría eterna del Padre, de modo que conocerlas es entrar en contacto 
con la forma impresa por el Hijo en la creación. Esta perspectiva se ha visto 
enriquecida por teorías de la emergencia, como las propuestas por Clayton 
(2004), quien ha interpretado la causalidad formal como una propiedad real 



336 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

que emerge en niveles superiores de complejidad y constituye una huella del 
Logos en el proceso evolutivo. En este contexto, Tabaczek (2019) ha pro-
puesto una reinterpretación tomista de la causalidad formal, mostrando que 
el Logos actúa como principio estructurante del cosmos en un sentido on-
tológico y no meramente simbólico. De forma convergente, Feser (2017) ha 
a"rmado que la causa formal ejercida por el Hijo no es un patrón abstracto, 
sino una fuente activa que moldea las cualidades esenciales de lo real. En 
de"nitiva, estas propuestas convergen en la idea de que el Hijo (en cuanto 
Logos), además de revelar el sentido del cosmos, constituye la forma según 
la cual todas las cosas han sido creadas.

3.3. Dios-Espíritu Santo como causa e!ciente

La causa e!ciente es aquella que hace que una cosa sea el agente o princi-
pio del movimiento. En el caso de la Trinidad, el Espíritu Santo es entendido 
como la causa e"ciente de la creación y de la salvación. Es el Espíritu quien 
da vida y movimiento a todo lo creado, quien “da aliento” a la creación para 
que exista y se desarrolle.

Desde la perspectiva bíblica, el Espíritu Santo es quien actúa activamente 
en la creación. En Génesis 1,2, se nos dice que “el Espíritu de Dios se cernía 
sobre las aguas”. En la creación, el Espíritu Santo no es simplemente un 
espectador, sino que tiene un papel activo. Su acción se re!eja también en 
la obra de la redención, ya que el Espíritu Santo es quien santi"ca a los "e-
les, actuando en los corazones de los creyentes para hacer de ellos nuevas 
criaturas en Cristo. En el CIC se a"rma que “el Espíritu Santo es el ‘don’ de 
Dios que da vida a la creación y la renueva continuamente” (CIC, n. 727). El 
Espíritu Santo, entonces, es la causa e"ciente en tanto que es el que mueve, 
vivi"ca y realiza la obra redentora en el corazón del hombre. Es el que permi-
te que la voluntad del Padre y la obra del Hijo se concreten en los corazones 
de los "eles y en la historia.

La comprensión del Espíritu Santo como causa e"ciente ha sido retomada 
por numerosos autores, especialmente por los denominados “cientí"cos teó-
logos”, quienes buscan articular la acción del Espíritu con la dinámica del 
mundo natural. Así, por ejemplo, John F. Haught (2000) interpreta la acción 
del Espíritu como el impulso creativo que introduce novedad y direccionali-
dad en la historia del cosmos; esta historia es entendida no como una se-
cuencia de eventos cerrados sino como un transcurrir abierto al futuro. En 



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 337

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

esta misma línea, Arthur Peacocke (1993) subraya que el Espíritu puede ser 
concebido como el principio activo de autoorganización y complejidad cre-
ciente en los sistemas biológicos, lo que permite integrar la teología trinitaria 
con una lectura cientí"ca del mundo en evolución. Denis Edwards (2006) 
también desarrolla esta perspectiva, al presentar al Espíritu como el agente 
divino que opera desde dentro de la creación, posibilitando la emergencia de 
nuevas formas de vida y conciencia. Para todos estos autores, la acción del 
Espíritu no es un elemento extrínseco a la naturaleza, sino que constituye su 
propio dinamismo interno, por medio del cual el plan del Padre y la forma 
del Hijo se hacen operativos en el devenir del universo. De forma más sis-
temática, Sarah Coakley (2013) ha argumentado que el Espíritu representa 
el poder de transformación y de integración que da unidad y dirección a 
los procesos personales, históricos y cósmicos. La causa e"ciente del Espíritu 
Santo encuentra eco en el enfoque procesual de Joseph A. Bracken (2001, 
2014). Este teólogo ha propuesto que la acción del Espíritu se re!eja como 
energía activa que “pre-hende”2, mueve y con"gura el proceso cósmico des-
de el interior de un campo relacional ampliado. En conclusión, estas visiones, 
coherentes con la teología católica cuando se entienden en sentido parti-
cipativo y no panteísta, permiten redescubrir al Espíritu Santo como causa 
e"ciente, vivi"cadora y transformadora de todo cuanto existe.

3.4. La Trinidad como causa !nal

La causa "nal es el propósito de una cosa, aquello por lo cual existe. Por 
consiguiente, la causa "nal de toda la creación no puede ser otra que Dios 
mismo, y más concretamente, el amor trinitario compartido por el Padre, el 
Hijo y el Espíritu Santo.

En este sentido, si las otras causas pueden distinguirse analógicamente en 
relación con cada Persona divina, la causa "nal trasciende esta distinción y se 
sitúa en la comunión misma de la Trinidad. El "n último de todo lo creado es 
la comunión de amor que constituye al Dios trino, y que se mani"esta osten-
siblemente en la historia de la salvación. 

2  El término pre-hender proviene del "lósofo Alfred North Whitehead (1956), quien lo 
usó para describir cómo toda entidad en el universo “captura” aspectos de otras entida-
des, integrándolos en su propia experiencia. Aquí se aplica a la acción del Espíritu como 
principio relacional y con"gurador.



338 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

El Catecismo de la Iglesia Católica a"rma claramente: “El "n último de la 
creación es la gloria de Dios” (n. 293). Esta gloria se entiende como la mani-
festación del amor divino comunicado libremente y que llama a la criatura a 
participar de Él. Así lo expresa Jesús en el Evangelio: “Mi alimento es hacer la 
voluntad del que me ha enviado y llevar a cabo su obra” (Jn 4,34). La volun-
tad del Padre, realizada por el Hijo y comunicada en el Espíritu, tiene como 
"n la participación de todos los seres humanos en la vida trinitaria. Esta par-
ticipación no es un añadido externo a la creación, sino que constituye su 
sentido último y más profundo: todo ha sido creado para que, en Cristo y 
por el Espíritu, podamos entrar en comunión con el Padre.

En conclusión, si bien las tres Personas divinas participan inseparablemente 
en toda la obra de Dios ad extra, la aplicación analógica de las cuatro causas 
aristotélicas permite enriquecer nuestra comprensión de la creación como un 
acto trinitario: el Padre como origen (material), el Hijo como modelo (forma), 
el Espíritu como acción (e"ciente) y la Trinidad entera como meta ("nal). En 
esta visión, la causa "nal no puede reducirse a una sola Persona, sino que 
expresa la comunión amorosa que es Dios mismo y que da sentido a toda la 
creación.

4. ¿CUÁL ES LA FINALIDAD DE LAS PERSONAS DIVINAS?

Después de examinar “qué” constituye la creación —considerando los nive-
les material, energético e informacional— y de indagar en el “cómo” —con-
siderando las causas material, formal y e"ciente— llegamos al “para qué” 
de todo ello. Esta última cuestión nos lleva a profundizar en la causa "nal, 
que inicialmente podría parecer que queda fuera del esquema Trinitario, 
pero no es así, pues es precisamente esta causa la que orienta todo hacia 
el propósito último de la existencia. La causa "nal es fundamental en Teo-
logía, pues señala el sentido profundo de la creación y de la historia. Aquí 
analizaremos cómo las distintas Personas de la Trinidad están implicadas en 
la teleología del universo, prestando especial atención al vínculo entre causa 
"nal y amor divino.

En Teología, la causa "nal se re"ere al propósito para el que algo ha sido 
creado. Es el “para qué” de todas las cosas, la razón última de su existencia. 
Esta causa "nal no se entiende como un "n utilitarista sino como un propó-
sito pleno, una culminación de la existencia llamada a la perfección. Según 



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 339

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

la teología cristiana, todo ha sido creado para conducirnos a Dios, es decir, 
para conocerlo, amarlo y así glori"carlo. El Catecismo de la Iglesia Católica 
nos recuerda que “todo fue creado por Él y para Él” (Col 1, 16), lo que 
implica que la razón última de la creación y de cada ser en el universo es la 
gloria y la comunión con el Creador.

Al examinar el “para qué” de la realidad desde una perspectiva trinitaria, 
podemos atribuir ciertas apropiaciones a las personas divinas. Es cierto que 
todas tienen simultáneamente una relación única y complementaria con la 
causa "nal, pero se mani"esta en tres aspectos distintos, aunque profunda-
mente interrelacionados: la "nalidad estructural, la "nalidad perfectiva y la 
"nalidad relacional3. Veámoslas.

4.1. El Padre: la !nalidad estructural

La "nalidad estructural designa aquella orientación al "n que está inscrita 
en la misma constitución ontológica de los seres, de modo que su forma, 
orden y dinamismo interior re!ejan ya una dirección hacia la plenitud. No 
se trata de un "n añadido externamente, sino de una teleología implícita en 
la estructura misma de lo creado, que mani"esta un designio previo. Desde 
esta perspectiva, puede comprenderse el papel del Padre como aquel que, 
al crear, no solo origina el ser, sino que imprime en él un orden "nalista que 
orienta toda la realidad hacia su perfección en Dios.

El Padre, como principio absoluto y fontal de toda la creación, es el que 
da origen a la existencia misma. Según la doctrina cristiana, es Él quien ha 
establecido no solo la existencia de las criaturas sino también el orden y la 
estructura que rigen el cosmos. Este orden no es arbitrario, pues responde a 
un propósito divino: la perfección "nal de todo lo creado. “Dios, en su sabi-
duría, ha creado el universo con un orden y un propósito” (CIC, n. 299). La 
voluntad del Padre es la que fundamenta y sostiene todas las leyes naturales 
que gobiernan el funcionamiento del universo. No solo es el origen de la 
existencia de todo lo que es, sino que también le da un sentido y una razón, 
dirigiéndolo hacia un "n determinado. En este sentido, el Padre no solo crea, 

3  Esta clasi"cación no proviene de ningún autor o teoría, pero puede reconstruirse a 
partir de la tradición "losó"co-teológica: la "nalidad estructural se inspira en teorías de 
la forma; la "nalidad perfectiva se encuentra enraizada en la teleología moral clásica y la 
"nalidad relacional re!eja desarrollos propios de la teología trinitaria. Constituye, pues, 
una propuesta sintética fundamentada.



340 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

sino que orienta toda la creación hacia un propósito superior: la glori"ca-
ción de Su nombre y la bienaventuranza de los seres creados. La creación, 
entonces, no es simplemente una manifestación de la voluntad divina en su 
inicio, sino también el medio a través del cual la gloria de Dios se revela y se 
cumple.

Como dice la Escritura, “todo fue creado por Él y para Él” (Col 1,16), lo que 
subraya que el destino "nal de todo lo creado es encontrar su perfección y 
su plena realización en Dios. La creación misma, en su estructura ordenada 
y su desarrollo, es una manifestación del plan divino, cuyo "n último es que 
todas las cosas, a través del Padre, alcancen su perfección en la comunión 
con Él. Así, la voluntad del Padre es la que da sentido y dirección a todo lo 
existente, orientándolo hacia el bien supremo, que es Dios mismo.

Esta comprensión de la "nalidad estructural ha sido recogida por diversos 
cientí"cos-teólogos contemporáneos, quienes ven en el orden del univer-
so algo más que una regularidad física: una orientación intrínseca hacia la 
plenitud. John F. Haught (2000) interpreta el proceso evolutivo como por-
tador de una direccionalidad interna que remite a una promesa inscrita en 
la estructura misma del cosmos, expresión del designio del Padre. De modo 
similar, Arthur Peacocke (1993) sostiene que la complejidad creciente en 
los sistemas naturales re!eja una "nalidad inmanente que no se opone a la 
ciencia, sino que la trasciende en clave teológica. Denis Edwards (2010) su-
braya que el dinamismo de la creación, más allá de su origen, tiene también 
un sentido escatológico: todo lo creado tiende hacia su cumplimiento en 
Dios. Estas perspectivas, en continuidad con la doctrina cristiana, reconocen 
en la estructura misma de la realidad una orientación "nalista que remite a la 
voluntad amorosa del Padre.

4.2. El Hijo: La !nalidad perfectiva

La "nalidad perfectiva se re"ere al "n como plenitud alcanzada, es decir, a 
la realización del ser en conformidad con su esencia y con el designio divino 
que lo llama a la perfección. A diferencia de la "nalidad estructural, que está 
inscrita desde el origen en la forma del ser, la "nalidad perfectiva implica un 
proceso dinámico por el cual el ente se transforma y se eleva hasta su cum-
plimiento último. En este horizonte, el Hijo, como Verbo encarnado, aparece 
como el modelo y mediador a través del cual toda la creación encuentra su 



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 341

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

plenitud. Su misión redentora actúa e"cazmente para conducir todo hacia su 
transformación y perfección en Dios.

El Hijo, en su realidad como el Verbo eterno de Dios, desempeña un papel 
central en la realización del propósito divino para la creación. Él es el princi-
pio mediador a través del cual todo lo creado alcanza su "nalidad y perfec-
ción. Como modelo perfecto de la humanidad y de la creación misma, Cristo 
guía al cosmos y a la humanidad hacia su plenitud. La "nalidad perfectiva 
de la creación se re"ere al proceso por el cual el universo, en su totalidad, se 
conforma al propósito divino, alcanzando la perfección a través de su unidad 
con Dios.

En Cristo, esta perfección no solo se revela como el cumplimiento del or-
den establecido por Dios, sino también como el medio por el cual se lleva a 
cabo la restauración y la redención del mundo caído. Como a"rma el libro 
del Apocalipsis, Cristo es “el Alfa y la Omega, el principio y el "n de todas 
las cosas” (Ap 22,13), lo que subraya su papel integral en la totalidad del 
plan divino, desde su inicio hasta su consumación. En su encarnación, vida, 
muerte y resurrección, el Hijo realiza la transformación y renovación de la 
creación, llevando todo hacia su perfección última en unión con el Padre.

Cada acción de Cristo, desde su misión en la Tierra hasta su continuo trabajo 
en la vida de los creyentes, tiene como "nalidad la plenitud de la creación 
y la humanidad. Este proceso no se limita a un mero cumplimiento de le-
yes divinas, sino que involucra la restauración profunda de la humanidad y 
del mundo, orientándolos hacia su reconciliación con Dios. Así, el Hijo, en 
su obra redentora, lleva a toda la creación hacia la unidad de"nitiva con el 
Padre, cumpliendo el propósito de restauración y perfección que Dios había 
previsto desde el principio.

Esta concepción de la "nalidad perfectiva ha sido desarrollada por diversos 
autores que han buscado integrar la cristología con una perspectiva evolu-
cionista del cosmos. John F. Haught (2010) interpreta el devenir del universo 
como una historia abierta a la novedad y cuya plenitud escatológica se revela 
en Cristo como destino último. Denis Edwards (2014) refuerza esta idea, al 
presentar al Verbo encarnado como quien conduce todas las cosas hacia su 
consumación en Dios (ya no solo mediante su restauración sino asimismo 
mediante su trans"guración). Ilia Delio (2014) propone que Cristo es quien 
orienta la evolución hacia la comunión y la unidad. De forma afín, Arthur 
Peacocke (2008) sugiere que el proceso evolutivo puede entenderse teológi-
camente como orientado hacia una realización personal, cuyo paradigma es 



342 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Cristo. John Polkinghorne (2007) destaca que la resurrección de Cristo anti-
cipa la nueva creación y otorga sentido al carácter incompleto pero "nalista 
del universo. Por su parte, Ian Barbour (1997) admite que Cristo puede ser 
contemplado como expresión del destino último de toda la creación. Estas 
interpretaciones convergen con el pensamiento cientí"co, en la medida en 
que asumen la dinámica evolutiva del universo como un proceso real, con-
tingente y abierto, pero añaden un elemento teológico crucial: ese proceso, 
lejos de ser azaroso o ciego, está orientado hacia la plenitud, una plenitud 
cuya forma de"nitiva se mani"esta en el Hijo.

4.3. El Espíritu Santo: la !nalidad relacional

La "nalidad relacional designa el "n último como comunión, es decir, como 
plena participación del ser creado en una relación amorosa, recíproca y 
transformante en Dios. A diferencia de la "nalidad estructural (que ordena 
el ser) y de la perfectiva (que lo lleva a su plenitud), la "nalidad relacional 
subraya que el destino más elevado de cuanto ha sido creado es su inte-
gración viva y personal en el amor trinitario. En este horizonte, el Espíritu 
Santo se mani"esta como el principio de comunión, aquel que une, vivi"ca y 
con"gura a la creación —y especialmente a la Iglesia— como espacio real de 
participación en la vida divina.

El Espíritu Santo actúa como el vínculo que une todo lo creado con Dios, 
completando así la obra trinitaria en la creación. Mientras que el Padre es el 
principio y el Hijo es el medio por el cual la creación alcanza su perfección, el 
Espíritu Santo es quien establece la "nalidad relacional de toda la creación. 
Tiene como propósito alcanzar la participación en una relación dinámica y 
amorosa con Dios. Esta comunión profunda, de amor y unidad, es el destino 
último hacia el que toda la creación se encuentra orientada.

El Espíritu Santo es el vínculo de amor eterno entre el Padre y el Hijo. Su 
misión es expandir esta relación trinitaria a toda la creación, uniendo a los 
seres humanos en una auténtica comunión con Dios. A través de la gracia y 
la santi"cación, el Espíritu guía a los creyentes en su camino hacia una vida 
plena en Dios, capacitando a los cristianos para vivir en el amor divino y par-
ticipar activamente de la comunión con la Trinidad. En la vida cristiana, el Es-
píritu Santo no solo santi"ca a los individuos, sino que también transforma a 
la Iglesia en un cuerpo místico, una comunión de amor, que re!eja la unidad 
de los creyentes en Cristo.



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 343

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

De este modo, el Espíritu Santo no solo cumple su función de santi"cación 
individual, sino que también actúa como el principio que con"gura y da vida 
a la Iglesia, convirtiéndola en un lugar vivo de unión y participación en el 
amor divino. La misión del Espíritu es, por tanto, esencialmente relacional: 
no solo santi"ca, sino que construye y mantiene la comunión entre Dios y su 
creación, llevando todo hacia la unidad en Cristo. Como subraya el Catecis-
mo de la Iglesia Católica, “es el Espíritu Santo quien da vida a la Iglesia y la 
constituye como Cuerpo de Cristo” (CIC, n. 798).

Esta visión del Espíritu Santo como principio de la "nalidad relacional ha 
sido acogida y profundizada por varios cientí"cos-teólogos contemporáneos, 
quienes han destacado el papel del Espíritu en la dimensión comunitaria, 
dinámica y participativa del universo. Denis Edwards (2010) subraya que el 
Espíritu Santo no solo actúa en la historia de la salvación, sino que está 
presente en el tejido mismo del cosmos, guiando a la creación hacia una 
comunión creciente con Dios. Ilia Delio (2014) interpreta la evolución como 
un proceso de creciente relacionalidad, en el que el Espíritu opera como 
energía uni"cadora que impulsa la convergencia y la comunión. John F. Hau-
ght (2000) de"ende que el dinamismo del universo no puede entenderse 
plenamente sin reconocer una dimensión profunda de apertura al otro y al 
futuro, lo cual se cumple teológicamente en la comunión trinitaria. Arthur 
Peacocke (1993) también reconoce que la "nalidad última del ser no es me-
ramente estructural ni individual, sino profundamente relacional, encontran-
do en el Espíritu Santo el principio que vivi"ca y vincula toda realidad. Estas 
propuestas convergen con el pensamiento cientí"co actual al asumir que el 
universo evoluciona a través de redes de interdependencia y cooperación, 
pero lo amplían teológicamente al a"rmar que esa relacionalidad encuentra 
su plenitud y sentido último en la comunión amorosa con Dios que el Espí-
ritu mismo realiza.

4.4. El amor como alfa y omega

El alma de toda la realidad es el amor. No cualquier amor, sino el amor eter-
no y personal que constituye el ser mismo de Dios (1 Jn 4,8). Esta verdad 
no se añade externamente al misterio trinitario, sino que brota de su misma 
esencia: el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo existen en una comunión de 
amor que desborda hacia la creación. Cada Persona divina actúa con una 
impronta particular en la orientación del universo. El Padre establece el or-
den que da consistencia al ser. El Hijo conduce todo a su plenitud. El Espíritu 



344 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Santo vincula lo diverso y lo llama a la unidad. Sin embargo, más allá de esta 
distinción de apropiaciones, la "nalidad última permanece indivisa: toda la 
creación ha sido llamada a participar de la vida del Dios trino.

Este amor no es una fuerza impersonal, es comunión real, donación mutua, 
apertura fecunda. Por ello, el universo no ha sido creado solo para existir 
o alcanzar su perfección sino para participar en una relación viva con Dios. 
Desde las primeras páginas del Génesis hasta la visión "nal del Apocalip-
sis, el mensaje es claro: el mundo camina hacia la comunión plena con su 
Creador.

Contemplar esta "nalidad nos llena de asombro. Todo lo que existe encuen-
tra su sentido más profundo en este destino: ser acogido en el Amor que no 
tiene ni principio ni "n. La Trinidad no solo da origen al cosmos. También lo 
atrae, lo sostiene y lo transforma, conduciéndolo hacia su cumplimiento en 
la alegría sin término de su propio ser.

Así, el Amor no es solo el alfa y el omega en un sentido simbólico. Es el 
origen, la dirección y la plenitud del camino. Todo ha salido de Dios, todo 
encuentra su forma en Dios, y todo está llamado a volver a Dios. 

Esta intuición, según la cual el amor trinitario constituye tanto el origen 
como el destino del universo, ha sido tratada por diversos cientí"cos-teólo-
gos contemporáneos, que reconocen en el dinamismo del cosmos la huella 
de un amor personal. El universo no es, pues, fruto del azar ni de una ne-
cesidad ciega, sino expresión de un designio amoroso que lo orienta hacia 
la comunión. La inteligibilidad del mundo, su apertura a la novedad y su 
capacidad para generar vida y conciencia son para Polkinghorne (2007) sig-
nos de un propósito que tiene su fuente en el Amor eterno de Dios. En esta 
misma línea, Delio (2013) propone que el amor es la energía uni"cadora que 
impulsa la evolución hacia la plenitud en Cristo, en quien todo alcanza su 
realización de"nitiva. Edwards (2014), por su parte, destaca que el Espíritu 
Santo es quien une y transforma toda la creación, posibilitando una historia 
de comunión con Dios. En estas visiones convergen ciencia y teología: el 
cosmos, en su estructura relacional y abierta, re!eja un origen y una meta 
que no son meramente físicos, sino profundamente personales. Así, el amor, 
entendido como comunión trinitaria, no solo explica el porqué del universo, 
sino también hacia dónde se dirige.



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 345

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

TABLA 1. ANALOGÍAS SOBRE LA ACCIÓN DE LAS PERSONAS DIVINAS

Pregunta Perspectiva Analogía Elementos

¿Qué hacen? Física Cosmológica Manifestación: Materia  
– Información – Energía

¿Cómo lo hacen? Metafísica Ontológica Causa: Material – Formal  
– E"ciente / Final

¿Para qué lo hacen? Escatológica Teleológica Finalidad: Estructural  
– Perfectiva – Relacional

5. CONCLUSIONES

Esta aproximación, basada en nuevas analogías, abre un camino de entendi-
miento más profundo del misterio de Dios, que es uno en esencia, pero trino 
en personas, y revela cómo las acciones divinas se entrelazan en una relación 
de entrega mutua, continua y total. Hemos analizado cómo es posible esta-
blecer un cierto paralelismo entre las “ventanas” por las que nos asomamos 
a la realidad (materia, energía e información) y los modos de participación de 
las divinas Personas en la creación y en la vida espiritual. Asimismo, hemos 
presentado el papel del Padre como origen (causa material), el del Hijo como 
revelador del designio divino (causa formal) y el del Espíritu Santo como el 
vivi"cador (causa e"ciente) de la santi"cación, constituyendo la unidad del 
Dios-Amor la causa "nal de todo lo creado. Por último, hemos establecido 
una asociación entre las "nalidades (estructural, perfectiva y relacional) como 
“guías” de acción de cada una de las Personas Divinas, pero donde todas 
ellas se encuentran inseparablemente unidas igualmente en el Amor. 

Este ejercicio de re!exión pretende ofrecer elementos que contribuyan a una 
mejor comprensión del misterio de Dios desde categorías "losó"co-cientí"-
cas. Sin embargo, su mayor valor no reside, posiblemente, en la claridad con-
ceptual que pueda aportar, sino en la capacidad de suscitar asombro ante la 
acción de Aquel que, siendo invisible, se hace presente en todo lo que existe. 
En toda búsqueda sincera de verdad, belleza o bondad se percibe un eco 
de la comunión trinitaria. Reconocer esa huella en la dinámica del mundo 
enriquece la comprensión, suscita la admiración y conduce a la adoración del 
Dios vivo, cuya acción amorosa sostiene y transforma toda la realidad.



346 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Referencias

 – Agustín de Hipona. (2007). La Trinidad (J. Marías, Trad.). BAC. (Obra original 
publicada en 417). 

 – Agustín de Hipona. (1999). La ciudad de Dios (M. J. Torralba, Trad.). BAC. 
(Obra original publicada ca. 426) 

 – Alastair, R. (1988). Física cuántica. ¿Ilusión o realidad? Alianza Editorial. 
 – Aristóteles. (1975). Metafísica (P. de Azcárate, Trad.). Espasa-Calpe. (Obra ori-

ginal publicada ca. 350). 
 – Augustine, D. C. (2023). The Spirit of Pentecost and the Future of Crea-

tion: Re!ection on Steven M. Studebaker’s Pneumatological Proposal from 
an Eastern European Perspective. Pneuma, 45(3-4), 451-465. https://doi.or-
g/10.1163/15700747-bja10102

 – Balthasar, H. U. von. (1982). Theo-Drama: Theological Dramatic Theory, Vol. 
II: The Dramatis Personae: Man in God. Ignatius Press. 

 – Balthasar, H. U. von (1985). Teodramática I: La acción. Encuentro. 
 – Barbour, I. G. (1997). Religion and Science: Historical and Contemporary Is-

sues. Harper SanFrancisco. 
 – Barrow, J. D. (2007). New Theories of Everything: The Quest for Ultimate 

Explanation. Oxford University Press. 
 – Benedicto XVI. (2006). La Trinidad es amor. San Pablo. 
 – Ben-Naim, A. (2011). La entropía desvelada: El mito de la segunda ley de la 

termodinámica y el sentido común. Tusquets Editores. 
 – Boff, L. (1986). La Trinidad, la sociedad y la liberación. Sal Terrae. 
 – Bracken, J. A. (2001). The One in the Many: A Contemporary Reconstruction 

of the God-World Relationship. Eerdmans. 
 – Bracken, J. A. (2014). The World in the Trinity: OpenEnded Systems in Scien-

ce and Religion. Fortress Press. 
 – Clayton, P. (2004). Mind and Emergence: From Quantum to Consciousness. 

Oxford University Press. 
 – Coakley, S. (2013). God, Sexuality, and the Self: An Essay ‘On the Trinity’. 

Cambridge University Press. 
 – Conferencia Episcopal Española. (2003). Catecismo de la Iglesia Católica (2ª 

ed.). BAC (Obra original publicada en 1992). 
 – Delio, I. (2013). The Unbearable Wholeness of Being: God, Evolution, and the 

Power of Love. Orbis Books. 
 – Delio, I. (2014). Cristo en evolución. Sal Terrae. (Obra original publicada en 

2003). 
 – Dodds, M. J. (2012). Scienti"c Vetoes and the “Hands-off” God: Divine Im-

manence, Quantum Mechanics, and the Search for a Better Way. Theology 
and Science, 10(1), 89-94. https://doi.org/10.1080/14746700.2012.639216



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 347

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Dodds, M. J. (2017). Unlocking Divine Action: Contemporary Science and 
Thomas Aquinas. Catholic University of America Press. 

 – Edwards, D. (2006). El Dios de la evolución. Una teología trinitaria. Sal Terrae. 
 – Edwards, D. (2010). How God Acts: Creation, Redemption and Special Divine 

Action. Fortress Press. 
 – Edwards, D. (2014). Partaking of God: Trinity, Evolution, and Ecology. Litur-

gical Press. 
 – Edwards, J. (2003). An Essay on the Trinity. Yale University Press (Obra origi-

nal publicada en 1758). 
 – Feser, E. C. (2014). Scholastic Metaphysics: A Contemporary Introduction. 

Editiones Scholasticae. 
 – Fritzsch, H. (1994). Los quarks, la materia prima de nuestro Universo. Alianza 

Universidad. 
 – Gell-Mann, M. (2003). El quark y el jaguar: Aventuras en lo simple y lo com-

plejo. Tusquets Eds. 
 – Giles, K. N. (2012). The Eternal Generation of the Son: Maintaining Ortho-

doxy in Trinitarian Theology. InterVarsity Press. 
 – Gregersen, N. H. (2013) God, Information, and Complexity: From Descriptive 

to Explorative Metaphysics, Theology and Science, 11(4), 394-423, https://
doi.org/10.1080/14746700.2013.866475 

 – Gregorio de Nisa. (2006). Sobre la Trinidad. En M. González (Ed.), Teología 
patrística griega (pp. 112-145). Ciudad Nueva. (Obra original publicada en 
380). 

 – Gregorio Nacianceno (1996). Discursos teológicos. BAC. (Obra original publi-
cada en 381). 

 – Hart, D. B. (2013). The Experience of God: Being, Consciousness, Bliss. Yale 
University Press. 

 – Hartshorne, C. (1948). The Divine Relativity: A Social Conception of God. 
Yale University Press. 

 – Haught, J. F. (2000). God After Darwin: A Theology of Evolution. Westview 
Press. 

 – Haught, J. F. (2010). Making Sense of Evolution: Darwin, God, and the Dra-
ma of Life. Westminster John Knox Press. 

 – Heller, M. (2009). Ultimate Explanations of the Universe. Springer. 
 – Hoke, K. L., Zimmer, S. L., Roddy, A. B., Ondrechen, M. J., Williamson, C. 

E., & Buan, N. R. (2022). Reintegrating Biology Through the Nexus of Ener-
gy, Information, and Matter. Integrative and comparative biology, 61(6), 
2082-2094. https://doi.org/10.1093/icb/icab174

 – Jain, S. (2023, junio 5). What is data vs. what is information. Bloom!re. ht-
tps://bloom"re.com/blog/data-vs-information/ 

 – Juan Pablo II (1979). Redemptor Hominis. San Pablo. 



348 MARCOS RUIZ SOLER 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Juan Pablo II (1980). Dives in Misericordia. San Pablo. 
 – Juan Pablo II (1986). Dominum et Vivi!cantem. San Pablo. 
 – Juan Pablo II (1998). Fides et Ratio. San Pablo. 
 – Koss‐Chioino, J., (2006) “SPIRITUAL TRANSFORMATION, HEALING, AND 

ALTRUISM: INTRODUCTION TO THE SYMPOSIUM”, Zygon: Journal of Re-
ligion and Science 41(4), 869-876. doi: https://doi.org/10.1111/j.1467-
9744.2006.00784.x

 – Krzanowski, R. (2024) Information and Biblical Logos Revisited. Theology and 
Science, 22(3), 474-484. https://doi.org/10.1080/14746700.2024.2359188 

 – Landauer, R. (1961). Irreversibility and heat generation in the computing pro-
cess. IBM Journal of Research and Development, 5(3), 183-191. https://doi.
org/10.1147/rd.53.0183 

 – Lewis, C. S. (2000). Mere Christianity. HarperOne. 
 – Liu, J., Lu, J., Wang, C., & Jiang, J.-H. (2024). Inferring general links between 

energetics and information with unknown environment. Physical Review Re-
search, 6(3), 033202. https://doi.org/10.1103/PhysRevResearch.6.033202

 – Marmion, D., & Van Nieuwenhove, R. (2010). An Introduction to the Trinity. 
Cambridge University Press. 

 – McKee, T., & McKee, J. R. (2020). Energy. In Human Ecology: How Nature 
and Culture Shape Our World (Chapter 4). Oxford University Press. 

 – Peacocke, A. (1993). Theology for a Scienti!c Age: Being and Becoming - Na-
tural, Divine and Human. SCM Press. 

 – Peacocke, A. (2001). All That Is: A Naturalistic Faith for the Twenty-First Cen-
tury. Fortress Press. 

 – Peacocke, A. (2008). Los caminos de la ciencia hacia Dios. EL !nal de toda 
nuestra exploración. Sal Terrae. 

 – Penrose, R. (1995). La nueva mente del emperador: La teoría de la conciencia 
y la física fundamental. Editorial Crítica. 

 – Polkinghorne, J. (1994). Science and Christian Belief. SPCK. 
 – Polkinghorne, J. (2007). Explorar la realidad. La interrelación de ciencia y re-

ligión. Sal Terrae. 
 – Rahner, K. (1961). Escritos de Teología I. Taurus. 
 – Rahner, K. (2005). Sobre la inefabilidad de Dios. Herder. 
 – Ratzinger, J. (2000). Introducción al cristianismo. Ediciones Sígueme. 
 – Ricardo de San Víctor. (2004). De Trinitate. Editorial Monte Carmelo. (Obra 

original publicada en 1175). 
 – Rovira-Belloso, J. M. (1998). Tratado de Dios Uno y Trino. Secretariado Trini-

tario. 
 – Sayés, J. A. (2013). Comprender la Trinidad. San Pablo.
 – Seife, C. (2009). Descodi!cando el universo. Ellago.
 – Swain, S. R. (2020). The Trinity: An Introduction. Crossway.



 LA ACCIÓN DEL DIOS INVISIBLE: NUEVAS ANALOGÍAS PARA PENSAR… 349

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Tabaczek, M. (2019). Emergence: Towards a New Metapyhsics and Philoso-
phy of Science. University of Notre Dame Press.

 – Tegmark, M. (2014). Our Mathematical Universe: My Quest for the Ultimate 
Nature of Reality. Knopf.

 – Teilhard de Chardin, P. (1955). El fenómeno humano. Ediciones Mondadori.
 – Tertuliano. (2002). Contra Praxeas. En A. Piolanti (Ed.), Tratados teológicos 

trinitarios (pp. 51-89). BAC. (Obra original publicada en 215).
 – Tomás de Aquino. (2005). Suma Teológica (Vol. I). BAC. (Obra original publi-

cada en 1265).
 – Torrance, T. F. (1996). Theological and Natural Science. Oxford University 

Press. 
 –  Vopson, M. M. (2019). The mass-energy-information equivalence principle. 

AIP Advances, 9(9), 095206. https://doi.org/10.1063/1.5123794
 – Vopson, M. M. (2022). Experimental protocol for testing the mass-energy-in-

formation equivalence principle. AIP Advances, 12(3), 035311. https://doi.
org/10.1063/5.0087175 

 – Weinberg, S. (2016). Los tres primeros minutos del universo. Alianza Edito-
rial.

 – Whitehead, A. N. (1956). Proceso y realidad. Editorial Losada. (Obra original 
publicada en 1929).

 – Yong, A. (2012). The cosmic breath: Spirit and nature in the Christianity-Bu-
ddhism-science trialogue (Vol. 4). Brill. https://doi.org/10.1163/9789004 



Matemáticas y religión
Nuestros lenguajes del signo y el símbolo

Javier Leach, SJ

Matemáticas y religión

*a�ier ,ea��Q 3*
)3"NP FDEIEAI?F@I>F;AI;
5ni�ersidad 0onti
i�ia #omillasQ 
3al 4erraeQ ?;>>N

%l �s� �e leng�a�es �i
erentes ��r �arte �e cientă
ic�s y teól�g�s es m�c�as �eces
el �rigen �e �i
ic�lta�es �e c�m�rensión entre ell�sN Matemáticas y 2eligión
�reten�e ay��ar a s��erar estas �rec�as en la c�m�rensión y lle�ar el �iál�g� ��r
camin�s lingŇăstic�s n�e��s y m�t�amente enri��ece��resN
%n este li�r�Q *a�ier ,eac�Q matemátic� y �es�itaQ �ace �n s�gerente est��i� �e la
e��l�ción �istórica �el leng�a�e �e las matemáticas y s� in
l�encia en la e��l�ción
�e l�s leng�a�es �e la meta
ăsica y la te�l�găaN

edit@comillas.edu
https://tienda.comillas.edu
Tel.: 917 343 950 

SERVICIO DE PUBLICACIONES

Nuestros lenguajes del signo
y el símbolo



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  351-374

COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES
As a Science of Fossils

Leopoldo Tillería Aqueveque
Universidad Bernardo O’Higgins (UBO), Chile
leopoldotilleria@gmail.com / https://orcid.org/0000-0001-5630-7552

Recibido: 14 de septiembre de 2025
Aceptado: 20 de noviembre de 2025

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.006

RESUMEN: Se desarrolla una analítica de la obra pictórica del artista japonés contempo-
ráneo Nobu Okanoya. Para esto, se recurre al método de caso paradigmático (Flyvbjerg, 
2006) y a un breve encuadre basado en la teoría teleológica de Kant. Se analizan del 
japonés dos obras que simulan la presentación de dos fósiles de alguna era geológica del 
planeta. Esta simulación expone tal grado de perfección, incluido un cierto logos orga-
nizador, que la simulación del artista resulta enteramente verosímil, de donde las obras 
analizadas se convierten en una performance a medio camino entre la ciencia y el arte. 
En una verdadera teleología artística, Okanoya, deliberadamente o no, recurre al célebre 
concepto del “como si” para elaborar una obra "gurativo-hiperrealista del sub-género 
pintura de fósiles, que pareciera fusionar estética y ciencia. Las conclusiones rati"can la 
hipótesis inicial, es decir, que, en plena post-posmodernidad, los encuentros posibles en-
tre ciencia y arte todavía están por descubrirse y, sobre todo, por admirarse.
PALABRAS CLAVE: ciencia, fósil, hiperrealismo, Nobu Okanoya, retrofuturismo.

ABSTRACT: This paper analyzes the pictorial work of contemporary Japanese artist Nobu 
Okanoya. To this end, the paper employs the paradigmatic case method (Flyvbjerg, 2006) 
and a brief framework based on Kant’s teleological theory. Two of the Japanese artists’ 
works that simulate the presentation of two fossils from a particular geological era of 
the planet are analyzed. This simulation exhibits such a degree of perfection, including a 
certain organizing logos, that the artist’s simulation is entirely plausible, thereby transfor-
ming the analyzed works into a performance halfway between science and art. In a true 
artistic teleology, Okanoya, deliberately or not, resorts to the famous concept of “as if” to 
elaborate a "gurative-hyperrealistic work of the fossil painting sub-genre, which seems to 
merge aesthetics and science. The conclusions con"rm the initial hypothesis, that is, that, 
in the midst of post-postmodernity, the possible encounters between science and art re-
main to be discovered and, above all, to be admired.
KEYWORDS: science, fossil, Hyperrealism, Nobu Okanoya, Retrofuturism.



352 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

1. INTRODUCCIÓN

Lo usual en el mundo de la pintura —antigua, clásica, moderna o post-pos-
moderna—, es que los bodegones, retratos, paisajes, gra"tis u obras asocia-
das al realismo, al futurismo e inclusive a la pintura abstracta u otros géneros 
y estilos, sean percibidos con cierta verosimilitud en virtud de la representa-
ción que se muestra. En otros términos, que sepamos, con una buena do-
sis de certidumbre, que el tipo de obra que tenemos ante nuestros ojos se 
corresponda con lo que razonablemente suponemos de ella. Es decir, que 
hallemos en el cuadro cierta verdad de la representación: 

Para comprender el hondo sentido del término ‘auténtica represen-
tación’ hemos de tener en cuenta, por un lado, que ‘auténtico’ es 
aquello que está vinculado con el origen y con la capacidad originan-
te [authentikós], y por otro, que una auténtica representación guarda 
relación con la verdad, entendida como desvelamiento [αλήθεια]. So-
brevuela el consabido sentido que Heidegger y Gadamer otorgaron al 
concepto de representación: medio a través del cual lo representado 
se hace presente en su esencia haciendo posible su reconocimiento. 
(García-Sánchez et al., 2023, p. 2)

Sin embargo, por una vía, por decirlo así, opuesta a esta epistemología natu-
ralista de la obra, a esta ontología de la esencialidad, observamos un razona-
miento y una práctica en que lo natural signi"ca —justamente— atenernos 
a la ilusión que se representa. Es decir, tener a la ilusión como una suerte 
de embrujo o encantamiento, no como una representación de la verdad. 
De cara al arte contemporáneo, y tal como sentencian Greenberg y Tobón 
(2020), la pintura y la escultura, las artes de la ilusión por excelencia, han 
alcanzado una facilidad tal que las haría in"nitamente susceptibles a la ten-
tación de emular los efectos, no sólo de la ilusión, sino de otras artes. La 
pintura no sólo es capaz de imitar a la escultura, y la escultura imitar a la 
pintura, sino que ambas pueden intentar reproducir los efectos de la literatu-
ra. Y esto, sin mencionar las posibilidades miméticas del cine (Calhau, 2023) 
o de cierto tipo de performances (Firincioğlu, 2021).

En esta encrucijada de panorámicas respecto de lo que en realidad proyecta 
la obra, nos enfrentamos a la pintura contemporánea del artista japonés 
Nobu Okanoya, y, por medio de él, a una estética sorprendente, que de en-
trada nos golpea precisamente con la duda acerca de qué es verdaderamen-
te lo que estamos mirando en sus piezas. Ahora, no toda la obra del japonés 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 353

desarrolla el estilo de las dos piezas que hemos escogido, pero las que han 
sido incluidas en él, comparten criterios estéticos y ontológicos fundamenta-
les: (i) ambas impresionan como fósiles de animales de periodos geológicos 
de millones de años antes de la aparición del hombre, o sea, su estética 
sería una especie de “estética paleontológica”; (ii) las dos obras comparten 
el mismo estilo de composición y paleta cromática, además de una zona de 
conceptos propia de las imágenes de fósiles reales, es decir, descripciones 
cientí"cas expresadas con símbolos o en un código, en principio, descono-
cido, y (iii) parecen ser imágenes de fósiles intervenidas por la ciencia, pues 
todas se aprecian con cada una de sus estructuras completas, lo que no es 
común en fósiles recién descubiertos, pero sí en fósiles preparados y ensam-
blados en laboratorio.

El artículo se describe como una analítica de las obras de Okanoya, en lo 
puntual, como una suerte de síntesis entre la teoría teleológica de Kant 
(1992) y una panorámica estética "gurativista. La inclusión de la teleología 
kantiana tiene que ver, dicho en corto, con que el "lósofo de Königsberg 
advierte que “todas las disposiciones naturales de las criaturas están destina-
das a desarrollarse plenamente de acuerdo con su [propia] "nalidad” (Arias, 
2021, p. 131). A decir verdad, esta última epistemología de Kant —que vie-
ne a completar la explicada en la primera Crítica— funciona como un gi-
gantesco supuesto o analogía, en cuanto adjudica, sólo con miras a nuestra 
razón, una determinada regulación externa (causas, efectos, "nalidad objeti-
va) al devenir de la naturaleza. Sostiene Kant (1992): 

En efecto, aducimos un fundamento teleológico cuando adjudicamos 
al concepto del objeto, cual si él fuese hallable en la naturaleza (y no 
en nosotros), causalidad con respecto a un objeto, o más bien nos re-
presentamos la posibilidad del objeto por analogía con una causalidad 
semejante (tal como la que hallamos en nosotros), en consecuencia, 
de lo cual pensamos a la naturaleza como si fuera técnica en virtud de 
una facultad propia. (p. 292)

En tal sentido, si consideramos que Okanoya ha diseñado estas obras como 
si se trataran, en de"nitiva, de fósiles reales, dándole al como si una con-
dición apofántica, entonces, si lo vemos bien, encontramos en dichas pie-
zas una extraña disposición a ser vistas como algo que a decir verdad no 
son: criaturas fosilizadas del reino animal. Es lo mismo que decir que siendo 
obras de arte, esto es, artefactos técnico-artísticos, les han sido administra-
das determinadas condiciones estéticas para que nuestra razón sea capaz de 



354 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

concebirlas como imágenes posibles de ciertos periodos geológicos. Tendría-
mos, pues, en el trabajo de Okanoya, obras de arte como si fueran fósiles 
animales, de igual manera como en la teleología de Kant (1992) el concepto 
de una cosa como "n natural “es un concepto que subsume la naturaleza 
bajo una causalidad que sólo es pensable mediante razón, para juzgar, de 
acuerdo con ese principio, sobre aquello que del objeto está dado en la ex-
periencia” (p. 325). Es decir, la idea de una “generación intencional” (Kant, 
1992, p. 327) que regule, para nuestra facultad de juzgar re!exionante, la 
organización de los productos de la naturaleza.

Con relación a esta paradójica forma de comprender la estética del japonés, 
para la que la teleología de Kant nos sirve meramente como una analogía, 
creemos posible establecer la siguiente hipótesis inicial: “Parte de la obra del 
artista visual japonés Nobu Okanoya —la referida a fósiles de animales pre-
históricos— representa un estilo "gurativo-geológico-materialista, en el que 
se fusionan estética y conocimiento”.

Ahora bien, el artículo se organiza de la siguiente manera: introducción; en-
cuadre teórico (en el que se sintetizan siete conceptos claves de la teleología 
kantiana); metodología; desarrollo (en el que se realiza la analítica propia-
mente tal de las obras del japonés); conclusiones; y referencias.

2. ENCUADRE TEÓRICO

Enseguida, expondremos cinco pasajes de la “Crítica de la facultad de juzgar 
teleológica” y dos comentarios adicionales: uno de Jáuregui (2025) y otro de 
Clayton Jr. (2023), que se re"eren a la teleología de Kant desde el punto de 
vista de la relación entre "n y causalidad y desde la mecánica epistemológica 
de la "nalidad natural, respectivamente.

1.° Dice Kant (1992) en el § 63 (“De la conformidad a "n relativa de la natu-
raleza a diferencia de la interna”):

La experiencia conduce nuestra facultad de juzgar hacia el concepto 
de una conformidad a "n objetiva y material, esto es, hacia el concep-
to de un "n de la naturaleza, pero sólo cuando hay que juzgar una 
relación de causa a efecto que nos hallamos facultados a considerar 
como legal solamente si a la causalidad de la causa le suponemos la 
idea del efecto como la condición de posibilidad de éste que se halla 
en el fundamento de aquella misma [causa] (p. 298).



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 355

2.° Se indica en el § 65 (“Las cosas, en cuanto "nes naturales, son seres 
organizados”): “Más bien se organiza ella a sí misma, y en cada especie de 
sus productos orgánicos, por cierto, con arreglo a un mismo ejemplar en [su] 
conjunto, pero también con desviaciones convenientes, que la autoconserva-
ción requiere según las circunstancias” (Kant, 1992, p. 305).

3.° Señala el "lósofo en el mismo parágrafo:

Los seres organizados son, pues, los únicos en la naturaleza, que, aun 
cuando se los considere por sí mismos y sin relación con otras cosas, 
tienen que ser pensados como posibles sólo en cuanto "nes de aqué-
lla, y los primeros en suministrar realidad objetiva al concepto de un 
!n que no es uno práctico, sino un "n de la naturaleza, y, por ese me-
dio, a la ciencia natural el fundamento para una teleología, es decir, 
un modo de juzgar sus objetos con arreglo a un principio particular, 
que de otro modo no se estaría autorizado a introducir en ella (porque 
no puede en absoluto inteligirse a priori la posibilidad de una semejan-
te especie de causalidad) (Kant, 1992, p. 306).

4.° Parafraseando a Kant (1992) respecto de lo expuesto en el § 67 (“Del 
principio del enjuiciamiento teleológico sobre la naturaleza en general como 
sistema de "nes”), podemos enfatizar que en la naturaleza es dable una 
potencia creadora de productos que sólo podemos pensar basados en el 
concepto de causas "nales; pues bien, una vez reconocido este movimiento 
de la razón, la inercia intelectual nos lleva más allá, en búsqueda de otro 
principio para la posibilidad de estos productos como partes de un sistema 
de "nes, uno que sobrepase el mundo sensible, esto es, un principio supra-
sensible cuya unidad no solamente deba ser considerada como válida con 
relación a ciertas especies de seres naturales, sino asimismo para toda la 
naturaleza entendida como sistema.

5.° Apunta Kant (1992) en el § 77 (“De la peculiaridad del entendimiento 
humano, por la cual se nos hace posible el concepto de un "n natural”): 

Y aquí tampoco es necesario probar que un semejante intellectus ar-
chetypus sea posible, sino solamente que, por contraste con nuestro 
entendimiento discursivo, que ha menester de imágenes (intellectus 
ectypus), y [dada] la contingencia de una tal dotación, somos llevados 
a esa idea (de un intellectus archetypus), y que ella tampoco encierra 
contradicción (p. 337).



356 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

6.° Jáuregui (2025), por su parte, asevera lo siguiente sobre la relación entre 
mecanismo de la naturaleza y concepto de la razón en la segunda parte de 
la tercera Crítica:

Una cosa es un "n cuando la causalidad de su origen no puede ha-
llarse en el mero mecanismo de la naturaleza, sino que supone una 
causa cuya capacidad productiva está determinada por conceptos […]. 
Si encontramos, nos dice Kant, un hexágono dibujado en la arena de 
una tierra aparentemente deshabitada, advertimos que no puede ser 
el mero producto de la acción del viento, del agua del mar o de las 
huellas dejadas por algún animal conocido. Ninguna explicación me-
cánica es su"ciente para esclarecer su origen; sólo un concepto de la 
razón pudo haberlo causado (p. 4).

7.° Por último, observa Clayton Jr. (2023) sobre la mecánica de conocimiento 
de la "nalidad de la naturaleza:

La veracidad de la a"rmación kantiana de la “"nalidad de la naturale-
za en favor de nuestra facultad para conocerla” reside, por tanto, en 
que se trata de un medio teórico para el dominio subjetivo sobre lo 
objetivo, y no en que sea una solución al problema de la inducción de 
Hume ni la condición para la posibilidad del conocimiento subjetivo de 
lo empírico1 (p. 128).

3. METODOLOGÍA

Dada la particularidad de la hipótesis sugerida, hemos optado por el método 
de caso, a "n de desarrollar una analítica centrada en las dos obras selec-
cionadas de la serie de pinturas que el japonés ha colgado en su Instagram. 
El caso obviamente es el artista nipón Nobu Okanoya2. Las obras escogidas, 
mediante un muestreo de tipo teórico, son ambas del 2023 y no tienen títu-
lo, pero forman parte de la serie “Fósiles del Futuro”. Las dos pinturas están 
realizadas en acrílico sobre hojas secas e hilo.

1  Traducción propia.
2  Nobu Okanoya autorizó por escrito, vía Instagram, el uso de sus obras en este artículo 
académico.



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 357

En lo especí"co, el método seguido se alinea, además, con el método de 
caso paradigmático, que postula la idea de trascendencia a través del es-
tudio de determinados “ejemplares” o prototipos y el levantamiento hipo-
tético de una metáfora3 referente al ámbito de interés de la investigación 
(Flyvbjerg, 2006, p. 232). Como, en de"nitiva, se trata de hacer una ana-
lítica semejante a la aplicada por Kant (1992) en su “Crítica de la facultad 
de juzgar estética”, pero que impacte en el corazón de nuestra hipótesis, 
es necesario de"nir las categorías de análisis que examinaremos en el si-
guiente apartado. Tales categorías son: (i) composición y cromatismo de las 
obras; (ii) género y estilo pictórico; y (iii) ciencia asociada a los objetos de 
representación.

4. DESARROLLO

Como una de las posibilidades del muestreo teórico, se eligieron dos obras 
que ilustran dos especies prehistóricas bien diferentes, distinción hecha, en 
principio, sólo desde el punto de vista de su anatomía. Luego de una breve 
indagación bibliográ"ca, se llegó a la conclusión de que los fósiles represen-
tados corresponden a un Pterosaurio y a un Tiranosaurio rex. Dada la seme-
janza de la técnica con que ambas criaturas están pintadas, la analítica de las 
categorías se realizará simultáneamente para las dos piezas elegidas.

4.1.  1° digresión: acerca del Pterosaurio y el Tiranosaurio rex

Los Pterosaurios reciben su nombre del griego Pterosauria, que signi"ca “la-
gartos alados”. Aunque no eran dinosaurios en sentido estricto, sí se eng-
loban dentro del grupo denominado arcosaurios, que también incluye a los 
cocodrilos. Los Pterosaurios aparecieron durante el periodo Triásico y alcan-

3  Entenderemos lo que es metáfora según el modelo de Lakoff y Johnson (1986), quie-
nes plantean que pueden reconocerse dos grandes grupos metafórico-conceptuales: “las 
metáforas estructurales y las orientacionales; es decir, aquellos casos en que un concepto 
está estructurado metafóricamente en términos de otro, y aquellos casos en que un con-
cepto organiza un sistema global de conceptos en relación a otro. Rivano (1997) deno-
mina a ambos grupos metáforas ‘simples’ y ‘complejas’, pues quiere destacar —y eso es 
acertado— que las primeras caracterizan la relación entre dos conceptos (amor y viaje, por 
ejemplo) mientras que las segundas correlacionan un sistema (feliz/triste y arriba/abajo)” 
(Gende, 2016, p. 106).



358 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

zaron gran diversidad a lo largo de todo el Mesozoico, desapareciendo a 
"nales del Cretácico, hace unos sesenta y seis millones de años. Fueron los 
primeros vertebrados en desarrollar la capacidad de volar, millones de años 
antes que las aves. La gran mayoría de ellos se alimentaba de peces o insec-
tos, aunque es muy posible que también lo hicieran de pequeños vertebra-
dos terrestres. Si bien la mayoría de ellos eran de pequeño tamaño, algunos 
alcanzaron dimensiones inmensas, como los más de diez metros de enverga-
dura del Quetzalcoatlus, un género de Pterosaurio que vivió en lo que hoy es 
Norteamérica (Ruta de las Icnitas de Soria, s.f.). 

En una mirada más especí"ca, los Pterosaurios son anteriores a las aves por 
un margen considerable. Los primeros individuos aparecen en el registro fósil 
hace unos 215 millones de años, en el Triásico Superior, llegando a descu-
brirse más de 200 especies. Desde el punto de vista funcional podían volar, 
porque, al igual que las aves, sus huesos eran mayoritariamente huecos y 
estaban llenos de aire, lo que hacía que un animal corpulento, como ellos, 
resultase sorprendentemente liviano para su tamaño. Igualmente, hay que 
considerar los enormes agujeros en los costados de algunos cráneos de Pte-
rosaurios. Tales agujeros comprenden una fosa nasal muy agrandada y una 
segunda abertura llamada fenestra anteorbital. Esta estructura parece haber 
reducido el peso total de sus grandes cabezas (Osterloff, s.f.).

Por su lado, el Tiranosaurio rex (T-rex), tenía una reputación temible en todo 
el mundo debido a su tamaño, fuerza y agresividad, estatus que le daba su 
nombre: “rey de los lagartos tiranos”. Poseía una longitud aproximada de 
13,5 metros y un peso de más de 8 toneladas, transformándose en el mega-
depredador de su tiempo, con la mandíbula más fuerte conocida por la cien-
cia. Como superdepredador, se alimentaba de una gran variedad de otros 
animales como hadrosáuridos, anquilosaurios e incluso grandes saurópodos, 
usando su excelente oído y su agudizado sentido del olfato (Jurassic World 
Evolution, s.f.). A "n de cuentas, lo tenía todo para dominar su entorno. 
Con su cuerpo musculoso, el T-rex vagaba por su territorio sobre dos fuertes 
patas y la cabeza erguida. Además de cazar animales vivos, consumía cadá-
veres y, a veces, incluso se alimentaba de los de su misma especie. 

El T-rex evolucionó de forma ideal para triturar su comida, con un cráneo 
rígido que le permitía dirigir toda la fuerza de sus músculos a un solo mor-
disco, llegando a ejercer hasta seis toneladas de presión. Utilizaba sus 60 
dientes serrados, de unos 20 centímetros de largo cada uno, para perforar y 
extraer la carne, lanzando a su presa al aire y tragándola entera. Para evitar 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 359

el sobrecalentamiento, al aplastar a las presas con sus poderosas mandíbu-
las, este coloso del Triásico tenía aberturas en la cabeza para ayudar a en-
friar su cerebro, similares a las de los actuales caimanes (Mckeever, s.f.). En 
comparación con otros dinosaurios terópodos, el T-rex poseía un cráneo más 
grande y robusto. Experimentó cambios esqueléticos dramáticos a medida 
que iba creciendo, desde la cría hasta la edad adulta. Su cráneo inicialmente 
era muy delgado, con un hocico algo largo. Sin embargo, con la edad, el 
cráneo se volvió signi"cativamente más grande, el hocico se volvió romo y 
sus mandíbulas se volvieron muy fuertes y poderosas. De hecho, al observar 
el cráneo de un T-rex adulto y compararlo con el de otros terópodos de la 
época, se puede comprobar que sus mandíbulas habrían sido, además, mu-
cho más musculosas (Kowinsky, s.f.).

4.2.  Composición y cromatismo 

Se dijo que las obras del japonés correspondían a un fósil de un Pterosaurio 
(ver Figura 1) y a otro de un T-rex (ver Figura 2). Si nos "jamos bien en am-
bas piezas, caemos en la cuenta de que el armazón de estas criaturas está 
literalmente completo. Es decir, que, aunque se trate de fósiles, la materia 
orgánica del animal no logró ser remplazada a simple vista ni por minerales 
(hematita, calcita esparítica, hierro) ni por restos de sedimento circundan-
te. Las especies fosilizadas, pues, tienen virtualmente su esqueleto intacto, 
cuestión que hizo relativamente fácil la identi"cación del tipo de criatura 
pintada por el japonés.

Digamos que el lecho sobre el cual están representados los fósiles del Pte-
rosaurio y del T-rex es de un Rubio lino en la parte superior del fondo y 
de un amarillo canario en su parte inferior. Ambas tonalidades le dan un 
aspecto de verosimilitud importante a la piedra, a la porción de tierra o de 
barro, o a la sección de lecho de mar donde se preservó el organismo. De 
hecho, los hilos de la capa de material que conservó ambos fósiles se notan 
con total claridad y algo de brillo, y su resquebrajamiento, aparentemente 
ocurrido sobre la piedra, es tan sólido que no alcanza a romper ninguna 
parte o sección del espécimen. Así, los fósiles sobresalen casi como esque-
letos de un libro de Paleontología. Y tal vez eso es lo que pretenda Okano-
ya con la pureza de las imágenes. Como sea, los huesos de estos saurios 
están distribuidos de una manera análoga a como se haría con fósiles rea-
les, aunque, como se pergeñó, con un prurito de perfección anatómica que 
incluye un pequeño borde blanco alrededor de cada uno de los huesos y la 



360 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

FIGURA 1: SIN TÍTULO [DE LA SERIE FÓSILES DEL FUTURO]

Sin título (2023), Nobu Okanoya, Acrílico sobre hojas secas e hilo (Okanoya, 2023b).



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 361

presentación, en el caso del Pterosaurio, de todo el esqueleto en un marrón 
Cooper, que en algunas partes adquiere más y, en otras, menos luminosi-
dad. Lo que podría llamarse “la sombra interna de la "gura”, es decir, esa 
suerte de mancha que contornea al fósil sobre la capa terrestre donde se 
enterró, destaca en un marrón Cedar, pero, además, rellena cada uno de 
sus espacios internos, por ejemplo, el que bordea la columna vertebral y 
que se confunde con los vestigios orgánicos de las alas del “lagarto”.

En el caso del T-rex, el esqueleto tiene un color Cáscara de huevo, tor-
nándose más oscuro hacia el extremo de la cola. Al igual que el fósil del 
Pterosaurio, el del T-rex exhibe una especie de sombra interior que parece 
enterrarlo en la capa terrestre donde se depositó. Lo que llama la atención 
de este presunto fósil es la forma en que se conservó la estructura, pues, lo 
que podemos ver es el esqueleto de un T-rex en franca postura de cazador 
(aparentemente corriendo tras una presa), lo que sería más propio no de un 
fósil en el terreno de su a!oramiento, sino de la presentación del conjunto 
de su esqueleto en una sala de exposiciones de alguna facultad de Paleon-
tología. 

Ahora bien, desde la óptica de la composición general de las obras, es 
evidente que el artista ha querido mostrar a ambos fósiles justo en el cen-
tro de los respectivos cuadros, lo que, en nuestra opinión, coincide por 
completo con la idea de un espécimen en exhibición. A su vez, la “infor-
mación” que Okanoya ha puesto en torno a los dos esqueletos (once con-
ceptos o etiquetas en la pintura del Pterosaurio y nueve en la del T-rex), 
impresiona inicialmente como un conjunto de datos descriptivos o expli-
cativos de cada fósil. En otras palabras, como su clasi"cación cientí"ca. En 
todo caso, este aspecto lo abordaremos con un poco más de profundidad 
en la analítica de la tercera categoría de esta sección.

4.3.  Género y estilo 

A sabiendas de que el género de una pintura corresponde a la presencia de 
ciertos temas recurrentes que, lejos de ser búsquedas azarosas, responden a 
criterios concretos de valoración, como el retrato, el desnudo, el bodegón, 
el paisaje y la pintura religiosa (Artes Visuales, s.f.), pudiésemos perfecta-
mente catalogar las obras de Okanoya (y, por de"nición, todos sus cuadros 



362 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de fósiles) dentro del género de pintura animalista4. Sin embargo, creemos 
que la misma forma de la representación de los fósiles indica que no se trata, 
así sin más, de la típica pintura de una simple especie animal, sino de la ex-
presión estética de una imagen propia del régimen de la ciencia. Aquí, de la 
Paleontología. De este modo, a la serie de subgéneros (animales domésticos, 
pintura de caza, pintura de batallas, etc.) que hallamos dentro del género de 
la animalística, podemos agregar, como subgénero inédito, precisamente el 
de la pintura de fósiles, hallazgo más que relevante que aportaría el arte de 
Okanoya.

Pues bien, si asumimos que por estilo debemos entender un conjunto de 
técnicas, temáticas y enfoques que un grupo de artistas o una época de-
terminada utilizan para representar el mundo a través del arte, y que evo-
luciona o se transforma a medida que cambian los contextos históricos, las 
innovaciones tecnológicas y las perspectivas culturales (Arredondo, 2024), 
lo sensato es considerar la obra del japonés como parte del estilo "gurativo. 
En efecto, el estilo "gurativo, también llamado representacional, es un estilo 
artístico que, en lo medular, imita la realidad; sus obras de arte son recono-
cibles por presentar una apariencia externa en las que el modelo y el natural 
coinciden sin dar lugar a dudas. Como es obvio, el término "gurativo provie-
ne de “"gura”, que acá viene a equivaler a la representación de formas sin 
ningún tipo de limitaciones, puesto que los artistas representan tanto "gu-
ras humanas como animales, objetos, retratos y naturalezas muertas, pero 

4  La pintura animalista o Animalística es el tema artístico más antiguo de la historia del 
arte, remontándose a las primeras representaciones del arte rupestre y del arte mobiliar 
paleolítico. El hallazgo de los bisontes de la Cueva de Altamira por Marcelino Sanz de Sau-
tuola, inició el estudio de estas manifestaciones primitivas del arte, que in!uyeron incluso 
en la concepción del arte de los movimientos artísticos de "nales del siglo XIX y comienzos 
del siglo XX. Por otro lado, el denominado estilo orientalizante (extendido por distintas zo-
nas de la cuenca del Mediterráneo en la primera mitad del primer milenio) se caracterizó 
por una gran estilización y fantasía, también en las representaciones animalísticas. De he-
cho, los animales domésticos y las especies cinegéticas han sido las más representadas en 
el arte; siendo la principal el caballo. Entre las principales manifestaciones del arte equino 
están el retrato ecuestre, la pintura de caza, la pintura de batallas y otros subgéneros de la 
pintura de historia. Igualmente, hay numerosas representaciones de animales fantásticos, 
compuestos con partes de distintos animales, o de animales y seres humanos (teriomor"-
smo); bien míticos (Pegaso, centauros, sirenas, Lamassu, Quetzalcoatl, es"nges, quimeras, 
grifos, dragones) o simplemente imaginarios. Además de las piezas artísticas concebidas 
por sus autores como obras terminadas, se han conservado algunos extraordinarios ejem-
plos de apuntes, bocetos y estudios de animales, de maestros como Pisanello, Leonardo 
da Vinci y Durero (EcuRed, s.f.).



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 363

también paisajes y escenas (Capital del Arte, 2018). Se sigue, entonces, que 
el estilo con que podemos designar a la obra de Okanoya es el "gurativo, 
dado que la “"gura” de ambos fósiles pintados no sólo es la principal sino 
la única en las obras. No obstante, tal como ocurrió con la interpretación del 
género de estas piezas, con la determinación de su estilo sucede algo pareci-
do, pues si bien es cierto las representaciones del Pterosaurio y del T-rex son, 
en efecto, representaciones "gurativas (por el argumento ya expuesto), son, 
sobre todo, pinturas hiperrealistas5, puesto que su característica primordial 
es simular la exposición de fósiles verdaderos. 

Y esta simulación, esta presenciación estética como si fueran ambos espe-
címenes una imagen de la ciencia, se logra, ampliamente, a costa de un 
trabajo puntilloso del artista, que convierte una obra de arte en la imagen 
verosímil para un paper o para un informe de laboratorio de un grupo de 
paleontólogos.

4.4.  2° digresión: acerca del como si en la tercera Crítica de Kant

La "cción del como si se presenta ya en el corazón mismo de la primera Críti-
ca. En pleno “Apéndice a la Dialéctica Trascendental” se lee: “Por ello se dice, 
por ejemplo, que hay que considerar las cosas del mundo como si recibieran 
su existencia de una inteligencia suprema. De esta forma, la idea no es en 
realidad más que un concepto heurístico, no ostensivo” (Kant, 1998, p. 548).

5  El Hiperrealismo puede de"nirse como un movimiento artístico cuyo propósito es repre-
sentar la realidad con extrema precisión, utilizando técnicas avanzadas para crear imágen-
es que podrían pasar por fotografías. Los artistas hiperrealistas se concentran en escenas 
de la vida cotidiana, retratos y paisajes urbanos, capturando meticulosamente cada detal-
le del paisaje. En realidad, el Hiperrealismo busca la representación de detalles pormenori-
zados del entorno, a "n no sólo de demostrar el dominio técnico del artista sino también 
de re!ejar consistentemente tanto la percepción visual como los detalles más curiosos 
y fascinantes de la vida moderna (Gaia, 2024). Como sea, la comprensión de lo que es 
Hiperrealismo no deja de ser perturbadora: “En esencia, el arte del hiperrealismo intenta 
hacer lo imposible: se esfuerza por crear algo más real que la vida real y, al mismo tiempo, 
algo que en realidad no existe. No es de extrañar que haya recibido críticas mixtas de 
críticos e historiadores; sin embargo, también ha sido aplaudido por su ambición e inno-
vación, dos aspectos del arte que están en la base de la historia del arte. El hiperrealismo 
tiene como objetivo presentar su tema de la manera más realista posible mientras distor-
siona la realidad básica para crear un sentimiento inquietante y extraño en el espectador. 
El objetivo es lograr una realidad falsa totalmente creíble que deje al espectador con la 
sensación de que algo anda mal, similar a ver una imagen de un sueño” (Singh, 2023).



364 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

FIGURA 2: SIN TÍTULO [DE LA SERIE FÓSILES DEL FUTURO]

Sin título (2023), Nobu Okanoya, Acrílico sobre hojas secas e hilo (Okanoya, 2023a).

Luego, en relación al modelo teleológico, el "lósofo prusiano observará 
que la idea de organización del mundo como si proviniera del propósito 
de una mente superior, no pasa de ser un mero principio regulador de 
la razón, cuyo "n no es otro que llegar a la máxima unidad sistemática 
mediante la idea de causalidad "nal (Tillería, 2021). La "cción del como si 
muestra, por un lado, a una naturaleza como si estuviera destinada para 
nuestro juicio de lo bello o de lo sublime, y, por otro, a la totalidad del 
mundo natural como si estuviese organizada por un organismo superior. 
Vemos, entonces, que el recurso del como si logra, dada la misma arqui-
tectónica de la tercera Crítica, una conexión e"caz entre la Crítica estética 
y la Crítica teleológica. Especí"camente, en el ámbito de la "nalidad obje-
tiva, la "cción se desplaza del campo de nuestra relación cognitiva con las 
formaciones de la naturaleza al de las relaciones entre ellas mismas y su 
propia constitución interna. 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 365

Se trata, como se aprecia, de la "cción de la naturaleza como “mecanismo”. 
Ahora, a diferencia de una explicación de tipo físico-mecánica, fundada en 
la descripción de los “Principios metafísicos de las leyes de la naturaleza” 
y en la deducción trascendental de la primera Crítica, en la “Crítica de la 
facultad de juzgar teleológica” la consideración de la naturaleza como orga-
nismo equivale a la idea de un todo como fundamento de la posibilidad de 
las partes. Esta valoración de la naturaleza como un todo orgánico requiere 
de una extraña combinación de analogías que Kant administrará con un ojo 
puesto en la ciencia y el otro en el arte (Tillería, 2021). De ahí que Marques 
(1998), muy lúcidamente, pueda vincular en la tercera Crítica naturaleza y 
entendimiento: 

Sería conveniente, además, recordar que el principio especí"co de 
todo juicio re!exivo (estético o teleológico) es el de una técnica de la 
naturaleza, que nos hace considerar la naturaleza como si estuviera 
organizada según un principio inteligente que solo podemos represen-
tar por analogía con nuestro entendimiento (p. 226).

Desde una perspectiva deconstructiva, Derrida nos entregará una recepción 
del como si kantiano que lo aparta de las categorías ontológicas tradiciona-
les, por no decir de la realidad misma. Citamos en extenso por la precisión 
conceptual del franco-argelino:

El como si en Kant, observa Derrida, “dice nada menos que la "nali-
dad de la naturaleza, es decir, una "nalidad cuyo concepto… es uno 
de los más insólitos y de los más difíciles de delimitar. Pues, [Kant] 
señala, no es ni un concepto de la naturaleza ni un concepto de la 
libertad. Por consiguiente, este ‘como si’ sería por sí mismo… una es-
pecie de fermento deconstructivo, puesto que excede en cierto modo 
y no está lejos de descali"car los dos órdenes que con tanta frecuencia 
distinguimos y oponemos, el orden de la naturaleza y el orden de la 
libertad”. En este sentido, el como si ha sido siempre fundamental 
en la relación de nuestro entendimiento con los fenómenos sensibles, 
y, sin embargo, su misma operación hace problemático permanecer 
en una distinción tan determinante como la que hay entre libertad 
y naturaleza. Una tercera posibilidad, vinculada a la anterior, es en 
de"nitiva que el como si desempeña en realidad un papel igualmente 
determinante no sólo en el arte, sino que en las humanidades y en las 
ciencias en general (Montenegro, 2011, pp. 235-236).



366 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

4.5.  Retrofuturismo, Paleontología y arte contemporáneo

El Retrofuturismo es un movimiento artístico que se sirve de épocas pasadas 
y conceptos futuros. Está presente en la cartelería, el cine, el cómic, la pin-
tura, la literatura, los videojuegos o festivales de música, entre otros. Como 
movimiento artístico y social aparece por primera vez en 1983 gracias al 
editor Lloyd John Dunn. Después de tanto tiempo, esta corriente ha dado 
paso a diferentes vertientes o subgéneros. Aunque todos son diferentes, 
parten de una misma base: la realidad basada en el pasado y en el futuro, 
realidad que además bebe de la imaginación y de lo fantástico. Tales subgé-
neros son el Steampunk (que reemplaza la tecnología por la tecnología de 
las máquinas de vapor), el Dieselpunk (que combina la estética basada en el 
motor diésel de entreguerras por la tecnología futurista), el Atompunk (que 
condensa en su estética la era atómica, la era espacial y la cultura under-
ground estadounidense) y el Bitpunk (que comprende un entorno algo más 
cibernético, basado en los ordenadores, la informática y las luces de neón, y 
que en su ámbito social está marcado por diferentes fenómenos re!ejados 
en su obra: el movimiento feminista, el SIDA como pandemia y el terrorismo 
internacional) (Totenart, s.f.). Puntualmente, la estética Steampunk sería con-
secuencia de una tensión ambivalente entre mundos históricos y fantásticos, 
fusionados para crear universos retrofuturistas donde se palpa una reacción 
frente al desequilibrio modernista entre los hechos físicos y los sentimien-
tos. Visto así, la amalgama del estilo victoriano y la tecnología retrofuturista 
con"guran una “estética de difícil acomodo, pero de fácil ductilidad, donde 
la magia, irónicamente, parece explicada en términos cientí"cos, a partir de 
una aparente pátina lógico-racional […] donde lo pseudocientí"co otorga 
la misma credibilidad a la alquimia que a la mecánica ondulatoria” (Calzón, 
2023, p. 68).

Una visión similar es la de Aterenzani (2023), quien señala que el Retrofu-
turismo es una tendencia estética que se puede entender como un movi-
miento artístico con su origen en la añoranza del pasado, y que muestra 
la in!uencia de las representaciones de un futuro imaginado (a menudo 
descripciones utópicas o distópicas) producidas en una época anterior, pero 
vueltas a recrear. Sería, así, una expresión particular, caracterizada por la 
fusión de algunas estéticas pasadas de moda con la tecnología futurista. 
De esta manera, el Retrofuturismo exploraría los temas de tensión entre 
el pasado y el futuro, y entre los efectos alienantes y transformadores de 
la tecnología. El artista adoptaría el Retrofuturismo para progresar en su 
estilo, creando, mediante esta suerte de avance hacia el pasado, un con-



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 367

cepto atemporal y casi anacrónico al buscar inspiración para sus obras en 
aquellos supuestos futuros imaginarios creados muchos años atrás. Por úl-
timo, refrendaremos que el Retrofuturismo intenta reinterpretar cómo se 
imaginaba el futuro en décadas anteriores para compararlo con la realidad 
actual. Su objetivo principal, entonces, es explorar la relación entre el pa-
sado, el presente y el futuro a través del arte, la moda, la arquitectura y la 
tecnología. Todo ello, desde un punto de vista crítico, irónico e inclusive 
sarcástico (Maximoff, 2023).

A su vez, desde un prisma estrictamente estético o, lo que es igual, desde 
una estética retrofuturista, el arte contemporáneo ha consolidado una cone-
xión formal con la Paleontología precisamente mediante lo que se denomina 
paleoarte o aquella representación artística que permite imaginar el aspecto 
de formas de vida extinguidas que ningún ojo humano ha visto nunca (De 
Miguel y Strani, 2023). En efecto:

Si podemos imaginar el aspecto de un tiranosaurio o el de un nean-
dertal a partir de un simple fósil, es gracias a la suma de los estudios 
de los paleontólogos y de las reconstrucciones de los artistas que po-
nen su habilidad al servicio de esta ciencia. Podríamos decir que es 
una relación en la cual el artista se convierte en los ojos del cientí"co. 
Esta sinergia entre paleontología y arte se llama paleoarte, y es el tér-
mino acuñado en 1987 por el ilustrador cientí"co Mark Hallett para 
designar las artes visuales (ilustración, escultura y animación) que sir-
ven para representar objetivamente y con exactitud la vida del pasado, 
ya sea un animal, una planta, etc. (De Miguel y Strani, 2023).

Otro concepto que serviría para de"nir formalmente al paleoarte es el en-
tregado por Antón, para quien dicha técnica es la plasmación en imágenes 
de las hipótesis cientí"cas sobre las formas de vida del pasado, labor que 
implica una tensión entre dos fuerzas opuestas: “por un lado, la atención 
escrupulosa a los datos y por otro la imaginación, imprescindible para llenar 
los vacíos del registro fósil, que es tan rico como irremediablemente incom-
pleto” (como se cita en Museo Arqueológico y Paleontológico, 2024).

De este modo, el punto de encuentro entre la Paleontología y el arte de 
nuestro tiempo parece condensar —en iguales proporciones— evidencia 
cientí"ca y creatividad artística.



368 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

4.6.  Ciencia de la representación

Probablemente, nos hallamos aquí en la categoría de análisis más compleja de 
las tres que hemos de"nido. En efecto, lo que parecen re!ejar esos símbolos 
alrededor de las imágenes de ambos especímenes —siguiendo nuestra tesis hi-
perrealista— es cierta nomenclatura cientí"ca que identi"ca o clasi"ca algunas 
partes de sus estructuras, o describe la edad geológica a la que corresponden 
o, inclusive, detalla el nombre geológico de las rocas donde se encontraron.

Pues bien, cualquiera sea el alfabeto que especi"que las claves de ambos fó-
siles, lo concreto es que no escribiéndose en latín —el idioma de la ciencia— 
podría tratarse de cualesquiera de las escrituras o pictogramas vinculados a 
las culturas donde vivieron tales criaturas. Esta parece una hipótesis plausible 
si seguimos la intención hiperrealista de nuestro artista. Sin embargo, dado 
que el Pterosaurio vivió en todos los continentes del planeta, especialmente 
en terrenos cercanos a a!uentes o cuerpos de agua mayores, y el T-rex en el 
territorio que hoy equivaldría a Norteamérica, la estadística nos dice que las 
culturas que pudieron tomar contacto con estos fósiles son técnicamente mi-
llares. En cualquier caso, lo relevante está en las palabras del japonés al pre-
guntársele por estos símbolos protocientí"cos: “The future no one knows” 
(Okanoya, 2025). Es decir, según el propio artista, la simbología usada en las 
obras como si fuera terminología cientí"ca, aquella que usualmente indica el 
nombre de alguna parte de un organismo o, en este caso, de un fósil, resulta 
"nalmente desconocida (por no decir azarosa) para el espectador. 

Es cierto, no sabemos qué ha querido representar exactamente el japonés con 
estos símbolos, pero sí nos queda claro que perfectamente puede tratarse de 
un lenguaje ad hoc creado para ilustrar a los especímenes de la serie. Por de 
pronto, declarar, a propósito de los símbolos que acompañan a las imágenes, 
que “el futuro no lo conoce nadie” y titular al conjunto de pinturas colgadas 
en Instagram como “Fósiles del Futuro”, ya nos advierte de algún grado de 
Retrofuturismo en la estética de Okanoya. En otras palabras, nuestro artista 
pone en tensión dos aspectos cardinales de su obra, respondiendo justamente 
a la lógica de una estética retrofuturista: por una parte, la verdad de la "gura 
fosilizada, pintada ultradetalladamente con acrílico y que nos convence de 
que se trata, en efecto, de dos individuos de una era geológica del pasado; y, 
por otra, la expresión verosímil de una creación artística o epistemológica del 
futuro (incluso respondiendo a una realidad paralela) como lo es esa simbolo-
gía indescifrable con la que Okanoya ha completado sus acrílicos. 

En suma: el conocimiento cientí"co que pudiera detectarse en las obras de 
Okanoya está asociado, según lo hemos argumentado y nos ha revelado el 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 369

mismo artista, inobjetablemente a la estética retrofuturista. Claro, si Okanoya 
ha reconocido que esta simbología escrita en ambos fósiles tiene que ver con 
“un futuro que nadie conoce”, se sigue que el único modo de decodi"car o 
traducir esta forma de lenguaje es apelando a un futuro que presuntamente 
todavía no llega; y decimos presuntamente, porque hasta es probable que 
tales símbolos o etiquetas sean una mezcla o una modi"cación o, incluso, 
un calco de alguna lengua del pasado, conectada con el descubrimiento o la 
existencia de ambos especímenes. De esta manera, podría decirse que hay una 
ciencia bloqueada por la propia estética en juego, estética (la retrofuturista) 
que hace como si tal simbología fuese en realidad una etiqueta cientí"ca de 
los fósiles.

Así como, apelando a una extraordinaria verosimilitud, el como si funciona 
en el hiperrealismo del japonés mostrando sus acrílicos como fósiles verdade-
ros, así también los símbolos retrofuturistas (!echas, soles, peces, animales 
cuadrúpedos) que ha pintado en torno a las imágenes del Pterosaurio y el 
T-rex, funcionan como si fuera información clave en su descripción cientí"ca. 
Por cierto, si hiciéramos el ejercicio de conectar esta misteriosa simbología 
con algún tipo de alfabeto Paleolítico o Neolítico, podríamos concluir que 
es bastante probable que Okanoya haya querido mezclar, por alguna razón, 
tres tipos distintos de signos: (i) los provenientes de algunas pinturas rupes-
tres del Paleolítico Superior, como ciertas "guras que representan peces y 
ciempiés (en Pterosaurio) o animales cuadrúpedos y otras de forma huma-
noide (en T-rex); (ii) los que guardan alguna similitud con el Código Paleolí-
tico, compuesto por 32 trazos que se repiten, una y otra vez, en las paredes 
de cuevas de toda Europa (BBC Mundo, 2016), donde parecen coincidir Seg-
mented Cruciform y Positive Hand (en Pterosaurio), y Y-Sign y Flabelliform 
(en T-rex); y (iii) aquellos pictogramas que impresionan como una creación 
original del artista, diseñados en un estilo y bajo una extraña cosmología que 
da todos los visos de un protoalfabeto real.

4.7.  Fósiles y teleología

Ahora bien, y ya que podemos rotular como hallazgos relevantes de este es-
tudio las consideraciones (i) de un estilo hiperrealista en la pintura del artista 
japonés, y (ii) un sesgo retrofuturista en la escritura de las “etiquetas cientí-
"cas” de las dos obras, conviene dilucidar, en virtud del encuadre teórico, el 
alcance teleológico de estas primeras conjeturas.



370 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Kant nos decía en el § 63 de su “Crítica de la facultad teleológica”, que 
nuestra facultad de juzgar podía ver una "nalidad objetiva y material en la 
naturaleza, siempre y cuando nos percatásemos en un determinado organis-
mo de la existencia de una relación causa-efecto respecto de la misma natu-
raleza. Y esto, pensamos, es lo que ocurre cuando observamos los fósiles del 
Pterosaurio y del T-rex, en el sentido de que aceptamos la posibilidad de que 
una inteligencia distinta a la nuestra —por así decir, sobrenatural— ha con-
servado y diseñado la estructura de los organismos fosilizados de la manera 
en que Okanoya los expone: intactos, completos y perfectos. Tal "nalidad 
objetiva y material no es sino el propósito trascendental —propio de nuestra 
re!exión mental— de que dichos fósiles se hubiesen mantenido en esas con-
diciones más allá del paso de las distintas eras geológicas.

Por otra parte, en el § 65 de la Crítica teleológica, Kant sostenía que sólo los 
seres organizados podían ser pensados, de acuerdo al principio de "nalidad 
objetiva, como posibles en cuanto "nes de la naturaleza y, al mismo tiempo, 
como fundamento teleológico de la ciencia natural. En efecto, esto supone 
que los fósiles de Okanoya, o sea, aquellos organismos que como seres vivos 
mostraron una existencia objetiva, y, posteriormente, una existencia como fó-
siles también objetiva, sólo pueden ser entendidos como "nes de la naturaleza 
en la medida en que los consideremos organizados. Y eso es justamente lo 
que vemos en la imagen de los dos fósiles: en su relación con el material en el 
que se preservaron inalterados con el paso del tiempo y en la relación interna 
que muestran sus estructuras. Sólo vistas de este modo, ambas especies po-
drían ser tenidas también como fundamento teleológico de la Paleontología.

Así mismo, la teleología kantiana a"rma (§ 67 de la tercera Crítica) que ha-
bría dos “principios” que entrañarían el papel creador de la naturaleza: uno, 
que posibilitaría la creación de productos (u organismos) con base en la idea 
de “causas "nales”, y, otro, que supondría la posibilidad de relación de estos 
mismos productos como partes de un “sistema de "nes”. Con relación a la 
pintura de fósiles de Nobu Okanoya, el primero de estos “principios” ya fue 
revisado en el pasaje anterior, cuando argumentamos que los organismos 
que se “convirtieron” en los fósiles pintados existieron objetivamente pro-
ducto de una naturaleza que siguió el mecanismo de “causas "nales” y los 
determinó como "nes de la naturaleza. Sobre el segundo “principio”, nada 
mejor para demostrar la injerencia de esta idea suprasensible en la estética 
del japonés que la existencia de 24 pinturas de diferentes especies prehistó-
ricas en su cuenta de Instagram. Y cuando decimos especies diferentes nos 
referimos, desde luego, al encasillamiento de “Fósiles del futuro”, es decir, al 
equivalente del “sistema de "nes” de Kant en la nomenclatura de Okanoya.



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 371

5. CONCLUSIONES

Hay dos aspectos importantes que abordaremos en este último apartado: (i) 
la con"rmación o no de nuestra hipótesis inicial, y (ii) la formulación de la 
metáfora referida a un ámbito de interés del estudio.

En relación con nuestra hipótesis de trabajo, creemos conveniente reiterarla: 
“Parte de la obra del artista visual japonés Nobu Okanoya —la referida a 
fósiles de animales prehistóricos— representa un estilo "gurativo-geológi-
co-materialista, en el que se fusionan estética y conocimiento”. Al respecto, 
nuestra hipótesis podría dividirse en dos partes, para las que se han dado los 
argumentos necesarios y su"cientes. 

En primer lugar, el asunto del estilo pictórico de Okanoya se dilucidó al de-
mostrar que, correspondiendo sus obras al género de pintura animalista y 
al subgénero de pintura de fósiles, el estilo que muestra en sus trabajos, si 
bien es por naturaleza "gurativo —pues lo que exponen sus acrílicos son 
siempre "guras distinguibles— el sub-estilo que predomina en el retrato de 
los fósiles es sobre todo el hiperrealismo. El fundamento, como se explicó, 
tiene que ver con que es virtualmente imposible distinguir en las piezas de 
Okanoya si se trata verdaderamente de fósiles de animales prehistóricos o 
son representaciones de algún tipo de tales fósiles. Y esta duda no es baladí, 
pues, en de"nitiva, lo que hace es develar una nueva realidad, producida por 
la presentación de un modelo de un objeto real que, por momentos, queda 
desplazado precisamente del mundo real y cede por completo su lugar a un 
objeto hiperreal, del que no somos conscientes que es una simulación hasta 
que recibimos más información del entorno. 

Lo que hay, a la postre, es un ajuste de los conceptos de la hipótesis, puesto 
que el estilo de los acrílicos se ha rati"cado como "gurativo-hiperrealista del 
sub-género pintura de fósiles, y no exactamente como "gurativo-geológi-
co-materialista, tal como rezaba nuestra conjetura inicial. Sin embargo, si 
uno se "ja bien, la denominación “geológico-materialista” perfectamente 
puede reemplazarse —con cargo, primero, a la Paleontología, y, segundo, a 
la teleología kantiana— por el concepto de “pintura de fósiles”, de tal ma-
nera que la investigación parece haber alineado estética y ontológicamente 
los órdenes de los conceptos. 

En segundo lugar, yéndonos a la revisión de la segunda parte de la hipótesis, 
se decía que en el estilo "gurativo-geológico-materialista (término que ya 



372 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

sabemos debe ser remplazado por el de "gurativo-hiperrealista) se fusiona-
ban estética y conocimiento. Esta a"rmación, la de que estética y ciencia se 
funden en el estilo de Okanoya, ha tenido como principal argumentación la 
presencia en ambas obras de una suerte de simbología arcaica alrededor de 
las imágenes de los fósiles como si fuera terminología cientí"ca. Asumiendo 
que no podemos, por mucho que queramos, descifrar esa forma de lenguaje 
que el japonés ha puesto en ciertas partes de los acrílicos, resulta evidente 
que el recurso del como si equivale, en el mundo de la ciencia, al hiperrealis-
mo de las representaciones en el mundo de la estética.

En consecuencia, consideramos que la hipótesis inicial no sólo se ha con"r-
mado, sino que su corroboración ha permitido, siguiendo el modelo de Fly-
vbjerg (2006), el levantamiento de una metáfora del todo relevante referida 
al ámbito de interés del estudio. Esta metáfora es la siguiente: “La estética 
de Nobu Okanoya como ciencia de los fósiles”.

Referencias

 – Arias, M. (2021). Kant y la teleología de la naturaleza: acerca de la intención 
de la naturaleza en Idea para una historia universal en intención cosmopolita 
y la garantía de la naturaleza en Hacia la paz perpetua. Nuevo Itinerario. Vol. 
17, n° 2, pp. 127-158. https://doi.org/10.30972/nvt.1725717

 – Arredondo, L. (26 de septiembre de 2024). ¿Qué son los estilos de pintura? 
Lizette Arredondo. https://lizallegraart.com/estilos-de-pintura/

 – Artes Visuales (s.f.). Los géneros en pintura. https://artesvisuales.com.ar/
los-generos-en-pintura/

 – Aterenzani (19 de diciembre de 2023). Retrofuturismo. Ciberestética. https://
ciberestetica.wordpress.com/2023/12/19/retrofuturismo/

 – BBC Mundo (27 de noviembre de 2016). Código paleolítico que puede reve-
lar el origen de nuestra escritura. Nuevo Poder. https://www.nuevopoder.cl/
codigo-paleolitico-que-puede-revelar-el-origen-de-nuestra-escritura/

 – Calhau, S. (2023). El Aura de Nadie: la mimesis de la muerte en el cine. Vorá-
gine Revista Interdisciplinaria de Humanidades y Ciencias Sociales,5(9) 26-50. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.8404670

 – Calzón, J. (2023). Terrores retrofuturistas desde la mirada liminal steampunk: 
Especulación y fantasía en algunos relatos hispanos. Hélice, 9(2) 65-75. ht-
tps://www.revistahelice.com/revista_textos/n_35/CalzonGarcia-TerroresRetro-
futuristas.pdf



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 COMO CIENCIA DE LOS FÓSILES 373

 – Capital del Arte (10 de enero de 2018). Arte "gurativo - Características. Ca-
pital del Arte. https://www.capitaldelarte.com/arte-"gurativo-caracteristicas/

 – Clayton Jr., E. (2023). The Concept of Teleology in Kant, Hegel, and Marx. 
Con-Textos Kantianos (18), 127-133. https://doi.org/10.5209/kant.88890

 – De Miguel, D. y Strani, F. (11 de marzo de 2023). Paleoarte, el arte de resuci-
tar el pasado. Heraldo. https://www.heraldo.es/noticias/sociedad/2023/03/11/
paleoarte-arte-resucitar-pasado-1636860.html

 – EcuRed (16 de julio de 2019). En Animalística. https://www.ecured.cu/Ani-
mal%C3%ADstica

 – Firincioğlu, S. (2021). Notes on the performing arts. https://performideas.
com/2021/07/09/13-mimesis-and-performance/

 – Flyvbjerg, B. (2006). Five Misunderstandings About Case-Study Research. 
Qualitative Inquiry, 12(2), 219-245. https://vbn.aau.dk/ws/portal"les/por-
tal/3790172/BF_Qualitative_Inquiry_2006_vol_12_no_2_April_pp_219-245.
pdf

 – Gaia, O. (9 de julio de 2024). La difícil distinción entre realismo e hi-
perrealismo en el arte. ArtMajeur. https://www.artmajeur.com/es/
magazine/5-historia-del-arte/la-di"cil-distincion-entre-realismo-e-hiperrealis-
mo-en-el-arte/335695

 – García-Sánchez, R., García-Córdoba, M., García-León, J. y Vázquez-Arena, G. 
(2023). Mímesis inventiva y representación en Leonardo da Vinci. En-Claves 
del Pensamiento. (34) 1-26. https://www.enclavesdelpensamiento.mx/index.
php/enclaves/article/view/548

 – Gende, C. E. (2016). Metáfora y concepto: ¿Ricoeur crítico de Lakoff y Jo-
hnson? Logos: Revista de Lingüística, Filosofía y Literatura 26(1), 102-110. 
http://dx.doi.org/10.15443/RL2607

 – Greenberg, C. & Tobón, D. (2020). Hacia un nuevo Laocoonte. Co-herencia 
17(33), 19-39. https://doi.org/10.17230/co-herencia.17.33.1

 – Jáuregui, C. (2025). La consideración teleológica de los organismos en la 
Crítica de la facultad de juzgar de Kant. Diánoia 70(94), 1-23. https://doi.
org/10.22201/iifs.18704913e.2025.94.2109

 – Jurassic World Evolution (s.f.). Tyrannosaurus rex. https://www.jurassicworl-
devolution.com/es-ES/3/dinosaurios/tyrannosaurus-rex

 – Kant, E. (1992). Crítica de la facultad de juzgar. Monte Ávila.
 – Kant, I. (1998). Crítica de la razón pura. Alfaguara.
 – Kowinsky, J. (s.f.). Tirannosaurus Rex. Fossilguy.com. https://www.fossilguy.

com/gallery/vert/dinosaur/tyrannosaurus/tyrannosaurus.htm
 – Marques, A. (1998). Re!ection and Fiction in Kant’s Aesthetics. H. Parret 

(Ed.), Kants Ästhetik (pp. 219-228). Walter de Gruyter.



374 LEOPOLDO TILLERÍA AQUEVEQUE 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Maximoff, A. (20 de octubre de 2023). Retrofuturismo: un viaje al futuro 
desde una perspectiva de género. Las Furias Magazine. https://www.lasfurias-
magazine.com/retrofuturismo-que-es/

 – Mckeever, A. (s.f.). Tyrannosaurus rex: uno de los depredadores más feroces 
de todos los tiempos. National Geographic. https://www.nationalgeographi-
cla.com/animales/tyrannosaurus-rex-uno-de-los-depredadores-mas-feroces-
de-todos-los-tiempos

 – Montenegro, V. (2011). Representación e ilusión. El «como si» en Kant, Niet-
zsche y Derrida. Pléyade. (7), 227-240. http://www.revistapleyade.cl/index.
php/OJS/article/view/250

 – Museo Arqueológico y Paleontológico (17 de diciembre de 2024). La expo-
sición Mauricio Antón: Arte y Paleontología, creada por el MARPA, llega a 
Castilla-La Mancha. Museo Arqueológico y Paleotológico https://marpa.ma-
drid/actividades/actualidad/la-exposicion-mauricio-anton-arte-y-paleontolo-
gia-creada-por-el-marpa-llega

 – Okanoya, N. [@nobu_okanoya]. (20 de enero de 2023a). 未来の化石 #Art 
#Contemporary Art #Artwork #Painting #Artist [Imagen]. Instagram. https://
www.instagram.com/p/Cnox-SnP3Ik/?img_index=1

 – Okanoya, N. [@nobu_okanoya]. (3 de julio de 2023b). 未来の化石 #Art 
#Contemporary Art #Artwork #Painting #Artist [Imagen]. Instagram. https://
www.instagram.com/p/CuO1dlbPmo3/?img_index=1

 – Okanoya, N. [@nobu_okanoya]. (10 de septiembre de 2025). The future 
no one knows [Texto]. Instagram. https://www.instagram.com/p/DLoRv-
7tPO_O/?img_index=1

 – Osterloff, E. (s.f.). Pterosaurios: la verdad sobre estos “dinosaurios volado-
res”. Natural History Museum. https://www.nhm.ac.uk/discover/the-tru-
th-about-pterosaurs.html

 – Ruta de las Icnitas de Soria (s.f.). Pterosaurios. http://www.rutadelasicnitas.
com/dinosaurios-ruta-icnitas/pterosaurios

 – Singh, A. (15 de marzo de 2023). Arte hiperrealista: donde la imaginación se 
encuentra con la realidad. 1st-art-gallery.com. https://n9.cl/ubwn9

 – Tillería, L. (2021). La ficción de Kant en la tercera Crítica. Cuestio-
nes de Filosofía 7(28), 115-132. https://doi.org/10.19053/01235095.
v7.n28.2021.11938

 – Totenart (s.f.). El retrofuturismo como corriente artística. Totenart. https://to-
tenart.com/noticias/retrofuturismo-corriente-artistica/



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  375-390

Notas

PRESENCIA DE JESUITAS EN LAS 
UNIVERSIDADES ESTATALES 
ESPAÑOLAS, 1950-1990 
Jesuits Working in Spanish State-Run 
Universities, 1950-1990

Agustín Udías Vallina, SJ
Universidad Complutense de Madrid
agustinudias@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.007

RESUMEN: A partir de 1950 empezó a darse en España la presencia de jesuitas jóvenes es-
tudiando en las universidades estatales públicas y luego su participación como profesores a 
distintos niveles en distintas facultades. Esta incorporación se dio debido al número grande 
de vocaciones a la Compañía de Jesús en España en aquellos años y el aumento rápido en 
el alumnado y profesorado universitario entre 1955 y 1975. A partir de 1973 esta participa-
ción se formalizó con la creación en 1976 de la Misión Universitaria en Instituciones No-S. 
I. (MUINSI). En los años de mayor participación, hacia 1986, había unos 75 jesuitas en las 
universidades públicas y en el CSIC, entre ellos 23 catedráticos, 9 de letras y 14 de ciencias. 
La falta de vocaciones a partir de 1980, las necesidades de las propias instituciones y la de-
dicación a otros tipos de trabajo determinó el "nal de esta experiencia.   
PALABRAS CLAVE: jesuitas; profesores universitarios; universidades estatales; CSIC; MUIN-
SI; evolución.

ABSTRACT: From 1950 a presence of young Jesuits studying in state public universities 
and afterwards as professors at different levels began in Spain. Similarly, it happened also 
with researchers at the CSIC. This incorporation was possible due to the large number 
of vocations to the Society of Jesus in Spain in those years and the rapid increase in the 
university students and professors between 1955 and 1975. From 1973, this Jesuit invol-
vement was formalized in 1976 with the creation of the University Mission in Non-Jesuit 
Institutions (MUINSI). In the years of greater participation about 1986 there were some 
75 Jesuits working in public universities and the CSIC, among them 23 full professors, 9 



376 AGUSTÍN UDÍAS VALLINA, SJ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

in humanities and 14 in science. The rapid fall in vocations from 1980 on and the needs 
of the own institutions and other forms of work determined the end of this experience. 
KEYWORDS: Jesuits; university professors; state universities; CSIC; MUINSI; evolution. 

1. JESUITAS EN LAS UNIVERSIDADES ESTATALES ESPAÑOLAS 

Una serie de factores motivó en España, a partir de 1950, la presencia de 
jesuitas estudiando en las universidades estatales o civiles, las únicas existen-
tes entonces en España desde la reforma de la educación de la ley Moyano 
de 1857. Esto motivó que algunos después de obtener los grados de licen-
ciatura y doctorado se incorporaran en ellas más tarde como profesores. La 
presencia de jesuitas como profesores en universidades públicas en época 
moderna se ha dado también como casos muy particulares en Europa y Esta-
dos Unidos, mientras que en España entre 1960 y 1980 afectó a un número 
relativamente grande y luego se institucionalizó en la MUINSI. Este es un 
fenómeno interesante que ha recibido poca atención. 

Entre los condicionamientos de esta presencia, se encuentra en primer lugar 
un aumento de vocaciones desde "nales de los años 1940 hasta mediados 
de 1960, consecuencia en parte del ambiente sociológico después de la gue-
rra civil (1936-1939) y el comienzo del gobierno de Francisco Franco de lo 
que algunos han llamado el “nacional-catolicismo”. En estos años, en los 
jesuitas se da una media anual aproximada de unos 150 novicios en toda Es-
paña (en 1953 eran 157) y el número total de jesuitas en 1960 era de 4725. 
Todavía en 1965 los novicios eran 135, pero este número empezó a dismi-
nuir de forma drástica y en 1970 eran solo 26, número que se mantiene 
hasta el año 1981 cuando eran solo 19. Este número no se ha recuperado 
siendo a partir de los años 1980 una media de entre 4 y 10 y el número total 
de jesuitas en 2024 de 6851. 

Otro factor importante fue la Ley de Ordenación de la Enseñanza Media de 
1953 y sus reformas en 1959 y 19632, que exigían la posesión de títulos o"-
ciales universitarios de licenciatura para los profesores de Enseñanza Media 

1  Los datos están sacados de los Catálogos anuales de las distintas provincias de la Com-
pañía de Jesús, hasta 2014, Aragón, Bética, Castilla, Loyola, Tarraconense y después una 
sola provincia de España. 
2  Historia Educación en España (1953-1970) www.fuenterrebollo.com/sistema-educati-
vo/1953. (consultado 4/10/2024).



 PRESENCIA DE JESUITAS EN LAS UNIVERSIDADES ESTATALES… 377

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

en los colegios. Hasta este momento, los jesuitas enseñaban en sus cole-
gios en el bachillerato sin títulos universitarios, ya que los estudios propios 
de humanidades y "losofía en sus propias instituciones no tenían validez 
civil. Los únicos títulos universitarios válidos eran los de las universidades 
estatales. Sin embargo, algunos, muy pocos, sí estudiaban en la universi-
dad, sobre todo ciencias, para prepararse para enseñar en los colegios y 
en la formación de los jesuitas en los estudios humanísticos (juniorado) y 
de "losofía, y las instituciones de carácter cientí"co y técnico del Instituto 
Católico de Artes e Industrias (ICAI, Madrid), Instituto Químico de Sarriá 
(IQS, Barcelona) y los Observatorios del Ebro (Roquetas, Tarragona) y Cartu-
ja (Granada). 

Esto motivó, que, sobre todo a partir de 1954, un número considerable de 
estudiantes jesuitas, después de terminados sus estudios propios de "loso-
fía, convalidaran estos estudios en las universidades estatales o hicieran en 
ellas estudios de otras materias, sobre todo en ciencias. La convalidación, 
dependiendo de las universidades, se podía hacer en un par de años. Esto 
implicaba realizar estos estudios después de terminar los estudios de "losofía 
en un periodo que se denominaba de “estudios especiales” para obtener la 
licenciatura. En el caso de los que iban a ser profesores de ciencias debían 
realizar los estudios completos de cinco años de la licenciatura en las faculta-
des de ciencias. La "nalidad era ante todo surtir de profesorado jesuita a los 
colegios y centros propios, no ocupar puestos en las universidades públicas; 
sin embargo, se empezó a dar enseguida esta opción. 

En 1954, primer año en que aparece un número apreciable de estudiantes 
jesuitas en universidades públicas, "guran 40, número que aumenta en los 
años siguientes hasta un máximo de 90 en 1965. Este número empieza a 
disminuir de forma que en 1972 eran todavía 66, pero solo 23 en 1981. Las 
universidades en las que había un número mayor eran Madrid, Barcelona 
y Salamanca y con menor número en Zaragoza, Valencia, Granada, Sevi-
lla, Valladolid y Oviedo. Por ejemplo, en 1965 había 41 en Madrid, 18 en 
Barcelona y 17 en Salamanca3. La división entre carreras de letras ("losofía 
y letras, historia, economía, etc.) y las de ciencias (matemáticas, física, quí-
mica, ciencias naturales, ingenierías, etc.) varía con los años entre un cuarto 
y la mitad en ciencias. La evolución en el tiempo de los estudiantes jesuitas 
en las universidades civiles puede seguirse con la de los estudiantes en las 
universidades de Madrid (Complutense, Autónoma y Politécnica): empieza 

3  Catálogos de la Compañía de Jesús, años 1954, 1965, 1972, 1981.



378 AGUSTÍN UDÍAS VALLINA, SJ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

con 9 en 1953, tiene un máximo de 44 en 1961 (12 de ciencias y 32 de 
letras) y disminuye rápidamente después, de forma que en 1975 eran 9 y 
solo 3 en 19804. 

Los estudios en la universidad civil supusieron una experiencia nueva para 
muchos jesuitas jóvenes que entraban en contacto con un nuevo ambiente 
secular en aquellos años de ebullición social y política. Hay que tener en 
cuenta que la mayoría había entrado en la Compañía al terminar el bachi-
llerato y muchos procedentes de colegios jesuitas y de escuelas apostólicas. 
En la universidad civil se encontraban ahora con un trato a nivel de igualdad 
con los compañeros seglares después de unos seis u ocho años de un am-
biente más bien conventual, del noviciado, juniorado y "losofía.

Algunos de los jesuitas al terminar sus estudios de licenciatura en la universi-
dad recibieron ofertas por parte del profesorado para que se incorporaran 
a las labores docentes al nivel más bajo de “profesores ayudantes” o “pro-
fesores encargados de curso” y que se les animase a continuar sus estudios 
en programas de doctorado. Con esto se abrían unas nuevas posibilidades 
de trabajo para aquellos más inclinados a un trabajo intelectual. Para los 
que hacían carreras de ciencias, esto suponía además unas posibilidades 
de trabajo de investigación en muchos casos no posible en las instituciones 
propias jesuitas. In!uyó también que en las décadas de 1970 y 1980 deca-
yeron los estudios propios de humanidades y "losofía y algunos preparados 
para ello terminaron en la universidad civil o en el Consejo Superior de In-
vestigaciones Cientí"cas (CSIC). Por otro lado, esta es una época en la que 
se da un rápido incremento en el número de alumnos en las universidades 
españolas por lo que había una demanda de profesorado. En 1950 había 
un total de 51.643 alumnos en el conjunto de las universidades españolas 
que aumenta en diez veces para 1980, cuando el número era 407.220. A 
partir de ahí, el número ha continuado aumentando hasta el de 1.580.000 
en el año 20005. Se da, por lo tanto, también un aumento en el número de 
profesorado. En la época de consideración entre 1950 y 1976 el número 
de catedráticos aumentó también de 856 a 1698. Esto explica que en estos 
años hubiera una demanda de nuevos profesores en las universidades y 
fuera relativamente fácil para que los jesuitas que habían estudiado en la 

4  Catálogos de la Compañía de Jesús, años 1953, 1961, 1975, 1980. 
5  Análisis comparativo de la evolución del sistema educativo y la economía española 
(1900-1985). El Servicio de Estudios de la Fundación Joaquín Costa. www.dialnet.unirioja.
es (consultado 15/11/2024). 



 PRESENCIA DE JESUITAS EN LAS UNIVERSIDADES ESTATALES… 379

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

universidad se quedaran en ella como profesores a distintos niveles (adjun-
tos, agregados y catedráticos). Aquellos más inclinados a la investigación 
veían en esta posibilidad de quedarse en la universidad una oportunidad 
que no tendrían en los colegios propios. Esto era especialmente importante 
en las carreras de ciencias como física y biología, de las que la Compañía 
no tenía instituciones propias con excepción de los observatorios astronó-
micos y geofísicos de Cartuja y el Ebro, la escuela de ingenieros, ICAI, y el 
instituto de química, IQS. Esto daba la oportunidad a jóvenes jesuitas de 
trabajar a nivel superior en campos de ciencias y no meramente como pro-
fesores de bachillerato. Todo esto motivó que algunos continuaran con es-
tudios de doctorado y se especializaran con estancias en el extranjero con 
la idea de continuar en la universidad. La relativa facilidad para los jesuitas 
en salir al extranjero para estudios de postgrado les dio una cierta ventaja 
sobre otros estudiantes que en España en aquellos años pocos lo hacían. 
En menor número, se dio también que jesuitas después de terminados sus 
estudios universitarios se incorporaran como becarios o investigadores en 
el CSIC. 

Las décadas de 1960 y 1970 fueron muy turbulentas en España, tanto 
en la sociedad como en la Iglesia, lo que afectó también a la Compañía. 
Eran los últimos años del franquismo y se estaba preparando la transición 
democrática. Por otro lado, la celebración del Concilio Vaticano II (1962-
1965) constituyó una nueva etapa de renovación de la Iglesia con una 
apertura al mundo, como lo había propuesto el papa Juan XXIII al convo-
carlo en 1959. En la Iglesia española, donde desde el "nal de la guerra civil 
habían preponderado posturas muy conservadoras, el Concilio produjo un 
tremendo impacto, sobre todo entre el clero joven. A esto se añadían los 
cambios políticos y sociales de los últimos años del franquismo. En la Com-
pañía de Jesús se unieron las ideas renovadoras del nuevo Padre General 
Pedro Arrupe (1907-1991) elegido en 1964 y la Congregación General 32 
(1974-1975) que dio una nueva orientación a los jesuitas sobre todo con 
el decreto 4º (Nuestra misión hoy: servicio de la fe y promoción de la jus-
ticia)6. Todas estas nuevas corrientes, que abarcaban desde lo religioso a 
lo político, no podían menos que crear nuevas actitudes entre los jóvenes 
jesuitas. Los contactos en la universidad civil, en la que bullían nuevas ideas 
de todos los tipos, abrían también nuevos horizontes apostólicos más allá 
del trabajo en las propias instituciones.

6  Congregación General XXXII de la Compañía de Jesús. 2 diciembre 1974-7 marzo 
1975. Decretos y Documentos Anejos (1975). Razón y Fe. 



380 AGUSTÍN UDÍAS VALLINA, SJ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Es entonces, entre los años 1965 y 1975, cuando aparece el número mayor 
de jesuitas que deciden quedarse en las universidades civiles como docen-
tes, aprovechando las condiciones favorables de las que se ha hablado. 
Una cierta desafección por el trabajo en los colegios propios, que se con-
sideraban a veces como instituciones “clasistas”, in!uyó también en que 
se empezara a abrir la posibilidad de orientarse hacia el trabajo en las uni-
versidades públicas y en el CSIC. Algunos llegaban incluso a proponer que 
la Compañía en España debía abandonar por completo las instituciones 
propias educativas y trabajar en los institutos y universidades públicas. Du-
rante esta época hubo también un número considerable de salidas de la 
Compañía; entre ellas, no pocas de los que estaban estudiando o trabajan-
do en la universidad, aunque no en mayor porcentaje que entre los demás 
jesuitas.

Este conjunto de factores hizo posible que entre los años 1965 y 1975 un 
cierto número de jesuitas jóvenes que habían obtenido primero su licencia-
tura en las universidades públicas continuaran los estudios de doctorado 
y se fueran integrando en ellas como docentes. Eran todavía años en los 
que el número de jesuitas jóvenes era muy alto, por lo que los superiores 
no veían di"cultad en permitir esta opción entre aquellos inclinados a ella, 
aunque en general no la fomentaran. Entre otras razones, estaba la ya 
mencionada de que muchos jesuitas que habían adquirido una especia-
lidad no podían ejercitarla en instituciones universitarias de la Compañía, 
sobre todo en ciencias. En las universidades estatales, los jesuitas que op-
taron por continuar en ellas como docentes veían un campo de apostolado 
nuevo, en un ambiente de profesores y estudiantes en parte alejados de la 
Iglesia. La mayoría lo veía más que como un apostolado directo de pastoral 
como una presencia necesaria de la Iglesia en el ambiente universitario. 
Aunque los casos son muy distintos unos de otros, creo que se puede decir 
que en general no fue una decisión de los superiores jesuitas, sino el fruto 
de situaciones y decisiones particulares que fueron asumidas o permitidas 
por ellos. Esto resultó en la existencia de un número no pequeño de jesui-
tas como profesores en la universidad e investigadores en el CSIC, en una 
situación, a veces no clara, respecto a la institución de la Compañía. La 
necesidad de organizar esta situación empezó a hacerse sentir hacia 1970 
y su institucionalización se llevó a cabo en un segundo periodo de 1973 a 
1988.



 PRESENCIA DE JESUITAS EN LAS UNIVERSIDADES ESTATALES… 381

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

2. LOS PRIMEROS INTENTOS DE ORGANIZACIÓN

Precisamente en 1970 se había creado la "gura del Provincial de España, que 
recayó en Urbano Valero (1928-2019). Valero era sensible al problema de los 
jesuitas que se iban incorporando al profesorado de las universidades civiles 
ya que él mismo había obtenido su doctorado en derecho en la Universi-
dad de Valladolid y había sido durante sus estudios de doctorado Profesor 
Ayudante de Cátedra y, después de terminar su doctorado, Profesor Adjunto 
durante un año. Por otro lado, el problema afectaba a todas las provincias 
jesuitas de España y, por lo tanto, era un tema adecuado para el nuevo Pro-
vincial de España. De él partió la iniciativa de convocar una primera reunión 
en 1973 de los jesuitas que trabajaban en las universidades civiles y en el 
CSIC. En la convocatoria, fechada en 15 de enero, Valero dice que seguía 
las sugerencias de algunos de los que trabajaban en la universidad y de los 
Provinciales. Terminaba diciendo: “Espero que esta reunión podrá dar como 
fruto un mayor aliento para vivir vuestra vocación en las tareas de cada día de 
la universidad”. A la convocatoria se unía una lista de siete temas propuestos 
como “objeto de estudio y re!exión”. El primero era: “La realidad de la acti-
vidad docente de los S.J. en las universidades civiles”. Seguían, entre otros, la 
función docente, la experiencia personal apostólica y aspectos problemáticos. 
Los aspectos problemáticos se re"eren a actitudes en la convivencia ante los 
problemas políticos y ante la vinculación con la Compañía. Se terminaba con 
orientaciones para una mayor coordinación con la vida de la Compañía. 

Con la convocatoria se adjuntaba una primera lista de jesuitas profesores, 
compuesta en 1972, en la que aparecen 69 integrantes en los siguientes 
campos: Letras 38 (incluyendo "losofía, psicología, derecho, economía), 
Ciencias 28 (incluyendo ingeniería) y Medicina 3. Por universidades: Madrid 
(Complutense y Autónoma) 21, Barcelona (Barcelona y Autónoma) 19, Gra-
nada 6, Oviedo y Sevilla 4, Valladolid 3, Valencia, Zaragoza, Santiago y Mur-
cia 2, Salamanca y Córdoba 1. La lista no da la categoría del profesorado 
de cada uno en la universidad. Una segunda lista compuesta en 1973 con 
75 nombres da la categoría de 43 de ellos que comprende: 6 catedráticos, 
3 encargados de cátedra; 5 profesores agregados numerarios, 5 profesores 
agregados interinos; 10 profesores adjuntos numerarios, 10 profesores ad-
juntos contratados, 1 profesor adjunto interino; en el CSIC aparecen 3 entre 
becarios, colaboradores cientí"cos e investigadores. En años posteriores se 
confeccionaron nuevas listas en 1977 (74), 1981 (71), 1983 (68), 1984 (67) 



382 AGUSTÍN UDÍAS VALLINA, SJ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

y la última en 1986 (66). En total entre 1972 y 1986 "gura un total de 117 
jesuitas con puestos de profesores en las universidades civiles7. 

La evolución de la posición de los jesuitas dentro del profesorado de la uni-
versidad señala su progreso. El número de catedráticos, que en 1973 eran 
solo 6, aumenta y en 1986 es de 23 (14 de ciencias y 9 de letras). Las uni-
versidades a las que pertenecen son: Madrid-Complutense, Barcelona, Bar-
celona-Autónoma, Barcelona-Politécnica, Oviedo, Córdoba, Sevilla, Málaga, 
Santiago, País-Vasco, Cádiz, Valladolid. Además, "guran tres Profesores de 
Investigación (el nivel más alto) en el CSIC. 

El 6 de marzo de 1973, Valero organizó la primera reunión del grupo que 
tuvo lugar en Madrid el 13 y 14 de abril. La circular se había enviado a 80, 
pero solo 50 contestaron y asistieron a las sesiones una media de 25. El 
programa había sido elaborado por una comisión formada por Millán Arro-
yo (pedagogía), Alberto Dou (1915-2009; matemáticas), Gonzalo Madurga 
(1928-1998; física) y Guillermo Rodríguez Izquierdo (física) y se había nom-
brado a Natalio Fernández Marcos (1940-2024; "lología) como “secretario 
para la preparación del coloquio”. Entre los siete temas propuestos aparece 
en primer lugar: “La realidad de la actividad docente de los jesuitas en las 
universidades civiles” y en el quinto se proponen “Orientaciones para una 
mayor coordinación en interacción mutua de los profesores universitarios 
jesuitas y con la vida de la Compañía”. En las actas se constata el buen 
ambiente entre los asistentes. Se reconoce que la presencia activa docente 
de jesuitas en la universidad era resultado de una serie de iniciativas indi-
viduales, más que de dedicación por parte de los superiores, y que esto 
producía a menudo una situación incómoda de trabajo. Al mismo tiempo, 
se constataba en la Compañía en España una devaluación preocupante del 
trabajo intelectual. Por esta razón, se a"rmaba claramente que la presencia 
de los jesuitas en la universidad no solo estaba justi"cada, sino que era ne-
cesaria, como una de las misiones más propias de la Compañía. La discusión 
giró en torno a tres puntos: a) El modo de vivir el sacerdocio en el trabajo 
de la universidad. b) El con!icto que nace de la situación de la universidad 
española. c) El problema de la inserción en el plano práctico en la Compa-

7  Las listas de jesuitas profesores en universidades públicas y de los que llegaron a catedrá-
ticos se pueden encontrar en el escrito más extenso sobre el tema: Agustín Udías Vallina, 
Los jesuitas en la universidad pública en España 1965-2000. Historia de la MUINSI: www.
Academia.edu/35996345/Los_jesuitas_en_la_universidad_pública_en_España_1965_2000_
Historia_de_la_MUINSI. (En adelante: Udías-MUINSI). Apéndice 2 MUINSI- LISTA COMPLE-
TA. Apéndice 3. Catedráticos de universidad jesuitas (1986). 



 PRESENCIA DE JESUITAS EN LAS UNIVERSIDADES ESTATALES… 383

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

ñía. Se propone dar cohesión a este grupo y se nombró un comité perma-
nente presidido por Dou, que tenía una experiencia docente más larga en la 
universidad. Dou había obtenido una cátedra de matemáticas en la Escuela 
de Ingenieros de Caminos de Madrid en 1955 y luego en 1957 de Análisis 
Matemático en la Universidad Complutense de Madrid. Los otros miembros 
eran Rodríguez Izquierdo (físico) y Santiago Thió (1938-2022; matemático). 
El P. Arrupe en carta a Dou (2/6/1973) le felicita por la elección y la inicia-
tiva de promover de esta forma una de las misiones más importantes de la 
Compañía en España en estos momentos y sobre todo si miramos hacia el 
futuro. Es importante constatar esta opinión del P. Arrupe como veremos 
más adelante.

La segunda reunión tuvo lugar en Barcelona en 3-4 de enero 1974. Esta re-
unión marca ya cómo sería el tipo de reunión que se continuará en años si-
guientes con ponencias presentadas por varios de los asistentes y discusión de 
los temas propuestos. En la reunión se acordó también presentar un postulado 
a las Congregaciones Provinciales que de hecho fue presentado en varias Pro-
vincias sobre la presencia de jesuitas docentes en las universidades públicas.

El proceso de la organización del grupo progresa, y el 16 de noviembre de 
1974 se reúne Valero en Madrid con Dou y otros representantes del grupo 
(Madurga, Rodríguez Izquierdo, Julián Rubio (1927-1996), Thió y Manuel 
García Doncel (1030-2025) y se plantea por primera vez una cierta forma de 
organización jurídica del grupo, como se había pedido en el postulado. La 
iniciativa correspondía a una carta del P. Arrupe al P. Valero que quería dar 
respuesta a las propuestas del postulado que había llegado a Roma desde 
varias Congregaciones Provinciales de España. En la reunión se elaboró un 
borrador de esta organización con tres puntos: 1. Creación de un delegado 
nacional dependiente del Provincial de España, 2. Creación de delegados 
provinciales, 3. Proyecto de estructuración de las comunidades en las que 
viven los profesores universitarios.  

El P. Arrupe había mandado una carta (3/12/1974) al P. Valero en la que ha-
cía mención de la importancia del trabajo en la universidad: “evidentemente 
este grupo merece la mayor atención de parte de los Provinciales por su 
potencial cuali"cación apostólica y por los riesgos en que actualmente se en-
cuentra”. Insiste en que hay que “acentuar el sentido de ‘misión’ en los que 
lo viven”, “ayudarles a superar la ‘secularidad’ inherente a su trabajo desde 
coordenadas religiosas propias” y la necesidad de “fortalecer la vinculación a 
la Compañía real” y la “conveniencia que se evalúe la e"cacia de este apos-



384 AGUSTÍN UDÍAS VALLINA, SJ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

tolado”. En cuanto a la conveniencia de formar un “sector” con delegado o 
superior propio dice que habrá que pensarlo más despacio.

En progresivas reuniones anuales se discutieron las propuestas sobre la con-
veniencia de la estructuración del grupo. Se aprobó, por gran mayoría, la 
necesidad de redactar un estatuto jurídico del grupo y de nombrar un dele-
gado nacional. En ellas se discutieron temas como el cambio social en Espa-
ña, la actividad pastoral en la universidad, la misión docente e investigadora 
y algunos más concretos como el de la pobreza y del destino del dinero de 
los sueldos que reciben los profesores. 

3. EL ENCUENTRO CON EL P. ARRUPE EN ROMA

En 1976 fue nombrado Provincial de España Pedro Ferrer Pi (1918-2007), 
profesor de química en el Instituto Químico de Sarriá y por lo tanto sensible 
al problema. Ferrer Pi dirigió enseguida su interés hacia el grupo de jesuitas 
que trabajaban en la universidad. A partir de este momento el grupo em-
pieza a adquirir una mayor estructura y se empieza a sugerir el proponer 
unos estatutos o directrices. El 3 de mayo de 1975, Núñez de Castro, en una 
visita a Roma, tuvo una larga entrevista con el P. Arrupe al que le presentó 
los problemas de los jesuitas que trabajan en España en la universidad civil. 
Arrupe manifestó su deseo de reunirse con algunos del grupo. A la vuelta a 
España, Núñez de Castro comunicó esto a Dou y de ahí nació la idea de la vi-
sita a Roma de unos representantes del grupo para hablar con Arrupe sobre 
los problemas de la situación de los jesuitas docentes en la Universidad. La 
idea fue también bien acogida por Ferrer Pi, quien redactó un temario para 
la reunión. La reunión tuvo lugar del 1 al 3 de abril de 1976. El grupo esta-
ba formado por Alberto Dou (matemáticas), Núñez de Castro (bioquímica), 
Guillermo Rodríguez Izquierdo (física), Gonzalo Madurga (física), Santiago 
Thió (matemáticas), Antonio Beristain (derecho penal) y Julián Rubio (biolo-
gía) junto con Ferrer Pi. Asistieron, además, por parte de la Curia, Vincent 
O’Keefe (1920-2012) y Jean Ives Calves (1927-2010), consejeros del P. Gene-
ral, e Ignacio Iglesias (1925-2009; Asistente de España). El temario se dividió 
en: 1) La universidad estatal, misión de la Compañía. 2) Vida religiosa y co-
munitaria. Al temario se añadía una lista con los nombres de 75 jesuitas que 
trabajaban en la Universidad y el CSIC. 

Arrupe tuvo una primera intervención en la que empezó diciendo: “Este diá-
logo con vosotros hace tiempo que yo quería tenerlo, porque desde hace 



 PRESENCIA DE JESUITAS EN LAS UNIVERSIDADES ESTATALES… 385

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

mucho tiempo se va viendo en la Compañía un nuevo tipo de apostolado 
que es e"caz y que puede serlo mucho más”. Se re"rió después a la reciente 
Congregación General 32 (1/12/1974 - 3/3/1975) que ha dado a la Com-
pañía “una serie de ideas y orientaciones, si no totalmente nuevas, sí muy 
enriquecedoras y con aspectos nuevos”. Habló de las nuevas situaciones por 
las que pasa la sociedad y la Iglesia y el problema de la inculturación en el 
trabajo en instituciones que no son de la Compañía. 

Respecto al grupo, que en España es donde tiene un mayor número, in-
siste en que es necesario hacer una re!exión. Este es un apostolado muy 
importante que entra dentro del apostolado intelectual del que habló la 
Congregación General 31. En concreto, a este grupo pertenece el estudio y 
profundización de la relación entre la ciencia y la fe: “Es este un apostolado 
importante y nuevo, que es de la Compañía y lo hace la Compañía y cada 
sujeto es enviado por la Compañía”. A continuación, Arrupe da las siguien-
tes características: jesuítico, eclesial, con carácter “encarnacional, apostólico 
y humilde”. Después, Arrupe habla de la identidad y la integración personal 
y avisa de los peligros de la secularización, el desinterés por las obras de la 
Compañía y el profesionalismo. Concluye diciendo que en este apostolado 
hay grandes posibilidades, que hay que afrontar con dedicación cientí"ca, 
integración y libertad y para él es necesario ser hombres de oración. 

En la charla "nal, Arrupe vuelve a insistir en muchos de los mismos temas. Es 
necesario en este apostolado entregarse con abnegación y fortaleza de ánimo, 
con integración del carácter sacerdotal para que nos sintamos verdaderamen-
te sacerdotes en nuestro trabajo cientí"co. Vuelve a enumerar algunas de las 
cualidades que se deben de tener: capacidad intelectual, fuerza de voluntad, 
capacidad de re!exión, cualidades pedagógicas, equilibrio emocional, solidez 
en su vocación, profundidad espiritual y "nalmente motivación sobrenatural 
ignaciana. Recuerda el “momento sumamente crítico” que vive la Compañía 
con los nuevos enfoques de la Congregación General 32: “Es necesaria por lo 
tanto una apertura que nace de la acción del Espíritu y que es una apertura 
a Dios y a Cristo, tenemos que ser hombres de oración y de Iglesia”. Arrupe 
termina enumerando una serie de conceptos en los que ha insistido la Congre-
gación General 32 y que resume como: misión, justicia, comunidad, inserción, 
inculturación, autoridad como servicio, pobreza e integración personal8. 

8  El texto completo de la alocución de Arrupe no se ha publicado, se puede encontrar 
en: Udías-MUINSI, Apéndice 4. Alocución del P. Pedro Arrupe a los representantes de la 
MUINSI, Roma, 1 - 2 Abril 1976.



386 AGUSTÍN UDÍAS VALLINA, SJ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

4. FORMALIZACIÓN Y EVOLUCIÓN DE LA MUINSI

En 1976, Ferrer Pi redactó un primer borrador de “Estatutos de la Misión 
Universitaria en Instituciones No de la Compañía (MUINSI)” con 8 artículos. 
Este es el primer documento donde aparecen las siglas MUINSI y recibió al-
gunas reacciones negativas. Al año siguiente, en 1977, Ferrer Pi reelabora 
este documento ahora con el título “Directrices de la MUINSI” de aplicación 
en la Asistencia de España. El documento consta de ocho puntos. Comienza 
con una de"nición de quienes forman la MUINSI, a saber: “Los jesuitas que 
la Compañía envía a trabajar en la docencia o investigación en Centros Su-
periores que no son obras de la misma Compañía ni están encomendadas 
a ella”. Deja claro, por lo tanto, que se trata de un envío por parte de la 
Compañía y no de un “auto-destino” de las personas, como algunos toda-
vía lo veían. Este era un punto siempre crítico y fuente de problemas, sobre 
todo por parte de los superiores respecto a los jesuitas que trabajaban en 
universidades civiles. Establece que la coordinación y supervisión pertenecen 
al Provincial de España, que actuará a través de un “delegado nacional”, 
cuya función se especi"ca en los puntos 3, 4 y 5. El punto 6 establece que la 
misión es revisable por parte de la Compañía, teniendo en cuenta los com-
promisos adquiridos, y el punto 7 que los participantes se integrarán en las 
Provincias en donde estén bajo la autoridad del Provincial y Superior Local. 
Finalmente, el punto 8 se re"ere brevemente al tema con!ictivo de los suel-
dos y gastos, con una mención del espíritu y normas de la Compañía sobre 
la pobreza. Ya hemos visto que este tema se había debatido en la reunión 
de Santiago de Compostela de 1976. Arrupe en carta a Ferrer Pi (16/3/1977) 
aprueba las “Directrices” insistiendo en los aspectos del sentido de “misión” 
y de “cuerpo” que deben dominar la vida de todo jesuita9.

El mismo año se preparó el texto del “Ideario y objetivos”, un documento 
más ambicioso, cuyo primer borrador recibió varias enmiendas y "nalmente 
se aprobó en la reunión de Zaragoza de 1977. La parte del Ideario contiene 
cuatro puntos: 1) Nuestra vocación a la tarea universitaria. 2) Nuestra vocación 
religiosa y apostólica. 3) Tradición ignaciana de nuestro apostolado universi-
tario. 4) Nuestra misión actual en la encrucijada de las ideologías. La parte de 
los Objetivos tiene también cuatro puntos: 1) Encarnación sincera en la comu-
nidad universitaria. 2) Testimonio de integración personal como intelectuales 
y creyentes. 3) Iluminación cristiana de la moderna problemática interdiscipli-

9  El texto de las directrices se puede encontrar en: Udías-MUINSI, Apéndice 5. DIRECTRI-
CES DE LA MUINSI, 31 de Marzo, 1977. 



 PRESENCIA DE JESUITAS EN LAS UNIVERSIDADES ESTATALES… 387

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

nar. 4) Aportación de la mentalidad actual a la elaboración teológica. El do-
cumento termina con lo que puede considerarse como un deseo de los que 
integran este grupo: “Tenemos la pretensión de que el objetivo fundamental 
de nuestro apostolado intelectual consiste en aportar a quienes elaboran teo-
lógicamente este mensaje cristiano, cuantos elementos vitales para él puedan 
ofrecer nuestras ciencias y nuestras actitudes y mentalidad actual”10. 

En septiembre 1977, Ferrer Pi nombró como delegado de la MUINSI a Julián 
Rubio, catedrático de genética en la Universidad de Oviedo, y como secretario 
a Ignacio Núñez de Castro. En la carta en que comunica el nombramiento, 
agradece a Alberto Dou su trabajo como animador del grupo. La reunión de 
3-6 enero 1978 en Sevilla, convocada por Julián Rubio como delegado, fue la 
primera que podemos llamar o"cial de la MUINSI y tomó ya las características 
de lo que serían las siguientes reuniones, con la presentación de temas y su 
discusión. Se aceptaron, aunque proponiéndose algunas reformas el “Ideario 
y Objetivos” y las “Directrices”. Entre los temas tratados se encuentran la pre-
sencia de lo religioso en la universidad pública, la imagen que dan los jesuitas 
que trabajan en ella, y la relación entre universidad y sociedad.

En este proceso de formalización de la MUINSI, ocupa un lugar importante 
la reunión del delegado (J. Rubio) con los provinciales de España (Salamanca, 
5/7/1978). Con anterioridad a la reunión (3/6/1978) se había distribuido a los 
miembros de la MUINSI un documento con 6 puntos de re!exión propuestos 
por Ferrer Pi a Julián Rubio, que recogían el sentido de “misión” del grupo y 
su vinculación a la Compañía, la evaluación apostólica y de funcionamiento 
del grupo y su coordinación con otros sectores. En ellos se retomaban algu-
nos de los puntos ya conocidos y que preocupaban a los provinciales, tales 
como la falta de vinculación con la Compañía, independencia y seguridad 
económica y la alta proporción de salidas entre sus miembros. En el docu-
mento se insiste en la necesidad de una evaluación. Después de la reunión 
con los provinciales, Rubio redactó un largo informe que se mandó a todos 
los miembros (diciembre 1978). Este es un documento muy importante, pues 
nos da una imagen de cómo era vista la MUINSI por otros jesuitas y en espe-
cial por los mismos provinciales. El informe sigue siete puntos: 1) Impresión 
global. 2) Imagen de la MUINSI en las provincias. 3) Misión recibida del supe-
rior. 4) Sentido comunitario y de pertenencia. 5) Pobreza. 6) Rendimiento de 
la MUINSI en sus objetivos propios. 7) Nuevos destinos. 

10  El texto del ideario y objetivos de la MUINSI se puede encontrar en: Udías-MUINSI, 
Apéndice 6. IDEARIO Y OBJETIVOS DE LA MUINSI.



388 AGUSTÍN UDÍAS VALLINA, SJ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

La reunión con los provinciales comenzó con una presentación de la situación 
de la MUINSI por Rubio que fue acogida favorablemente. Sin embargo, algunos 
provinciales hablaron de una imagen deteriorada del grupo en sus provincias, 
apuntando a varios problemas, como su no coincidencia con la línea de ir a los 
pobres, la integración en la carrera universitaria con sus problemas y el de la 
práctica de la pobreza. Este último problema era una preocupación constante 
de los superiores. Se planteó si la situación actual no era fruto de un momento 
histórico propicio y no prorrogable, lo que el futuro en efecto con"rmaría. La 
relación con los superiores y la “disponibilidad” fue un tema importante, lo 
mismo que el de la disposición de los sueldos, la independencia económica y 
la pobreza. Estos dos últimos puntos serían siempre en los que más se insiste.

Había también entre los provinciales ciertos recelos en los que in!uían, entre 
otras causas, el status de cierto privilegio y prestigio de los profesores y al-
gunas actitudes de cierta autosu"ciencia, cuando se comparaban con los je-
suitas que trabajaban en instituciones propias de la Compañía. Estos puntos 
muestran la preocupación de los superiores sobre todo por la independencia, 
tanto de acción, como sobre todo económica de los profesores jesuitas en 
las universidades públicas. Al "nal se planteó el problema del rendimiento 
apostólico, que al "n y al cabo tenía que ser el motivo de esta dedicación, la 
relación con otras obras de la Compañía y los nuevos destinos. En este últi-
mo tema quedaría claro que la experiencia no se iba a continuar. Al "n y al 
cabo, los destinos dependían de los provinciales locales, que no veían la im-
portancia de este apostolado, a pesar del interés del provincial de España. Se 
hizo también ver que las circunstancias especiales en las que nació la MUINSI 
se pensaba que ya no se seguían dando, y, por lo tanto, se cuestionaba su 
continuidad. El largo informe de Rubio sobre la reunión mani"esta "elmente 
los problemas planteados por los provinciales en ella y re!eja un cierto pesi-
mismo en el autor por la situación11. 

En una larga carta (10/7/1078), Ferrer Pi agradece a Julián Rubio el informe 
presentado a los provinciales, reitera la necesidad de la evaluación y propone 
que la MUINSI colabore en la re!exión interdisciplinar con las Facultades de 
Teología y los Centros Loyola. Incide en la práctica de la pobreza, sobre la 
que piensa elaborar unas “normas muy elementales”. En los dos primeros 
puntos, Ferrer Pi vuelve a insistir en carta (9/12/1978) a Núñez de Castro. En 

11  El texto de la reunión del coordinador de la MUINSI Julián Rubio con los provinciales de 
los jesuitas de España se puede encontrar en: Udías-MUINSI, Apéndice 7; Reunión con los 
Provinciales de España (Salamanca, 5/7/l978).



 PRESENCIA DE JESUITAS EN LAS UNIVERSIDADES ESTATALES… 389

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

cartas siguientes al delegado (11/9/1979 y 18/12/1979), Ferrer Pi insiste en 
la participación de los miembros de la MUINSI en la re!exión interdisciplinar. 
También insiste en el problema de la integración, personal, comunitaria y 
apostólica con obras propias y en la necesidad de una revisión del trabajo y 
del funcionamiento del delegado y el futuro del grupo. 

En 1980, se propuso una evaluación apostólica del grupo, para lo que se rea-
lizó una encuesta sobre la situación personal y la motivación que tuvo poco 
éxito ya que de los 69 miembros perteneciendo al grupo solo contestaron 23. 
El sentido apostólico del trabajo se pone mayoritariamente en la encarnación 
en la comunidad universitaria y la importancia mayor se pone en el trabajo 
mismo en la universidad, por encima de labores concretas de pastoral. Final-
mente, la mayoría de los encuestados valoran positivamente la MUINSI. En las 
conclusiones, se empieza a reconocer la constatación del envejecimiento del 
grupo y la no incorporación de nuevos miembros. Las reuniones anuales se 
continuaron realizando hasta 1988 en que se celebró la última. A ellas solían 
acudir entre 25 y 35, cuando todavía el número de miembros era entre 65 y 
75, lo que indica una falta de interés por un número grande de los miembros. 
Había algunas ausencias signi"cativas de catedráticos que nunca asistieron 
a las reuniones. A pesar de todos los esfuerzos, por lo tanto, la pertenencia 
“activa” a la MUINSI no fue nunca de todos los jesuitas que trabajaban en 
las universidades civiles. Sin embargo, el elemento que sería determinante 
en el "nal del grupo fue la práctica no incorporación de nuevos miembros. 
Esto hizo que en las últimas reuniones se viera el cansancio y envejecimiento 
de los miembros con la constatación de ser los últimos. En este "nal de la 
MUINSI, que podemos datar hacia 1990, intervinieron varios factores, el más 
importante entre ellos, como ya se ha mencionado, fue la no incorporación 
de nuevos miembros. En esto in!uyó principalmente la disminución de las vo-
caciones, en general menos de diez nuevos novicios por año en toda España 
y la vuelta a priorizar el trabajo en las instituciones propias. Por otro lado, las 
condiciones favorables del pasado para la incorporación en la docencia en las 
universidades civiles en España también habían cambiado.

La MUINSI había servido para integrar personalmente en el cuerpo de la Com-
pañía a los que por trabajar en otras instituciones se sentían de alguna manera 
dispersos. Este sentimiento también había cambiado y los miembros “activos” 
de la MUINSI no sentían ya esta necesidad. Podemos preguntarnos si hubiera 
sido viable la permanencia de esta obra con la continuación de destinos de 
jesuitas jóvenes a la enseñanza en universidades civiles. Es difícil contestar a 
esta pregunta. De hecho, los jesuitas en España habían hecho la opción por 



390 AGUSTÍN UDÍAS VALLINA, SJ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

el trabajo en las instituciones propias. Por otro lado, el apostolado cientí"co, 
en el sentido de la presencia de jesuitas en el campo de las ciencias naturales, 
también había entrado en crisis, no solo en España, sino también en la Com-
pañía en general. Hay que tener en cuenta la alta participación de jesuitas 
cientí"cos entre los miembros “activos” de la MUINSI. La experiencia, que pa-
recía tan prometedora, con un número tan grande de profesores jesuitas en 
universidades civiles en España, no tuvo continuidad. Después de 1990, los 
jesuitas continuaron en la universidad civil hasta su jubilación, pero no hubo ya 
nuevas incorporaciones y no se sintió necesidad de continuar con el grupo y 
sus reuniones. Actualmente, ya no sigue ninguno en activo. 

5. CONCLUSIÓN

Después de recorrer la historia de la presencia de profesores jesuitas en las 
universidades civiles españolas entre los años 1969-2000 es difícil sacar unas 
conclusiones sobre esta experiencia. En la actualidad no queda ya ningún je-
suita activo en las universidades civiles o en el CSIC. Por lo tanto, la experiencia 
puede considerarse de"nitivamente terminada. Queda claro que el comienzo 
de la presencia en España de un número considerable de jesuitas docentes en 
las universidades civiles e investigadores en el CSIC se debió, como ya hemos 
visto, a un conjunto de situaciones muy especiales tanto en la Compañía, con 
gran número de vocaciones, como en la universidad española, en plena ex-
pansión con un aumento rápido de su profesorado. Por otro lado, nunca fue 
una experiencia programada por los superiores, sino por iniciativas particulares 
y nunca fue del todo asumida por los provinciales de los que dependían los 
destinos. A partir de 1973, se vio la necesidad de dar al grupo de jesuitas tra-
bajando en las universidades estatales y en el CSIC una estructura dentro de la 
Compañía con el establecimiento de la MUINSI con sus reuniones anuales y un 
delegado, pero de hecho solo la mitad se sintió identi"cada de forma activa 
con ella. Este era el número de los asistentes a las reuniones y a los que he-
mos llamado “miembros activos”. Por otro lado, los superiores, exceptuando 
el provincial de España, no asumieron este trabajo apostólico como algo pro-
pio y prioritario y el énfasis se puso en las instituciones universitarias propias. El 
descenso brusco y radical de vocaciones a partir de 1975 y una cierta falta de 
interés por el apostolado intelectual y en especial el cientí"co in!uyó también 
en el "nal de esta experiencia. Queda, por lo tanto, como una experiencia de 
una época concreta del pasado poco conocida. 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  391-397

LA RELEVANCIA INTERNACIONAL 
DEL PREMIO AYALA1

International Relevance of the Ayala Award

Hana Ayala
Presidenta de Pangea World
hayala@pangeaworld.com; https://orcid.org/0000-0001-5000-6804 

 

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.008

Estimados líderes e invitados:

Es para mí un honor brindar mi reconocimiento a la Honorable Rosaura Ruiz 
Gutiérrez, actual Secretaria de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innova-
ción de México, y felicitarla por haber sido galardonada con la Medalla Hana 
y Francisco Ayala 2025, que le será entregada por la Universidad Ponti"cia 
Comillas en la ceremonia de mañana. También me complace enormemente 
contar con la presencia de su Excelencia Quirino Ordaz Coppel, embajador 
de México en España. Hoy, permítanme centrarme en la relevancia interna-
cional y la poderosa aspiración que subyace a este premio, con mi más since-
ro agradecimiento a la Casa de América por acoger este magní"co preludio 
al acto de entrega del premio.

La Medalla Ayala rinde homenaje a aquellos “logros extraordinarios al tender 
puentes entre disciplinas y naciones, potenciando la contribución intelectual, 
espiritual y humanitaria de la ciencia”. 

Esta ambición quedó simbolizada por la concesión de una de las primeras 
Medallas Ayala 2024 al Dr. Robert Hauser, entonces director ejecutivo de la 
prestigiosa Sociedad Filosó"ca Americana, fundada por Benjamin Franklin en 

1  Discurso pronunciado por Hana Ayala en la Casa de América de Madrid el 2 de octubre 
de 2025 con motivo de la Medalla Ayala 2025 que otorga la Cátedra Hana y Francisco 
José Ayala de Ciencia, Tecnología y Religión de la misma universidad.



392 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

1743, y que destaca por ser un espacio incomparable para aunar las cien-
cias, las artes y las humanidades al servicio de la humanidad. Cuenta con el 
precedente ejemplar de Francisco J. Ayala, cerebro y arquitecto de puentes 
entre ciencia, religión y arte, que tendió con la convicción de que “sólo bajo 
el prisma de la evolución es posible comprender... las posibilidades que nos 
depara el futuro” (Ayala, 1999, p. 15). 

El cuadro Juan de Pareja del gran maestro español Diego Velázquez y la 
Daga de Aurangzeb, trabajada por un desconocido artesano musulmán has-
ta convertirla en joya del arte decorativo indio, "guran entre las obras maes-
tras del arte que Francisco Ayala utilizó para celebrar la comparación entre 
la creatividad humana y la creatividad de la evolución que genera novedades 
(Ayala, 1994, 1970). En sus investigaciones, Francisco Ayala disolvió la línea 
entre el asombro del descubrimiento y los cambios de paradigma que logró 
al revolucionar nuestra comprensión y la posible cura del mal de Chagas, la 
malaria y otras enfermedades tropicales que a!igen a millones de personas 
(Ayala, 1993). Su laboratorio fue cuna de la “diplomacia cientí"ca” antes 
incluso de acuñarse dicho término: un crisol de jóvenes y brillantes mentes 
procedentes de diferentes culturas y un motor de colaboraciones impulsadas 
por el deseo de mejorar el mundo, como ejempli"ca la distinguida trayecto-
ria de la Dra. Rosaura Ruiz.

Desvelar y aprovechar la creciente relevancia del inmenso legado de Francis-
co Ayala como antídoto contra las rivalidades geopolíticas mundiales es par-
te integral de la misión de la Medalla Ayala y de la aspiración que subyace al 
legado que intento dejar en unión con el de Francisco.

Pasemos ahora al panorama geopolítico actual, marcado dramáticamente 
por los elementos de tierras raras (ETR). China domina actualmente el mer-
cado de estos 17 elementos metálicos, cuya extracción y re"nado consti-
tuyen un peligro para el medio ambiente y requieren de un uso intensivo 
de productos químicos; sin embargo, son esenciales para la fabricación de 
muchos productos de alta tecnología, así como para la producción de tec-
nologías médicas y de defensa. Las Zonas Económicas Exclusivas (ZEE), que 
conceden a los estados ribereños derechos soberanos para la exploración, 
explotación y gestión de los recursos naturales dentro de las 200 millas 
náuticas de sus costas, están adquiriendo una importancia sin precedentes 
ante la creciente demanda de extracción de minerales y metales subma-
rinos, en especial de tierras raras. Ocho estados árticos tienen platafor-
mas continentales y zonas económicas exclusivas que se extienden hasta el 



 LA RELEVANCIA INTERNACIONAL DEL PREMIO AYALA 393

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

océano Ártico, donde abundan los yacimientos de tierras raras. Dado que 
el cambio climático está abriendo nuevas oportunidades de extracción de 
recursos, estos países ofrecen un anticipo de las posibles disputas territoria-
les y la competición geopolítica por las tierras raras2. La explotación minera 
de los fondos marinos en aguas internacionales plantea numerosas cues-
tiones y tensiones en todos los océanos del mundo, en parte por la preocu-
pación que suscitan sus consecuencias destructivas para el medio ambiente 
y por la controvertida autoridad sobre su gobernanza (Alger, Green, Neville 
et al., 2025).

Al mismo tiempo, estamos asistiendo a la aparición de una megatenden-
cia impulsada por la ciencia transnacional de vanguardia, que contrasta 
con las tendencias geopolíticas en desarrollo. Esta se fundamenta en un 
descubrimiento que vino a cambiar el mundo. Siguiendo los pasos de Cris-
tóbal Colón en su descubrimiento del Nuevo Mundo, en septiembre de 
1513 Vasco Núñez de Balboa se convirtió en el primer europeo en divisar 
el océano Pací"co desde el Nuevo Mundo, durante su travesía a través del 
istmo de Darién, en la actual Panamá. Según The Britannica Guide to Ex-
plorers and Explorations that Changed the Modern World (Pletcher, 2010), 
“el descubrimiento del océano Pací"co hizo posible la uni"cación de la 
geografía de nuestro planeta”.

En la actualidad, el océano Pací"co, elemento uni"cador del mundo, se 
está convirtiendo en un lugar privilegiado para la investigación de nueva 
generación, al poner de mani"esto el papel vital de los vínculos evolutivos 
y ecológicos transfronterizos para el progreso humano hacia un futuro sos-
tenible. La expedición de investigación Tara Paci!c, en la que durante tres 
años participaron más de 200 cientí"cos, merece una mención especial por 
promover el enfoque pan-ecosistémico en el muestreo de los arrecifes de 
coral y sus aguas circundantes en todo el océano Pací"co (Lombard, Bour-
din, Pesant et al., 2025). Con la publicación de la totalidad de los datos 
obtenidos se está ampliando el alcance y los bene"cios de la ciencia más 
allá de las fronteras políticas, no en interés de una nación, sino de toda la 
humanidad.

Otra iniciativa transnacional de transcendencia global se encuentra en 
desarrollo en el Pací"co Oriental Tropical, región marina de biodiversidad 

2  https://www.livescience.com/who-owns-the-arctic.html; https://theowp.org/crisis_in-
dex/arctic-circle-territorial-con!icts/



394 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

excepcional allí donde con!uyen las principales corrientes marinas desde 
la costa occidental de México hasta el extremo sur de Perú. De forma co-
lectiva, cuatro países —Colombia, Costa Rica, Ecuador y Panamá— han 
trazado lo que se conoce como el Corredor Marino del Pací"co Oriental 
Tropical, una red transfronteriza de áreas marinas protegidas en constan-
te expansión, consolidada por la investigación de vanguardia y que alber-
ga cuatro sitios declarados Patrimonio de la Humanidad por la UNESCO. 
El Parque Nacional Revillagigedo de México, declarado Patrimonio de la 
Humanidad en 2016, fue incluido o"cialmente en este visionario corredor 
para la conservación marina en 2022.

En este corredor marino multinacional veo una mayor promesa para lle-
var el instrumento del Patrimonio Mundial al futuro. Esta iniciativa pionera 
pone de mani"esto que las actuales “listas” de lugares Patrimonio de la 
Humanidad de cada estado no bastan para cartogra"ar proactivamente los 
lazos que vinculan entre sí a estos lugares a una escala mundial. Este pro-
yecto reclama ser valorado por su capacidad para impulsar “inversiones de 
legado” de alto per"l, orientadas a aprovechar rutas evolutivas ricas en el 
capital natural del conocimiento a "n de rede"nir la geografía económica 
mundial en favor de la sostenibilidad global (Ayala, 2025). El empodera-
miento económico de la dimensión transnacional del paradigma del Patri-
monio Mundial es un potente dividendo de esta perspectiva.

México, estimulado por su reciente integración al Patrimonio Mundial del 
Corredor Marino del Pací"co Oriental Tropical, y con la secretaria Rosaura 
Ruiz a la cabeza de la cartera de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Inno-
vación, se encuentra bien posicionado para allanar el camino.

El insigne compositor checo Antonín Dvořák anticipó con exquisitez la po-
tencia del ámbito transnacional cuando, en 1892 —exactamente cuatro si-
glos después del descubrimiento del Nuevo Mundo por Cristóbal Colón—, 
realizó un descubrimiento artístico de América desde una perspectiva mu-
cho más amplia que la propia América. La Sinfonía n.º 9 en mi menor de 
Dvořák, Desde el Nuevo Mundo, fusiona el despertar de la voz america-
na con el deleite que halló en la naturaleza de ese continente. Esta obra 
maestra de la música clásica combina su identidad de Nuevo Mundo con la 
tradición checa de integrar el paisaje en la música (Clive, 2016), añadiendo 
una capa transcontinental de aprecio a los bienes naturales americanos y 
adquiriendo inmortalidad como regalo no solo para América, sino para el 
mundo entero. 



 LA RELEVANCIA INTERNACIONAL DEL PREMIO AYALA 395

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

A"rmo así que, en este siglo, la escala transnacional actúa como un Nuevo 
Mundo, que en gran medida se encuentra aún por descubrir y explorar. En 
él abundan las reservas transfronterizas de conocimiento cientí"co poten-
cial —la materia prima del conocimiento— que, a diferencia de los yaci-
mientos de petróleo o minerales, tiene garantizado aumentar en volumen y 
valor cuanto más se explora y utiliza. Además, las rutas carentes de restric-
ciones geográ"cas de los avances cientí"cos aguardan ser apreciadas como 
fuentes inigualables de asombro (Ayala, 2024a, 2024b). ¡Qué in"nita re-
serva de inspiración representan para la creatividad artística que ensalce y 
celebre la complejidad sin fronteras de los sistemas de soporte vital de la 
Tierra! ¡Qué vasta frontera nueva ofrecen para la convergencia y armonía 
de la apreciación y la protección de la naturaleza basadas en la ciencia y 
en la fe, en consonancia con la postura de Francisco Ayala de que es en 
el contexto de la interacción humana con las maravillas naturales donde 
los horizontes, vistos a través de la ventana de la ciencia y la ventana de la 
religión, convergen de forma única! (Ayala, 2007).

La misión transnacional y transdisciplinar de la Medalla Ayala guarda rela-
ción directa con el audaz planteamiento de las Naciones Unidas plasmado 
en el documento Transformar nuestro mundo: La Agenda 2030 para el 
Desarrollo Sostenible (Naciones Unidas, 2015). De forma original y poten-
ciando sinergias, la misión de la Medalla aborda el creciente llamamiento a 
integrar tres dimensiones ausentes pero vitales en los Objetivos de Desarro-
llo Sostenible (ODS) de las Naciones Unidas: el valor crucial de los procesos 
evolutivos y las consecuencias de su deterioro (De Meester, Vázquez-Do-
mínguez, Kassen, et al., 2024); el potencial de la religión en la búsqueda 
global de la consecución de los ODS (Schliesser, 2024; Tatay, 2022); y la 
gran promesa de colaboración entre arte y ciencia para abordar los retos 
medioambientales globales (Paterson, Le Tissier, Whyte, et al., 2020).

Que la Medalla Ayala promueva al máximo la contribución intelectual, 
espiritual y humanitaria de la ciencia a través de un Nuevo Mundo sin 
fronteras, como Francisco y yo siempre deseamos y como la Universidad 
Ponti"cia Comillas lo ha hecho posible. Y que esta Medalla genere para 
España —un país al que se atribuye la ampliación más trascendental de los 
límites geográ"cos en la historia de la humanidad—, una oportunidad pro-
fundamente simbólica para que vuelva a expandir los horizontes de nuestro 
planeta explorando y navegando por políticas que valoren las riquezas del 
Nuevo Mundo transnacional como el bien público supremo.



396 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Referencias

 – Alger, J., Green, J. F., Neville, K. J., Park, S., VanDeever, S. D., & Webster, 
D.G. (2025). The false promise of deep-sea mining. npj Ocean Sustainabili-
ty, 4(21). https://doi.org/10.1038/s44183-025-00127-4

 – Ayala F. J. Teleological Explanations in Evolutionary Biology. Philosophy of 
Science. 1970;37(1):1-15. doi:10.1086/288276 

 – Ayala F. J. (1993). Trypanosoma and Leishmania have clonal population struc-
tures of epidemiological signi"cance. Biological research, 26(1-2), 47-63.

 – Ayala, F. J. (1994). Darwin’s revolution. En J. H. Campbell & J. W. Schopf 
(Eds.), Creative Evolution? (Chapter 1, pp. 1-17). Jones & Bartlett.

 – Ayala, F. J. (1999). La Teoría de la Evolución. Ediciones Temas de Hoy.
 – Ayala, F. J. (2007). Darwin’s Gift to Science and Religion. Joseph Henry Press.
 – Ayala, H. (2024a). Harnessing evolution’s gift of borderless wonder to open 

new economic frontiers for global sustainability: A vision, a roadmap, and a 
pledge inspired by Francisco J. Ayala’s passion for science and art. Razón y Fe, 
288(1464), 189-201. https://doi.org/10.14422/ryf.vol288.i1464.y2024.010 

 – Ayala, H. (2024b). The transnational frontier of resort master plans: A gateway 
to borderless legacies for the environment and humanity. Frontiers in Environ-
mental Economics, 3(1229094). https://doi.org/10.3389/frevc.2024.1229094

 – Ayala, H. (2025). The transnational earth: Evolution meets the World Heritage 
in model development scenarios for a globally inclusive knowledge economy. 
Frontiers in Environmental Economics, 4(1447583). https://doi.org/10.3389/
frevc.2025.1447583 

 – Clive, M. (2016, October 31). Dvořák: Symphony No. 9 in E minor, Op. 95, 
“From the New World”. Utah Symphony. https://utahsymphony.org/explo-
re/2016/10/dvorak-symphony-no-9-in-e-minor-op-95-from-the-new-world/

 – De Meester, L., Vázquez-Domínguez, E., Kassen, R., et al. (2024). A link be-
tween evolution and society fostering the UN sustainable development goals. 
Evolutionary Applications, 17(6), e13728. https://doi.org/10.1111/eva.13728

 – Lombard, F., Bourdin, G., Pesant, S., et al. (2023). Open science resources 
from the Tara Paci"c expedition across coral reef and surface ocean ecosys-
tems. Scienti!c Data, 10(324). https://doi.org/10.1038/s41597-022-01757-w

 – Pletcher, K. (Ed.). (2010). The Britannica Guide to Explorers and Explorations 
that Changed the Modern World. Britannica Educational Publishing in associa-
tion with Rosen Educational Services, LLC.

 – Schliesser, C. (2024). Religion Matters: Religion and the Sustainable Develop-
ment Goals (SDGs). Religions, 15(3), 337. https://doi.org/10.3390/rel15030337

 – Paterson, S. K., Le Tissier, M., Whyte, H., Robinson, L. B., Thielking, K., In-
gram, M., & McCord, J. (2020). Examining the potential of art-science colla-
borations in the Anthropocene: A case study of Catching a Wave. Frontiers in 
Marine Science, 7. https://doi.org/10.3389/fmars.2020.00340



 LA RELEVANCIA INTERNACIONAL DEL PREMIO AYALA 397

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Tatay, J. (2022). Images, metaphors, and models in the quest for sustaina-
bility: The overlapping geography of scienti"c and religious insights. En M. 
Fuller, D. Evers, & A. Runehov (Eds.), Issues in Science and Theology: Crea-
tive Pluralism? Issues in Science and Religion: Publications of the European 
Society for the Study of Science and Theology 6 (pp. 199-208). https://doi.
org/10.1007/978-3-031-06277-3_18 

 – United Nations. (2015). Transforming our World: The 2030 Agenda for Sus-
tainable Development. Resolución 70/1 adoptada por la Asamblea General 
de la Naciones Unidas el 25 de septiembre de 2015.



Cristo en evolución
Ilia Delio, OSF

Cristo en evolución

ISBN: 978-84-293-2127-2
Universidad Pontificia Comillas, 
Sal Terrae, 2014

,�s re
le�iones es�iritu�l�ente enri�uece�or�s � teoló�ic��ente �es�
i�ntes �e
)li� $elio inter�el�r°n � c��� lector �e un� 
or�� ńnic� � ��rticul�rN ,� �utor�Q
in
or���� co�o est° �or l� cienci�Q �rin�� un� �ltern�tiv� �u� neces�ri� � l�
teolo�ă� � l� es�iritu�li��� �cós�ic�s �ue to��vă� �o�el�n l� vi�� reli�ios� �e
innu�er��les cristi�nosN
,� o�r� �e $elio ���rece en un �o�ento en �ue los �un�os intelectu�l �
�c��æ�ico est°n torn°n�ose c��� ve  �°s rece�tivos �l n�tur�lis�o cientă
icoQ l�
creenci� �e �ue l� n�tur�le � es to�o lo �ue e�iste � �e �ue el �æto�o cientă
ico es
l� ńnic� 
or�� 
i��le ��r� co��ren�erl�O $elio consi�ue o
recer en est� o�r� un�
teolo�ă� evolucionist� ori�in�l �ue se ��ntiene tot�l�ente 
iel � l� cienci�Q �ero
no �ce�t� el c�lle�ón sin s�li�� �el n�tur�lis�oN

edit@comillas.edu
https://tienda.comillas.edu
Tel.: 917 343 950 

SERVICIO DE PUBLICACIONES

Ilia Delio, OSF



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  391-396

INTERNATIONAL RELEVANCE 
OF THE AYALA AWARD1

La relevancia internacional del Premio Ayala

Hana Ayala
President of Pangea World
hayala@pangeaworld.com; https://orcid.org/0000-0001-5000-6804 

 

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.008 

Esteemed leaders and guests,

I am honored to recognize the Honorable Rosaura Ruiz Gutiérrez, currently 
Mexico’s Secretary of Science, Humanities, Technology, and Innovation, and 
to congratulate her as the awardee of the 2025 Hana & Francisco Ayala 
Medal that will be bestowed on her by and at Comillas Ponti"cal University 
during tomorrow’s ceremony. I am also very pleased to acknowledge the 
presence of His Excellency Quirino Ordaz Coppel, Ambassador of Mexico to 
Spain. Today, allow me to focus on the international relevance and momen-
tum of the aspiration behind this award, with much gratitude to Casa de 
América for hosting this magni"cent prelude to the award itself.

The Ayala Medal pays tribute to “extraordinary accomplishments in bridging 
disciplines and nations to bolster the intellectual, spiritual, and humanitarian 
contribution of science.” 

This ambition is emblematized by the award of one of the inaugural 2024 
Ayala Medals to Dr. Robert Hauser, then Chief Executive Of"cer of the 
preeminent American Philosophical Society founded by Benjamin Franklin 
in 1743 and excelling as an unparalleled venue to bring sciences, arts, and 

1  Speech given by Hana Ayala at the Casa de América in Madrid on October 2, 2025 
on the occasion of the 2025 Ayala Medal awarded by the Hana and Francisco José Ayala 
Center for Science, Technology, and Religion at the same university.



392 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

humanities in service to humanity. It is backed by a powerful precedent set 
by Francisco J. Ayala, a mastermind and architect of bridges among science, 
religion, and art that he built with the conviction that “only under the prism 
of evolution it is possible to understand…the possibilities that the future 
brings us” (Ayala, 1999, p. 15). 

The painting Juan de Pareja by the great Spanish master Diego Velázquez 
and the Dagger of Aurangzeb, a weapon shaped by an unknown Muslim 
craftsman into a treasure of Indian decorative arts, are among the art mas-
terpieces that Francisco Ayala used in his comparative celebration of human 
creativity and the creativity of evolution that brings novelties into being (Ay-
ala, 1994, 1970). He blurred the line between the wonder of discovery and 
the paradigm shifts he accomplished by revolutionizing our understanding 
and prospective cure of Chagas, malaria, and other tropical diseases that af-
!ict millions of people (Ayala, 1993). His laboratory was a cradle of “science 
diplomacy” well before the term was coined, a crossroads of brilliant young 
minds from different cultures, and an engine of collaborations fueled by the 
desire to better the world, as iconized by Dr. Rosaura Ruiz’s distinguished 
career.

Disclosing and harnessing the ever-greater relevance of Francisco Ayala’s im-
mense legacy as an antidote to global geopolitical rivalries is integral to the 
Ayala Medal’s mission and to the aspiration behind the legacy I strive to 
leave in union with Francisco’s.

Let’s enter today’s geopolitical landscape, as shaped dramatically by rare 
earth elements (REE). China currently dominates the market of these 17 
metal elements that are environmentally hazardous and chemically inten-
sive to extract and re"ne but that are essential to the manufacture of many 
high-tech products and to the production of medical and defense technolo-
gies. The Exclusive Economic Zones (EEZs) that grant coastal states sovereign 
rights for exploration, exploitation, and management of natural resources 
within 200 nautical miles from their coastlines are acquiring unprecedented 
signi"cance in the face of the growing demand for the mining of subsea 
minerals and metals, rare earths in particular. The eight Arctic states have 
continental shelves and EEZs extending into the Arctic Ocean, which harbors 
a bounty of rare earth deposits. As climate change is opening new resource 
extraction opportunities, they offer a preview of territorial disputes and 



 INTERNATIONAL RELEVANCE OF THE AYALA AWARD 393

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

geopolitical competition over rare earth.2 Across the world oceans, many 
questions and tensions frame the future of deep-sea mining in international 
waters, in part because of concerns about its environmentally destructive 
consequences and contested authority over its governance (Alger, Green, 
Neville et al, 2025). 

At the same time, a megatrend is emerging that is powered by vanguard 
transnational science and that contrasts with the unfolding geopolitical 
trends. It uniquely builds on a world-changing discovery. Following in the 
footsteps of Christopher Columbus’ encounter with the New World, Vasco 
Núñez de Balboa became—in September 1513—the "rst European to sight 
the Paci"c Ocean from the New World, during his trip across the Darién 
Isthmus of today’s Panama. According to The Britannica Guide to Explorers 
and Explorations that Changed the Modern World (Pletcher, 2010), “the dis-
covery of the Paci"c Ocean made possible the uni"cation of the geography 
of our planet.”

At present, the world-unifying Paci"c is becoming a prime nurturing ground 
for new-generation research that is unmasking the vital role of the border-
less evolutionary and ecological linkages for humanity’s progression into a 
sustainable future. The Tara Paci"c research expedition, which involved more 
than 200 scientists and spanned three years, merits a special mention for 
championing a pan-ecosystemic approach to sampling coral reefs and their 
surrounding waters throughout the entire Paci"c Ocean (Lombard, Bourdin, 
Pesant et al, 2025). All the obtained dataset are being publicly released, thus 
expanding the reach and bene"ts of science across political lines, not in the 
interest of one nation but of all humanity. 

Another transnational endeavor of globally transformative signi"cance is un-
folding in the Eastern Tropical Paci"c, a marine region endowed with excep-
tional biodiversity along the convergence of major marine currents from the 
west coast of Mexico to the southern tip of Peru. Four countries—Colom-
bia, Costa Rica, Ecuador, and Panama—have collectively charted the East-
ern Tropical Paci"c Marine Corridor, an ever-expanding transborder marine 
protected area network consolidated by cutting-edge research and boasting 
four UNESCO World Heritage Sites. In 2022, Mexico’s Revillagigedo National 

2  https://www.livescience.com/who-owns-the-arctic.html; https://theowp.org/crisis_in-
dex/arctic-circle-territorial-con!icts/ 



394 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Park of World Heritage rank was formally included in this visionary marine 
conservation corridor.

I see an even grander promise of this multi-country marine corridor in its 
potential to pave the way for taking the World Heritage instrument into the 
future. This pioneer endeavor illuminates the fact that the current “lists” of 
World Heritage Sites within individual nation states fall short of proactively 
charting the globe-crisscrossing bonds among these sites. It begs to be val-
ued in its capacity to ignite high-pro"le “legacy investments” geared toward 
harnessing the evolutionary pathways rich in natural knowledge capital to 
rede"ne the world’s economic geography in support of global sustainability 
(Ayala, 2025). The economic empowerment of the transnational dimension 
of the World Heritage paradigm is a powerful dividend of this perspective.

Mexico, galvanized by the momentum of being the newest World Heritage 
stakeholder in the Eastern Tropical Paci"c Marine Corridor, and with Secre-
tary Ruiz at the helm of disciplines-bridging Science, Humanities, Technology, 
and Innovation portfolio, is well positioned to pave the way.

The preeminent Czech composer Antonín Dvořák exquisitely previewed the 
might of the transnational realm when, in 1892, exactly four centuries after 
the discovery of the New World by Christopher Columbus, he accomplished 
an artistic discovery of America from an angle that was much broader than 
America. Dvořák’s Symphony No. 9 in E minor, From the New World, fuses 
the awakening of the American voice with the delight he drew from Amer-
ica’s nature. Thus, this masterpiece of classical music blends its New World 
identity with the Czech tradition of integrating landscape into music (Clive, 
2016), adding a transcontinental layer of appreciation to America’s natural 
assets and acquiring immortality as a gift not only to America but to the 
entire world.

I assert that the transnational scale serves as the New World of this century, 
which is still largely undiscovered and unexplored. It abounds with transbor-
der reserves of potential scienti"c knowledge—the raw material of knowl-
edge—that, unlike oil or mineral deposits, is guaranteed to keep increasing 
in volume and value the more it is explored and used. Moreover, the geo-
graphically unconstrained paths of scienti"c breakthroughs await to be ap-
praised as unparalleled sources of wonder (Ayala, 2024a, 2024b). What an 
in"nite reservoir of inspiration they represent for artistic creativity that would 
extol and celebrate the borderless complexities of earth’s life-support sys-
tems. What a vast new frontier they offer for the con!uence and harmony 



 INTERNATIONAL RELEVANCE OF THE AYALA AWARD 395

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

of science-based and faith-based appreciation and guardianship of nature, 
in line with Francisco Ayala’s position that it is in the context of the human 
interface with natural wonders where horizons, seen through the window of 
science and the window of religion, uniquely converge (Ayala, 2007).

The transnational and transdisciplinary mission of the Ayala Medal is of 
direct relevance to the United Nations’ bold approach to Transforming our 
World: The 2030 Agenda for Sustainable Development (United Nations, 
2015). It addresses in an original, synergies-bolstering fashion, the growing 
calls to integrate three missing yet vital dimensions into the UN Sustainable 
Development Goals (SDGs), namely, the crucial value of evolutionary 
processes and the consequences of their impairment (De Meester, Vázquez-
Domínguez, Kassen et al, 2024); the potential of religion in the global 
quest for implementing the SDGs (Schliesser, 2024; Tatay, 2022); and the 
great promise of art-science collaborations to tackle global environmental 
challenges (Paterson, Le Tissier, Whyte et al, 2020).

May the Ayala Medal mobilize to the utmost the combined intellectual, 
spiritual, and humanitarian contribution of science across the borderless New 
World, as both Francisco and I have desired it and as Comillas Ponti"cal Uni-
versity has enabled it. And may this Medal engender a profound symbolic 
opportunity for Spain—a country credited with the most transcendental am-
pli"cation of geographical limits in the history of humanity—to expand our 
planet’s horizons again by exploring and navigating policies that value the 
locally-elusive riches of the transnational New World as the ultimate public 
good.

References

 – Alger, J., Green, J. F., Neville, K. J., Park, S., VanDeever, S. D., & Webster, 
D.G. (2025). The false promise of deep-sea mining. npj Ocean Sustainabili-
ty, 4(21). https://doi.org/10.1038/s44183-025-00127-4

 –  Ayala F. J. Teleological Explanations in Evolutionary Biology. Philosophy of 
Science. 1970;37(1):1-15. doi:10.1086/288276 

 –  Ayala F. J. (1993). Trypanosoma and Leishmania have clonal population 
structures of epidemiological signi"cance. Biological research, 26(1-2), 47-63.

 – Ayala, F. J. (1994). Darwin’s revolution. In J. H. Campbell & J. W. Schopf 
(Eds.), Creative Evolution? (Chapter 1, pp. 1-17). Jones and Bartlett.

 – Ayala, F. J. (1999). La Teoría de la Evolución. Ediciones Temas de Hoy.



396 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 – Ayala, F. J. (2007). Darwin’s Gift to Science and Religion. Joseph Henry Press.
 – Ayala, H. (2024a). Harnessing evolution’s gift of borderless wonder to open 

new economic frontiers for global sustainability: A vision, a roadmap, and a 
pledge inspired by Francisco J. Ayala’s passion for science and art. Razón y Fe, 
288(1464), 189-201. https://doi.org/10.14422/ryf.vol288.i1464.y2024.010 

 – Ayala, H. (2024b). The transnational frontier of resort master plans: A ga-
teway to borderless legacies for the environment and humanity. Fron-
tiers in Environmental Economics, 3(1229094). https://doi.org/10.3389/
frevc.2024.1229094

 – Ayala, H. (2025). The transnational earth: Evolution meets the World He-
ritage in model development scenarios for a globally inclusive knowledge 
economy. Frontiers in Environmental Economics, 4(1447583). https://doi.
org/10.3389/frevc.2025.1447583 

 – Clive, M. (2016, October 31). Dvořák: Symphony No. 9 in E minor, Op. 95, 
“From the New World”. Utah Symphony. https://utahsymphony.org/explo-
re/2016/10/dvorak-symphony-no-9-in-e-minor-op-95-from-the-new-world/

 – De Meester, L., Vázquez-Domínguez, E., Kassen, R. et al. (2024). A link be-
tween evolution and society fostering the UN sustainable development goals. 
Evolutionary Applications, 17(6), e13728. https://doi.org/10.1111/eva.13728

 – Lombard, F., Bourdin, G., Pesant, S. et al. (2023). Open science resources 
from the Tara Paci"c expedition across coral reef and surface ocean ecosys-
tems. Scienti!c Data, 10(324). https://doi.org/10.1038/s41597-022-01757-w

 – Pletcher, K. (Ed.). (2010). The Britannica Guide to Explorers and Explorations 
that Changed the Modern World. Britannica Educational Publishing in asso-
ciation with Rosen Educational Services, LLC.

 – Schliesser, C. (2024). Religion Matters: Religion and the Sustainable De-
velopment Goals (SDGs). Religions,  15(3), 337.  https://doi.org/10.3390/
rel15030337

 – Paterson, S. K., Le Tissier, M., Whyte, H., Robinson, L. B., Thielking, K., In-
gram, M., & McCord, J. (2020). Examining the potential of art-science colla-
borations in the Anthropocene: A case study of Catching a Wave. Frontiers in 
Marine Science, 7. https://doi.org/10.3389/fmars.2020.00340

 – Tatay, J. (2022). Images, metaphors, and models in the quest for sustaina-
bility: The overlapping geography of scienti"c and religious insights. In M. 
Fuller, D. Evers, & A. Runehov (Eds.), Issues in Science and Theology: Crea-
tive Pluralism? Issues in Science and Religion: Publications of the European 
Society for the Study of Science and Theology 6 (pp. 199-208). https://doi.
org/10.1007/978-3-031-06277-3_18 

 – United Nations. (2015). Transforming our World: The 2030 Agenda for Sus-
tainable Development. Resolution 70/1 adopted by the U.N. General Assem-
bly on September 25, 2015.



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  399-412RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

LA CIENCIA COMO MOTOR DE 
DESARROLLO EN IBEROAMÉRICA1 
Science as a Driver of Development in Ibero-America

Rosaura Ruiz Gutiérrez
Secretaria de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación del Gobierno de México
https://orcid.org/0000-0001-5212-1275 

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.009 

Buenas tardes a todas y todos: 

Distinguidas autoridades de la Casa América, apreciados Embajadores, Em-
bajadoras, Ministros, Ministras, Colegas, académicas, académicos, estudian-
tes, representantes de la Universidad Ponti"cia Comillas, amigas y amigos: 

Estar hoy en la Casa de América tiene un signi"cado especial, pues su at-
mósfera simboliza el diálogo, la memoria compartida y la voluntad de futuro 
de la comunidad iberoamericana. Aquí se han tendido puentes entre países 
y, hoy, queremos reforzarlos desde el ámbito de la ciencia, las humanidades, 
la tecnología y la innovación.

Nuestra historia compartida nos ha dejado como legado una profunda ri-
queza cultural y una vocación común por la dignidad y la justicia. Permítan-
me enunciar la idea central que inspira la re!exión que deseo compartir: En 
Iberoamérica compartimos lengua, español y portugués, historia y cultura; 
hoy, estamos llamados a compartir también un destino común basado en la 
ciencia, las humanidades, la tecnología y la innovación. 

1  Discurso pronunciado por Rosaura Ruiz Gutiérrez en la Casa de América de Madrid el 2 
de octubre de 2025 con motivo de la recepción de la Medalla Ayala 2025 que le ha sido 
otorgada por la Cátedra Hana y Francisco José Ayala de Ciencia, Tecnología y Religión de 
la misma universidad.



400 ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Por ello, en esta apertura quiero proponer tres premisas para orientar esta 
conferencia: 

Una visión compartida, que nos permita entender que el conocimiento, que 
es un "n en sí mismo, y la innovación son sobre todo medios para alcanzar 
soberanía, justicia y bienestar, impulsándonos a entender y atender los desa-
fíos que enfrentamos de manera compartida. 

Puentes, no muros. Es decir, reforzar la cooperación iberoamericana, la mo-
vilidad académica, la creación de redes entre países y la interoperabilidad de 
datos e infraestructuras. La política de muros debe contraponerse a la políti-
ca de puentes que ofrece la ciencia.  

Pertinencia y apertura para alinear nuestras agendas cientí"cas ante los retos 
globales —como salud, cambio climático, transición energética, seguridad 
alimentaria, transformación digital— y abrir el conocimiento para que sus 
bene"cios sean públicos y compartidos, debe ser nuestra visión.  

Con este espíritu, agradezco a quienes hoy nos acompañan y, de manera es-
pecial, a Casa de América, por hospedar esta conferencia que no es solo aca-
démica ni técnica: es un diálogo político y cultural sobre el futuro que merecen 
nuestras sociedades. Iberoamérica ya tiene las voces, el talento y los instru-
mentos; ahora nos toca integrar una orquesta en común y tocar en armonía.  

Para comprender por qué la ciencia puede —y debe— ser un motor de 
nuestro desarrollo, conviene recordar quiénes somos desde una perspecti-
va histórica y cultural. Iberoamérica no comienza su relación con el conoci-
miento en la era digital; la ciencia forma parte de nuestra identidad desde 
antes incluso de que nos llamáramos Iberoamérica. Pensemos, por ejemplo, 
en la astronomía mesoamericana. Los mayas observaron con precisión los 
ciclos celestes y nos legaron conocimiento astronómico que integraba cálcu-
lo, observación y cosmovisión. En los Andes, la medicina tradicional —de la 
herbolaria al cuidado comunitario— articuló salud con territorio y cultura. Y, 
del otro lado del Atlántico, el impulso náutico y cartográ"co de Portugal y 
España transformó la geografía del mundo y abrió rutas de intercambio de 
bienes y saberes. Estos hitos no son postales del pasado: son recordatorios 
de que el conocimiento, la poesía y la técnica han estado siempre en el cen-
tro de nuestra manera de habitar el mundo.  

Fue a partir de la Ilustración que la creatividad cientí"ca y el grueso de los 
saberes humanísticos alcanzaron su organización institucional moderna, lo 



 LA CIENCIA COMO MOTOR DE DESARROLLO EN IBEROAMÉRICA  401

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

cual tuvo importantes repercusiones en el espacio político y cultural de Ibe-
roamérica. La circulación de ideas cientí"cas y "losó"cas alimentó nuestras 
independencias y ayudó a delinear, no sin encontrar contradicciones, las 
nociones de ciudadanía, de derechos y de Estado moderno en el espacio 
iberoamericano. En ese periodo, la ciencia, por la mediación de diversas tra-
diciones de pensamiento "losó"co y político ilustradas, dejó gradualmente 
de concebirse como patrimonio de unos pocos para devenir en un bien pú-
blico, cuya "nalidad es la comprensión de la realidad y la transformación de 
las condiciones de vida, materiales y espirituales, del género humano. 

Esa herencia humanista es crucial hoy. La ciencia en Iberoamérica no es solo 
técnica; es un proceso histórico y cultural que emancipa a los pueblos. Nos 
permite leer críticamente el presente, disputar narrativas de dependencia y 
diseñar un futuro donde el conocimiento sea sinónimo de dignidad y liber-
tad y también de soberanía.  

Asimismo, contamos con activos culturales contemporáneos que refuerzan 
esta perspectiva y exigen importantes discusiones: el idioma compartido —
español y portugués— ya no entendido como elemento de asimilación cultu-
ral, sino como vector de integración cientí"ca que reduce barreras de acceso, 
democratiza la divulgación y facilita la cooperación transnacional. Publicar y 
colaborar en estas lenguas no es una muestra de orgullo nacionalista, sino 
una estrategia de desarrollo, en regiones de enorme diversidad lingüística y 
cultural como es el caso de México, para construir corpus técnicos y solucio-
nes situadas que respondan a nuestras realidades. 

Permítanme referirme ahora al momento histórico que estamos viviendo en 
México en relación con la política nacional de ciencia, tecnología e innova-
ción. Por primera vez una mujer ocupa la presidencia y, además, la doctora 
Claudia Sheinbaum es cientí"ca de formación y vocación, por lo que tiene 
una sensibilidad especial respecto al papel que puede jugar el conocimiento 
cientí"co y humanista para el desarrollo de México. Entre sus primeras de-
cisiones de gobierno quiero destacar un cambio sustancial. Hasta 2024, la 
política cientí"ca se coordinaba desde el Consejo Nacional de Humanidades, 
Ciencia y Tecnología. Por decisión de la Dra. Sheinbaum, ese Consejo se 
transformó en un nuevo Ministerio, la Secretaría de Ciencia, Humanidades, 
Tecnología e Innovación, que tengo el honor de conducir. Este cambio im-
plicó una jerarquización de la agenda de ciencia e investigación en el país. 
Esta decisión, además, viene acompañada de un cambio de paradigma en la 
planeación económica. El Plan México es el instrumento rector de la política 



402 ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

económica y, dentro de él, la Secretaría que encabezo desempeña un papel 
decisivo al tener la responsabilidad de fomentar que el conocimiento cientí"-
co, la innovación y el desarrollo tecnológico se integren de manera estructu-
ral en las cadenas de valor nacionales. La presidenta Claudia Sheinbaum ha 
insistido en la necesidad de superar el modelo maquilador basado en la ofer-
ta de mano de obra barata y transitar hacia un modelo económico donde el 
conocimiento, la innovación y la tecnología sean los motores principales de 
la prosperidad compartida.   

En concordancia con el Plan México, la secretaría a mi cargo impulsa pro-
yectos en sectores estratégicos como Kutsari para el diseño y fabricación de 
semiconductores, el proyecto Olinia, auto eléctrico para impulsar la electro-
movilidad, el Laboratorio Nacional de Inteligencia Arti"cial, que por cierto 
nos está apoyando el Centro Nacional de Supercómputo de Barcelona, entre 
otros. Estos proyectos se desarrollan articulando la colaboración entre uni-
versidades, centros de investigación y empresas para transformar la estruc-
tura productiva del país y posicionar a México como un actor clave en la 
economía del conocimiento.  

En el contexto de los actuales cambios geopolíticos, Iberoamérica necesita 
con urgencia de"nir su papel. Y este no puede ser el de la dependencia, ni 
el de la marginalidad, ni el de la simple adaptación pasiva a tecnologías o 
paradigmas ajenos. Nuestro papel debe construirse desde la capacidad de 
generar conocimiento propio, con identidad, con propósito y con sentido 
social y de comunidad. 

Hablar de ciencia como motor del desarrollo no es una metáfora: es una 
estrategia concreta para elevar la productividad, expandir oportunidades, y 
mejorar la calidad de vida. La puerta de entrada al desarrollo basado en 
conocimiento es un sistema de educación superior público, robusto y arti-
culado con la investigación. La experiencia global muestra que, cuando las 
universidades integran docencia, investigación y extensión de la cultura, re-
ducen brechas y generan trayectorias de movilidad social ascendente.

La formación terciaria o universitaria es el primer eslabón en la formación de 
personal cali"cado para realizar actividades de investigación y desarrollo, en 
esto hemos tenido un importante avance. El número total de estudiantes de 
educación superior de Iberoamérica pasó de 26 millones en 2013 a 34 mi-
llones en 2022, lo que representa un crecimiento del 30% en el periodo. De 
los egresados, 70% corresponde a licenciatura, 14% es de maestría y 1% es 



 LA CIENCIA COMO MOTOR DE DESARROLLO EN IBEROAMÉRICA  403

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de doctorado, por lo tanto, fortalecer la formación doctoral en los países de 
la región es un desafío de la mayor importancia.

En el caso de México, por ejemplo, se está fortaleciendo la educación su-
perior en México con la creación de la Universidad Nacional Rosario Caste-
llanos, que tendrá al menos una unidad académica en cada una de las 32 
entidades federativas del país. A siete años de su fundación, esta universidad 
atiende a casi 80 mil estudiantes en 35 licenciaturas y 15 posgrados. El mo-
delo educativo converge en modalidades mixtas, duales y acumulación de 
créditos, contribuyendo así a la formación de especialistas en tan solo ocho 
años: tres de licenciatura, dos de maestría y tres de doctorado.  

En Iberoamérica, la investigación cientí"ca que atiende a problemáticas na-
cionales, regionales e incluso globales ha tenido incidencia positiva en varios 
campos de conocimiento. Para ilustrar lo anterior, haré referencia a algunos 
ejemplos en las áreas de salud y biomedicina; medio ambiente y biodiversi-
dad; y al campo de aplicación de la inteligencia arti"cial para la mejora de la 
producción agrícola.

El investigador español Francis Mojica es reconocido por el descubrimiento 
y desarrollo de la técnica CRISPR, fundamental en la edición genética y con 
amplias posibilidades para la modi"cación de plantas y animales.  

España posee importantes fortalezas en el área de seguridad digital, un sec-
tor crucial para la protección de datos en un mundo cada vez más interco-
nectado.  

También en España se desarrolló recientemente un modelo estadístico espa-
cio-temporal para analizar récords de temperatura máximos y mínimos a par-
tir de seis décadas de datos. El estudio demuestra que el cambio climático ha 
duplicado la frecuencia de récords de calor en la península y ofrece una he-
rramienta aplicable a la investigación internacional sobre eventos extremos y 
a las políticas de adaptación climática. 

Con la participación de instituciones portuguesas, el Observatorio Europeo 
Austral permitió la detección de un exoplaneta con apenas la mitad de la 
masa de Venus, el más ligero jamás medido mediante velocidad radial. Este 
resultado, logrado con el espectrógrafo Expresso del Very Large Telescope en 
Chile, representa un hito en la caracterización de mundos rocosos pequeños 
y abre nuevas posibilidades para el estudio de atmósferas planetarias. 



404 ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

En salud, América Latina ha mostrado un papel destacado en biomedicina 
y vacunas, probando su capacidad para salvar vidas, abaratar tratamientos 
y fortalecer soberanía sanitaria. A "nales del siglo pasado, Colombia, por 
ejemplo, ha hecho historia con Manuel Elkin Patarroyo, creador de la prime-
ra vacuna sintética contra la malaria, un avance pionero que abrió nuevas 
rutas para la inmunología global. 

México aporta con la síntesis de la noretisterona, realizada por Luis E. Mi-
ramontes, que dio origen a la anticoncepción hormonal moderna. Re-
cientemente, México creó la vacuna Patria (AVX/COVID-12) usando una 
plataforma de virus recombinante modi"cado genéticamente para expresar 
la proteína de espiga del SARS-CoV-2. La Universidad Nacional Autónoma 
de México ha sido referente en estudios de vulcanología y sismología, y el 
Centro Internacional de Mejoramiento de Maíz y Trigo ha desarrollado va-
riedades agrícolas adoptadas en distintos continentes. Cuba, a través del 
Instituto Finlay y BioCubaFarma, desarrolló las vacunas Soberana y Abdala 
contra la Covid-19, que fueron aplicadas a gran escala y publicadas en re-
vistas cientí"cas internacionales. Argentina logró la aprobación de ARVAC 
“Cecilia Grierson”, la primera vacuna contra COVID-19 completamente de-
sarrollada en el país, con ensayos clínicos en fases avanzadas y autorización 
de la Administración Nacional de Medicamentos, Alimentos y Tecnología 
Médica (ANMAT). En Brasil, instituciones como Fiocruz y el Instituto Butan-
tan produjeron vacunas mediante transferencia tecnológica internacional, 
asegurando autonomía en biológicos y consolidando su liderazgo regional. 
Estos casos muestran que la ciencia latinoamericana, cuando se articula con 
políticas públicas, puede responder a crisis sanitarias y fortalecer sistemas de 
salud pública con orientación social. Aquí la política pública también es cla-
ve. Darle continuidad presupuestal, impulsar normas éticas, recomendacio-
nes de mejores prácticas y reglas de colaboración público-privada orientadas 
a promover su aplicación responsable y socialmente comprometida es lo que 
permite transitar de capacidad cientí"ca a soberanía sanitaria. 

Los cánceres hematológicos como la Leucemia Linfoblástica Aguda represen-
tan un reto para la salud pública. Recientemente se han desarrollado estra-
tegias para combatir este tipo de enfermedades, una de ellas es la terapia 
con células CAR-T, la cual consiste en modi"car al sistema inmunológico para 
favorecer el reconocimiento especí"co y eliminación de células malignas. Esta 
estrategia ha sido exitosa en pacientes donde otros tratamientos han fallado. 
Sin embargo, el desarrollo de esta tecnología es de muy alto costo, lo que 
di"culta su acceso para la mayoría de la población. En Estados Unidos esta te-



 LA CIENCIA COMO MOTOR DE DESARROLLO EN IBEROAMÉRICA  405

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

rapia tiene precios que varían desde los 300 a 500 mil dólares. En México, la 
terapia con células CAR-T no está disponible actualmente, por lo que se han 
iniciado esfuerzos de instituciones públicas y privadas para el desarrollo de 
células CAR-T nacionales. Esto es relevante pues se busca incorporar este tipo 
de terapia celular en la batería de tratamientos accesibles para los mexicanos.  

En el ámbito de la tecnología médica, uno de los desarrollos más emblemáti-
cos es el sistema quirúrgico Da Vinci, creado en el año 2000 por la empresa 
Intuitive Surgical y hoy presente en los principales centros hospitalarios del 
mundo. Actualmente, América Latina cuenta con alrededor de 120 unidades 
operativas, lo que re!eja un crecimiento sostenido en la adopción de tecno-
logías de vanguardia en salud.  

México ha sido parte de este proceso. Los primeros procedimientos se rea-
lizaron en el sector privado hacia 2005, y en 2015 —a través del Centro 
Médico Nacional 20 de Noviembre— llevó a cabo la primera cirugía robótica 
en el sistema público de salud. Hoy, el país cuenta con 11 unidades Da Vinci, 
instaladas en hospitales de la Ciudad de México, Guadalajara, Monterrey y 
Tijuana. De manera reciente, se ha anunciado la incorporación de seis nue-
vos robots a la red de hospitales para atención a los trabajadores del Estado, 
un paso decisivo para ampliar el acceso a la cirugía robótica en el sector pú-
blico y acercar esta tecnología de última generación a un número creciente 
de pacientes. 

En materia de biodiversidad, energías limpias y aprovechamiento sostenible 
de recursos, América Latina concentra algunas de las principales reservas de 
biodiversidad y recursos estratégicos del planeta, y la ciencia ha sido clave 
para su aprovechamiento sostenible. En Brasil, el Instituto Nacional de Pes-
quisas Espaciais (INPE) ha desarrollado satélites como el Amazônia-1, que 
permiten monitorear deforestación y modelar el cambio climático. Junto a 
ello, Embrapa impulsa proyectos de biofertilizantes, semillas adaptadas y 
prácticas de agricultura sostenible. En energías renovables, Brasil ha sido pio-
nero en biocombustibles como el etanol de caña y el biodiésel, y actualmen-
te lidera proyectos en hidrógeno verde y energía eólica offshore. México, por 
su parte, ha iniciado investigaciones sobre litio y su industrialización a través 
de LitioMx, mientras que países del Cono Sur avanzan en proyectos vincula-
dos a baterías y almacenamiento energético. 

Colombia y Chile se han posicionado como referentes latinoamericanos en 
la transición hacia la electromovilidad. Ambos países han implementado po-
líticas públicas y marcos regulatorios que incentivan la adopción de vehículos 



406 ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

eléctricos, la instalación de infraestructura de carga y el desarrollo de capaci-
dades industriales en el sector. En Colombia, los incentivos "scales y el plan 
nacional de movilidad eléctrica han impulsado el transporte público y priva-
do con bajas emisiones; mientras que Chile lidera en la región con una de las 
!otas de autobuses eléctricos más grandes fuera de China y con programas 
de innovación orientados a la descarbonización del transporte urbano y mi-
nero.

Costa Rica destaca a nivel mundial por generar, durante el 2024, casi el 90 
% de su electricidad a partir de fuentes renovables —principalmente hidráu-
lica, geotérmica, eólica y solar—, demostrando que una matriz energética 
limpia es viable y competitiva. Panamá, por su parte, avanza con una es-
trategia nacional de hidrógeno verde que busca posicionar al país como un 
nodo logístico y tecnológico regional en la producción, almacenamiento y 
exportación de energías limpias, fortaleciendo así la cooperación regional en 
materia de transición energética sostenible.

En materia de protección ambiental, quiero destacar que el pasado 15 de 
agosto de 2025 se "rmó en Campeche, México, la Declaración de Calakmul 
—formalmente titulada “Corredor Biocultural Gran Selva Maya”— entre los 
gobiernos de México, Guatemala y Belice. Este acuerdo establece un co-
rredor trinacional para proteger los recursos hídricos y los ecosistemas de 
la vasta región de la Gran Selva Maya (aproximadamente 5.7 millones de 
hectáreas compartidas), reconociendo también el papel esencial de las co-
munidades locales como custodias de este patrimonio natural y cultural, que 
sin duda permitirá fortalecer los datos disponibles sobre la biodiversidad en 
esta región.

Un caso particular lo encontramos en el sargazo del Caribe mexicano, don-
de el monitoreo marino y la investigación cientí"ca han permitido proponer 
soluciones productivas que se llevarán a cabo de manera colectiva entre va-
rios países de Iberoamérica —desde biofertilizantes hasta biocombustibles— 
frente a un fenómeno que afecta tanto al medio ambiente como al turismo. 
Estos ejemplos muestran cómo la ciencia se convierte en herramienta im-
prescindible para enfrentar la crisis climática y gestionar de forma sostenible 
los recursos estratégicos de la región.   

En otro aspecto, la teoría de sistemas complejos ha enriquecido nuestra ma-
nera de entender la ecología. Hoy sabemos que los ecosistemas funcionan 
como redes dinámicas con múltiples niveles interconectados. De estas redes 
emergen propiedades colectivas. Estas propiedades permiten explicar fenó-



 LA CIENCIA COMO MOTOR DE DESARROLLO EN IBEROAMÉRICA  407

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

menos como sincronías entre especies o cambios inesperados en las cadenas 
tró"cas. A partir de estas ideas, la macroecología ha ampliado su mirada 
para identi"car patrones a gran escala que sirvan como base para estrate-
gias de conservación más efectivas. Estos avances teóricos han sido posi-
bles gracias a herramientas tecnológicas sin precedentes: sensores remotos, 
imágenes satelitales, genética ambiental, y grabaciones automatizadas. En 
este escenario, la inteligencia arti"cial se ha vuelto una herramienta clave 
para la investigación ecológica. Gracias a ella, hoy podemos analizar gran-
des volúmenes de datos —como información genética, imágenes satelitales 
o registros climáticos— y construir simulaciones detalladas que nos ayudan 
a entender cómo interactúan las especies entre sí y con su entorno. La IA 
también nos permite detectar patrones que no serían visibles a simple vista y 
probar diferentes escenarios posibles, lo que es muy útil para tomar decisio-
nes frente al cambio climático o la pérdida de biodiversidad. 

La digitalización se ha convertido en un motor de productividad y competiti-
vidad. En Brasil, el marco legal —a través de la Lei do Bem (2005) y el Marco 
Legal de CTI (2016)— ha impulsado la cooperación entre universidades y 
empresas, fomentando la innovación tecnológica y la transferencia de cono-
cimiento (Senado Federal do Brasil, 2016).  

La inteligencia arti"cial, por su parte, exige un desarrollo responsable. Brasil 
dio un paso importante en este sentido, aprobó en 2024 el Proyecto de Ley 
2338/2023, inspirado en la Ley de IA de la Unión Europea, que propone 
un enfoque basado en riesgo: prohibe sistemas de riesgo excesivo, regula 
estrictamente los de alto riesgo y establece principios de transparencia, su-
pervisión humana y protección de derechos. La era de la digitalización de la 
sociedad humana depende de los materiales semiconductores, y de la habili-
dad de construir con ellos microprocesadores que cada vez pueden procesar 
cantidades mayores de información a velocidades más altas, o de construir 
sensores que detecten variables físicas, químicas, o biológicas, para después 
convertirlas en una señal digital procesable y transmitible. 

Como se puede ver, en el plano técnico, es crucial el papel de la Inteligencia 
Arti"cial para decisiones en salud, justicia y economía con resguardo de pri-
vacidad y sesgos; bioética en edición genética; interdisciplinariedad y simula-
ción para reducir costos de Investigación y Desarrollo; y colaboración global 
—incluida la ciencia ciudadana— para acelerar resultados.  Aquí la evidencia 
es clara: cuando el conocimiento se inserta en cadenas de valor con reglas 
de colaboración y evaluación, la economía crece y mejora el desarrollo hu-
mano. 



408 ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Por otro lado, el compromiso de los gobiernos con el presupuesto destinado 
a investigación y desarrollo es un pilar fundamental para hacer de la ciencia 
la base del desarrollo social y económico de los países. De acuerdo con la 
Red Iberoamericana de Indicadores de Ciencia y Tecnología, la inversión en 
Investigación y Desarrollo en América Latina se incrementó en un 27% en el 
período del 2013 a 2022, de manera conjunta en Iberoamérica el incremen-
to fue de 42%, tendencia impulsada principalmente por España. 

Mientras que, en promedio, en América Latina el 55% del gasto en Investi-
gación y Desarrollo viene de recursos públicos, el promedio en la OCDE es 
del 27%, lo que evidencia tanto una falta de inversión privada en Investi-
gación y Desarrollo en América Latina, como el papel crucial que juega el 
Estado en la promoción de la ciencia y la investigación. 

En relación con el Producto Interno Bruto, la inversión en Iberoamérica re-
presentó el 0.73% del producto bruto regional en 2022, mientras que ese 
mismo indicador para América Latina alcanzó el 0.56%. En el contexto la-
tinoamericano, Brasil es el único país cuya inversión representa más del 1% 
de su PIB. Sin duda, Portugal y España son los países de la región que más 
esfuerzo relativo realizan en Investigación y Desarrollo, invirtiendo el 1.70% 
y 1.44% de su PIB, respectivamente, en estas actividades. 

Comparativamente, la inversión de los países iberoamericanos continúa sien-
do inferior a la realizada por las potencias industriales. Israel es el país con el 
mayor nivel de inversión al destinar 6% de su PIB a actividades de Investiga-
ción y Desarrollo. Le siguen Corea con una inversión cercana al 5%, y luego 
Estados Unidos, Japón, Alemania, Finlandia y Dinamarca, ubicados en torno 
al 3% de su PIB. La inversión de América Latina y el Caribe en materia de 
Investigación y Desarrollo representa tan solo el 2,5% del total mundial. Si 
a esa cifra comparativa se agregan los volúmenes de inversión de España y 
Portugal alcanza el 4.0% como participación en la escala mundial del indi-
cador. 

Además del efecto que la inversión pública en ciencia y tecnología tiene so-
bre las economías nacionales, también es relevante considerar su incidencia 
sobre el desarrollo humano.  

El Índice de Desarrollo Humano (IDH), que integra tres factores: longevidad 
y salud, conocimiento y un nivel de vida digno, es más elevado a mayor 
inversión en ciencia y tecnología. Este es el caso de los países europeos y 
también de Estados Unidos de América. Por el contrario, en aquellos países, 



 LA CIENCIA COMO MOTOR DE DESARROLLO EN IBEROAMÉRICA  409

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

incluyendo a varios latinoamericanos, la insu"ciente inversión (pública y pri-
vada) en ciencia y tecnología se re!eja en los niveles inferiores del índice de 
desarrollo humano.  No obstante, podemos decir con orgullo que la situa-
ción de México está cambiando a partir de una política social impulsada por 
la administración anterior de Andrés Manuel López Obrador que continúa la 
Presidenta Sheinbaum, que ha logrado que 13.5 millones de habitantes en 
México salgan de la pobreza.

Si queremos que la ciencia y la innovación sean realmente motores de de-
sarrollo, debemos mirar de frente los retos comunes que hoy tensionan a 
Iberoamérica: baja inversión en Investigación y Desarrollo, fragmentación ins-
titucional, brechas de género y desigualdad, fuga de talento, y dependencia 
tecnológica en sectores críticos. Estos no son problemas aislados; son un 
sistema de obstáculos que se refuerzan entre sí y que debemos abordar con 
decisiones estratégicas y cooperación regional.  

El primer reto es la insu"ciente inversión comparada con las economías líde-
res. La consecuencia es doble: rezago en infraestructura y menor capacidad 
para convertir conocimiento en productividad. Nuestro punto de partida no 
puede ser la resignación, sino la "jación de metas plurianuales con segui-
miento público. 

Pero además del “cuánto” invertimos importa cómo lo hacemos: con misio-
nes concretas (salud, transición energética, alimentos, digitalización), reglas 
de coinversión público-privada y compras públicas innovadoras que creen 
mercado para soluciones basadas en ciencia. Estas palancas, se deben im-
pulsar con mecanismos para el fortalecimiento en materia política y de coo-
peración, para que cada peso invertido detone redes, patentes, empleos y 
bienestar.  

El segundo reto es la fragmentación: duplicación de fondos, criterios de eva-
luación dispares, repositorios inconexos y convocatorias que no dialogan en-
tre países.  Persiste un vacío en el marco normativo regional para la gestión 
de datos y la ciencia abierta; la integración iberoamericana de la gobernanza 
es una acción estratégica pendiente.  

La solución es técnica y política a la vez: interoperabilidad de datos FAIR (Fin-
dable, Accessible, Interoperable, Reusable), repositorios regionales y evalua-
ción coordinada; además, misiones y convocatorias conjuntas que obliguen a 
armar consorcios transnacionales.  



410 ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

El tercero son las brechas de género y desigualdad: talento que no podemos 
darnos el lujo de perder. 

Tenemos que ser enfáticos en la existencia de brechas de género y de acceso 
social a la ciencia. No es solo un problema de justicia: es ine"ciencia eco-
nómica. Cada cientí"ca excluida, cada joven que no llega a posgrado por 
barreras socioeconómicas, es conocimiento y bienestar que perdemos.  

Las soluciones están en nuestras manos: becas focalizadas, estancias con con-
validación regional, incentivos a equipos diversos en proyectos estratégicos y 
métricas de impacto que incluyan inclusión y equidad, no solo producción bi-
bliométrica. Las desigualdades entre los países de la región es un problema 
que debe tomarse en cuenta al momento de diseñar y desarrollar políticas 
públicas en materia cientí"ca. 

El cuarto, la dependencia tecnológica en sectores críticos: independencia no 
es aislamiento.

Energía, salud, semiconductores, inteligencia arti"cial: nuestra dependencia 
tecnológica en estos sectores nos vuelve vulnerables. La respuesta no es el 
aislamiento, sino una agenda de independencia tecnológica inteligente: capa-
cidad local donde es estratégico, alianzas estratégicas, y reglas para transfe-
rencia y co-desarrollo. 

El cinco es el problema de gobernanza, pues no habrá transformación sin me-
dición comparable y evaluación por impacto social. La región necesita tableros 
comunes: inversión por área, participación de mujeres y jóvenes, apertura de 
datos, coinversión privada, patentes y, sobre todo, resultados en bienestar (sa-
lud, empleo, clima).  

Con base en esta visión, me importa dialogar con ustedes una agenda de de-
sarrollo que incluya los siguientes propósitos generales:

•	Renovar y reforzar la cooperación más allá del crecimiento económico, 
poniendo en el centro el bienestar de las personas y el desarrollo soste-
nible. 

• Impulsar un diálogo basado en valores e intereses comunes, respetan-
do la soberanía, la diversidad de sistemas políticos, económicos, socia-
les y culturales, y las realidades nacionales de la región iberoamericana. 

•  Considerar a la ciencia, humanidades, tecnología e innovación como 
bienes públicos con valor intrínseco, no por su competitividad inme-



 LA CIENCIA COMO MOTOR DE DESARROLLO EN IBEROAMÉRICA  411

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

diata, sino por su impacto en la calidad de vida y el bienestar de las 
personas. 

•  Promover la investigación abierta, colaborativa y de alta calidad, que 
permita diseñar políticas públicas basadas en evidencia, anticipar crisis 
y fortalecer la transparencia en la gobernanza. 

•  Impulsar la formación y movilidad académica de personas investiga-
doras y estudiantes de posgrado, con énfasis en la participación de 
mujeres y jóvenes investigadoras en ciencia, tecnología, ingeniería y 
matemáticas, STEM. 

•  Facilitar intercambios académicos e institucionales entre universidades, 
centros de investigación y sectores público-privados; avanzar en el re-
conocimiento de estudios y documentos académicos. 

•  Mejorar la cooperación en investigación e innovación mediante: 

– El uso y transferencia de nuevas y existentes tecnologías. 

– La consolidación de infraestructuras cientí"cas y digitales comparti-
das. 

– La vinculación academia-empresa y promoción de iniciativas em-
prendedoras. 

– El intercambio de experiencias y mejores prácticas en innovación. 

– La coordinación de acciones regionales en foros y cumbres inter-
nacionales, evitando la duplicidad de esfuerzos y dispersión de 
recursos. Mapear las iniciativas de cooperación regional e incen-
tivar la rectoría de los gobiernos en estos mecanismos para lograr 
la armonización de acciones estratégicas, incentivos institucionales 
y nacionales en CHTI para reforzar compromisos comunes, como 
convocatorias conjuntas de investigación y estudios de posgrado 
entre organismos de "nanciamiento de la región. 

– La activación de redes de colaboración regional entre personas e 
instituciones expertas para desarrollar proyectos en áreas estraté-
gicas de interés común, regidos por los principios de reciprocidad, 
rendición de cuentas y respeto ético-legal.

– El fomento al uso del español y el portugués como lenguas de 
comunicación cientí"ca, promoviendo la ciencia abierta y el inter-



412 ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

cambio de datos, métodos y conocimientos, así como el aprove-
chamiento y desarrollo de políticas y herramientas compartidas de 
IA para la región. 

– Desarrollar conjuntamente herramientas para documentar y dar ac-
ceso a los resultados de la producción cientí"ca y tecnológica de 
la región, así como al conocimiento sobre las políticas públicas de 
CHTI exitosas para su réplica, incluso las relativas a las condiciones 
de trabajo, evaluación y apoyos para las trayectorias de las perso-
nas cientí"cas y tecnólogas.  

Estamos convencidos de que la ciencia, apoyada en sistemas robustos de 
información, constituye la infraestructura invisible del desarrollo: no siempre 
se ve, pero sostiene el crecimiento económico, la equidad social y la coope-
ración entre pueblos.

Hoy tenemos la oportunidad de consolidar a Iberoamérica como un bloque 
que comparte conocimiento, prosperidad y visión de futuro. Transformemos 
los datos y la investigación en bienestar compartido, garantizando que la 
innovación sea motor de equidad, justicia y sostenibilidad.

Considero y espero que coincidan en ello, que Iberoamérica tiene todo para 
ser una potencia cientí"ca y humanista del siglo XXI. La ciencia es soberanía, 
justicia social y prosperidad compartida. 

Para pasar de la fragmentación a la cooperación estratégica les invito a crear 
una Alianza Iberoamericana por la Ciencia y la Innovación, sustentada en 
tres ejes:  

   I. Inversión conjunta en áreas estratégicas. 

   II. Movilidad académica y cientí"ca sin fronteras. 

 III. Ciencia con ética, inclusión y respeto al planeta.  

Construir y consolidar un espacio iberoamericano que articule la cooperación 
y la coordinación en materia de ciencia, tecnología e innovación, incluyendo 
en él la formación de recursos humanos de alta especialidad en todas las 
disciplinas del conocimiento cientí"co, humanístico, tecnológico y de innova-
ción es una idea ambiciosa pero realizable.  

Muchas gracias.



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  413-418

HOMENAJE A LA DRA. ROSAURA RUIZ 
GUTIÉRREZ. ACADÉMICA, POLÍTICA, 
HUMANISTA, GALARDONADA 
CON LA MEDALLA AYALA 20251

A Tribute to Dr. Rosaura Ruiz Gutiérrez. Academic, 
Politician, Humanist; Awardee of the 2025 Ayala Medal

Hana Ayala
Presidenta de Pangea World
hayala@pangeaworld.com; https://orcid.org/0000-0001-5000-6804 

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.010 

Me complace enormemente tener el privilegio de presentar a la ganadora de 
la Medalla Ayala 2025: la Dra. Rosaura Ruiz Gutiérrez, actual secretaria de 
Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación de México.

¡Secretaria Ruiz, le doy mi más sincera y afectuosa enhorabuena!

Extiendo mi agradecimiento a la Universidad Ponti"cia Comillas por honrar-
nos a mi difunto esposo Francisco José y a mí al asociar nuestros nombres 
a la Cátedra de Ciencia, Tecnología y Religión y a la Medalla que honrará 
—y será honrada a su vez— por aquellos “logros extraordinarios al tender 
puentes entre disciplinas y naciones, potenciando la contribución intelectual, 
espiritual y humanitaria de la ciencia”.

Por favor, tengan en cuenta que las tres dimensiones de la palabra “con-
tribución” deben cumplirse. Estos puentes, interdisciplinarios y transna-
cionales, deben conducir a la ciencia a un nuevo nivel en bene"cio de la 

1  Discurso pronunciado por Hana Ayala en la Universidad Ponti"cia Comillas, el 3 de oc-
tubre de 2025 con motivo de la entrega de la Medalla Ayala 2025 que otorga la Cátedra 
Hana y Francisco José Ayala de Ciencia, Tecnología y Religión de la misma universidad.



414 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

humanidad, un nivel que entrelace y refuerce mutuamente el potencial inte-
lectual, espiritual y humanitario de la ciencia.

La concesión de la Medalla Ayala 2025 a la Dra. Rosaura Ruiz invita a una 
re!exión sobre el poder de la inspiración.

En una breve “Biografía narrativa” que Francisco Ayala escribió el 8 de abril 
de 2015 (inédita), a"rmaba: “Theodosius Dobzhansky fue una gran inspira-
ción y, probablemente, la persona que más in!uyó en mi forma de pensar 
sobre la ciencia... También él estaba interesado en profundizar sobre el sig-
ni"cado de sus descubrimientos y sobre cuestiones como cuál es el sentido 
de la vida. Todo ello fue de gran inspiración para mí”. Francisco se convirtió 
en un destacado discípulo intelectual de Dobzhansky, llevando su enorme 
legado hacia nuevas fronteras.

Para mí ha sido una alegría y una gran inspiración ser testigo de cómo Fran-
cisco compartía con pasión la conquista de estas nuevas fronteras con jó-
venes académicos ingeniosos, sus propios hijos intelectuales, entre los que 
destaca la Dra. Rosaura Ruiz. En este contexto, y con profunda admiración, 
en julio de 2024 le escribí una nota a la Dra. Ruiz para felicitarla por su no-
minación y aceptación de un cargo en el gabinete de la administración de 
la nueva presidenta de México, Claudia Sheinbaum. “¡Qué logro magní!co 
— tan merecido y tan prometedor para México!”, le escribí. “En tu persona, 
en este logro, el legado de Francisco gana una nueva dimensión de continui-
dad, inmortalidad, y enriquecimiento en sus bene!cios para la humanidad”.

En palabras de la Dra. Ruiz, sus prioridades como ministra del Gobierno in-
cluyen: “promover que haya más investigadores, investigadoras, que haya 
mayor producción en la ciencia, [con] mucha atención a las humanidades 
… [y que] el conocimiento se aplique en bene"cio de la humanidad”. (En-
trevistada por Daniela Zambrano para El Heraldo de México, 30 de junio de 
2025).

Permítanme fundamentar esta noble perspectiva en una retrospectiva. 

En México, la Dra. Ruiz ha sido pionera en el estudio de las teorías evoluti-
vas desde las perspectivas cientí"ca, histórica y "losó"ca, así como desde el 
punto de vista de la epistemología. Su distinguida trayectoria académica co-
menzó en la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), con la que 
sigue manteniendo un profundo vínculo. Es doctora en Ciencias Biológicas 
por la UNAM. Más tarde, durante su estancia posdoctoral en la Universidad 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 HOMENAJE A LA DRA. ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ… 415

de California, Irvine, junto a Francisco Ayala, fue cuando se forjó un vínculo 
duradero entre las trayectorias profesionales de ambos.

La Dra. Ruiz también ha sido profesora de la Facultad de Ciencias de la 
UNAM, donde desempeñó diversos cargos administrativos, entre ellos el de 
titular de la Secretaría de Desarrollo Institucional, de la Dirección de la Fa-
cultad de Ciencias y el de coordinadora de Proyectos Académicos Especiales 
de la Secretaría General de la UNAM. Desde la plataforma de la UNAM, ha 
tendido puentes de conocimiento dentro y fuera de México. Fue profesora 
invitada en la Universidad de California y en la Universidad del País Vasco, así 
como colaboró repetidamente con el Departamento de Historia de la Ciencia 
del Consejo Superior de Investigaciones Cientí"cas (CSIC) en España.

La Dra. Ruiz es miembro del Sistema Nacional de Investigadores (SNI) y de 
la Academia Mexicana de Ciencias (AMC). En esta última institución, entre 
2003 y 2010 ocupó sucesivamente los cargos de secretaria, vicepresidenta y 
presidenta; haciendo historia al convertirse en la primera mujer en alcanzar 
la presidencia de la Academia Mexicana de Ciencias. Este destacado e in!u-
yente cargo despertó en ella la determinación de movilizar apoyo "nanciero, 
gubernamental y empresarial para el desarrollo de la ciencia como prioridad 
nacional y promover disposiciones para la admisión de “jóvenes académi-
cos” en la Academia Mexicana de Ciencias, prestando especial atención a 
las mujeres jóvenes. Al mismo tiempo, ha emprendido colaboraciones con 
organizaciones internacionales, entre ellas la Organización de Estados Ibe-
roamericanos, en la que se desempeña como asesora experta en temas de 
educación y ciencia desde 2009.

Los últimos reconocimientos nacionales e internacionales a la trayectoria 
profesional de la Dra. Ruiz incluyen dos doctorados honoris causa, otorgados 
por la Universidad Autónoma de Guerrero y el Instituto Latinoamericano de 
Comunicación Educativa, ambos en 2024.

Permítanme ahora volver al vínculo profesional y profundamente personal 
que unió de manera única —y enriqueció mutuamente— la pasión compar-
tida por el Dr. Francisco Ayala y la Dra. Rosaura Ruiz sobre lo maravilloso y lo 
bene"cioso del conocimiento, el cual no debe verse limitado por fronteras 
disciplinarias o políticas.

Escrito conjuntamente por Rosaura Ruiz y Francisco J. Ayala, El Método en 
las Ciencias: Epistemología y Darwinismo se publicó en 1998. Este libro abor-
da cuestiones epistemológicas: cómo se adquiere y justi"ca el conocimiento 



416 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

cientí"co, cómo plantean los cientí"cos los problemas y las formas en que 
los resuelven, modi"can o abandonan. Como destacan los autores, “la cues-
tión es importante, ya que ninguna otra forma de conocimiento ("losofía, 
literatura, arte, religión) afecta a la vida social y económica de la humanidad 
moderna de forma tan radical y universal como lo hace la ciencia” (Ruiz y 
Ayala, 1998, p. 7). El impacto del libro queda patente por el hecho de que 
a la publicación de su primera edición en 1998 le hayan seguido ediciones 
posteriores (la tercera en 2015).

Ruiz y Ayala volvieron a colaborar como coautores en De Darwin al DNA y el 
origen de la humanidad: la evolución y sus polémicas, publicado en 2002. En 
esta obra, los autores analizan conjuntamente los conceptos fundamentales 
de la teoría moderna de la evolución y exponen las principales controversias 
que la rodean. El libro trata “de revelar, de la forma más sintética posible, 
cómo el evolucionismo ha llegado a ser lo que es: la teoría central de la bio-
logía” (Ruiz y Ayala, 2002, p. 11).

Iberoamérica se convirtió en un tema central de las contribuciones académi-
cas de la Dra. Rosaura Ruiz, de su gestión de las colaboraciones internacio-
nales y de su dominio de la diplomacia cientí"ca.

Bajo el patrocinio de la UNAM, en 1997 la Dra. Ruiz organizó un coloquio 
internacional que se celebró en Cancún, México, y que ofreció una amplia 
perspectiva sobre el impacto de Darwin en los mundos de habla hispana y 
portuguesa. El espíritu de tender puentes de esa reunión de expertos se re-
!eja en dos libros, ambos coeditados por la Dra. Ruiz, a ambos lados del At-
lántico. El Darwinismo en España e Iberoamérica (Glick, Ruiz y Puig-Samper, 
1999), fue la versión en español de las ponencias del coloquio que se publi-
có en España en 1999. Como era de esperar, el libro culmina con una con-
tribución conjunta de Rosaura Ruiz y Francisco J. Ayala, titulada “El núcleo 
duro del Darwinismo”. La versión en inglés fue a continuación publicada por 
Kluwer Academic Publishers en Boston en 2001, bajo el título The Reception 
of Darwinism in the Iberian World: Spain, Spanish America and Brazil (Glick, 
Puig-Samper y Ruiz, 2001).

Como fundadora y miembro del consejo de administración, la Dra. Rosaura 
Ruiz también ha sido la impulsora de la Red Internacional de Historia de la 
Biología y la Evolución (RIHBE). Esta red internacional de expertos está com-
puesta por destacados investigadores del Consejo Superior de Investigacio-
nes Cientí"cas (CSIC) y la Universidad de Salamanca en España, del Museo 
de Astronomía y Ciencias A"nes de Brasil, de la Universidad Andrés Bello de 



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

 HOMENAJE A LA DRA. ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ… 417

Chile, de la Ponti"cia Universidad Católica del Ecuador, del Consejo Nacional 
de Investigaciones Cientí"cas y Técnicas de Argentina, entre otros. La Dra. 
Ruiz ha sido igualmente coordinadora de varios de los libros que surgieron 
de los Coloquios Internacionales sobre Darwinismo en Europa y América, 
organizados por este grupo de trabajo.

Tuve el gran placer de acompañar a Francisco y reunirme con la Dra. Ruiz, 
en el sexto de estos coloquios internacionales, celebrado en Puerto Ayora, 
en las Islas Galápagos, Ecuador, en mayo de 2015. Esto me permitió apreciar 
la extraordinaria amplitud y profundidad —interdisciplinaria, transnacional 
e intercultural— de los análisis expertos que reunió este evento y que con-
forman el contenido del libro Evolucionismo en América y Europa: antro-
pología, biología, política y educación publicado por Ediciones Doce Calles 
en España en 2016 (Cuvi, Sevilla, Ruiz y Puig-Samper, 2016). Al abordar la 
superposición del darwinismo con la ética, la conservación del medio am-
biente, la antropología, la eugenesia, la política, la educación, la investiga-
ción biológica y otros campos, tanto desde una perspectiva histórica como 
contemporánea y en el contexto de Estados Unidos, Sudamérica y Europa, 
el coloquio y el libro que generó ofrecen un formidable testimonio del poder 
de las ideas que trascienden disciplinas y geografías.

El visionario naturalista y explorador alemán Alexander von Humboldt de-
mostró de manera única el poder de tales ideas. Su legendaria obra Cosmos 
fue publicada por primera vez de forma completa en español en Madrid 
en 2011 (Catarata/CSIC, 2011). Luego, durante el mandato de la Dra. Ruiz 
como secretaria de Educación, Ciencia, Tecnología e Innovación del Gobier-
no de la Ciudad de México, entre 2018 y 2023, una nueva y magní"ca edi-
ción de Cosmos se publicó en México (Siglo XXI Editores, 2022). Esta colosal 
empresa colaborativa, en la que participaron la Dra. Ruiz y su Secretaría, el 
Gobierno del Estado de México, la UNAM, así como otras entidades y exper-
tos, combina la joya de la corona del legado inmortal de Humboldt como 
cientí"co y humanista de preeminencia intelectual y moral con importantes 
segmentos introductorios escritos para magni"car la relevancia que su lega-
do conlleva para las nuevas generaciones. En su introducción, la Dra. Ruiz 
destaca cómo Humboldt compartió sistemáticamente los resultados de sus 
expediciones tanto con la comunidad cientí"ca como con el público en ge-
neral, su "losofía holística de la naturaleza en la que todo está interrelacio-
nado en un equilibrio complejo, su excepcional capacidad para comprender 
la profunda conexión entre el mundo natural y el espíritu humano, y su "rme 
convicción de que el progreso de la ciencia es fundamental para el bienestar 



418 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de la humanidad y, por lo tanto, que los bene"cios de la ciencia deben ser 
accesibles a todas las naciones.

Las circunstancias en las que recibí este libro constituyen un emotivo e inol-
vidable homenaje a la humanidad de la Dra. Rosaura Ruiz. A principios de 
2023, al enterarse de la rápida progresión de la enfermedad de Francisco, 
voló a California para visitarlo en el hospital, abrazarlo y llevarle un regalo: la 
publicación Cosmos. Él estaba demasiado débil para sostenerlo o leerlo; me 
conmovió profundamente aceptarlo en su nombre y ahora lo atesoro por el 
recuerdo especial que acompaña a su grandeza intelectual.

Dra. Ruiz: que el nuevo capítulo de su trayectoria profesional como secreta-
ria de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación de México le reporte 
una in"nidad de regalos intelectuales, espirituales y humanitarios para Mé-
xico, Iberoamérica y el mundo entero. Reitero mi felicitación por haber sido 
galardonada con la Medalla Ayala 2025, con la esperanza de que esta Me-
dalla impulse esta noble perspectiva y estimule nuestros futuros encuentros a 
través de puentes de conocimiento construidos para fomentar el bienestar y 
el progreso humanos, apoyando la identidad transnacional y la conectividad 
del planeta Tierra.

Referencias

 – Cuvi, N., Sevilla, E., Ruiz, R., & Puig-Samper, M. A. (2016). Evolucionismo 
en América y Europa: antropología, biología, política y educación. Ediciones 
Doce Calles.

 – Glick, T. F., Ruiz, R., & Puig-Samper, M. A. (Eds.). (1999). El Darwinismo en 
España e Iberoamérica. Ediciones Doce Calles.

 – Glick, T. F., Puig-Samper, M. A., & Ruiz, R. (Eds.). (2001). The Reception of 
Darwinism in the Iberian World: Spain, Spanish America and Brazil. (Boston 
Studies in the Philosophy of Science serie de libros, Vol. 221). Kluwer Acade-
mic Publishers.

 – Humboldt, A. von. Cosmos: Ensayo de una Descripción Física del Mundo. (S. 
Rebok, Ed.). Catarata/CSIC, 2011.

 – Humboldt, A. von. Cosmos. Ensayo de una Descripción del Mundo Físico. (J. 
Labastida & A. Herrera Fuentes, Eds.). Siglo XXI Editores, 2022.

 – Ruiz, A., & Ayala, F. J. (1998). El Método en las Ciencias: Epistemología y 
Darwinismo. Fondo de Cultura Económica.

 – Ruiz, R., & Ayala, F. J. (2002). De Darwin al DNA y el Origen de la Humani-
dad: La Evolución y sus Polémicas. Fondo de Cultura Económica.



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  413-418

A TRIBUTE TO DR. ROSAURA 
RUIZ GUTIÉRREZ. ACADEMIC, 
POLITICIAN, HUMANIST; AWARDEE 
OF THE 2025 AYALA MEDAL1

Homenaje a la Dra. Rosaura Ruiz Gutiérrez. 
Académica, política, humanista; galardonada 
con la Medalla Ayala 2025

Hana Ayala
President of Pangea World
hayala@pangeaworld.com; https://orcid.org/0000-0001-5000-6804 

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.010 

I am profoundly grateful for the privilege to introduce the 2025 Awardee of 
the Ayala Medal: Dr. Rosaura Ruiz Gutiérrez, currently Mexico’s Secretary of 
Science, Humanities, Technology, and Innovation. 

Secretary Ruiz, please accept my affectionate, heart-felt congratulations!

My gratitude extends to Comillas Ponti"cal University for honoring my late 
husband Francisco José and me by associating our names with its Center 
(Cátedra) of Science, Technology, and Religion and with the Medal that will 
grace—and will be graced by—“extraordinary accomplishments in bridging 
disciplines and nations to bolster the intellectual, spiritual, and humanitarian 
contribution of science.”

1  Speech delivered by Hana Ayala at the Comillas Ponti"cal University, on October 3, 
2025 on the occasion of the 2025 Ayala Medal awarded by the Hana and Francisco José 
Ayala Center for Science, Technology, and Religion at the same university. 



414 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Please note that the word contribution is singular. Interdisciplinary and trans-
national, these bridges must take science to a new level of bene"t to man-
kind—a level that interlinks and mutually reinforces the intellectual, spiritual, 
and humanitarian potentials of science. 

The award of the 2025 Ayala Medal to Dr. Rosaura Ruiz invites a re!ection 
on the might of inspiration. 

In a brief “Narrative Bio” that he wrote on April 8, 2015 (unpublished), Fran-
cisco Ayala states: “Theodosius Dobzhansky was a tremendous inspiration 
and probably is the person that most in!uenced my way of thinking about 
science… He was also interested in the deeper meaning of his discoveries 
and in questions like the meaning of life. This was very inspiring to me.” 
Francisco became a preeminent intellectual progeny of Dobzhansky, elevat-
ing his giant legacy to new frontiers.

It was a joy and a great inspiration for me to witness Francisco’s passionate 
sharing of the conquest of these new frontiers with ingenious young schol-
ars—his own intellectual children, Dr. Rosaura Ruiz prominent among them. 
It was in this context, and with deep admiration, that, in July 2024, I wrote 
a note to Dr. Ruiz, congratulating her on her nomination for—and accept-
ance of—a Cabinet position in the Administration of the incoming President 
of Mexico Claudia Sheinbaum. “What a magni"cent achievement—so de-
served and so promising for Mexico!”, I wrote. “In you, in this achievement, 
Francisco’s legacy is gaining a new dimension of continuity, immortality, and 
enrichment of its bene"ts for humanity.”

In the words of Dr. Ruiz, her priorities as Government Minister include “to 
promote more researchers, both male and female, and greater scienti"c out-
put, [with] a strong focus on the humanities…[and that] knowledge be ap-
plied for the bene"t of humanity.” (Interviewed by Daniela Zambrano for El 
Heraldo de México, June 30, 2025.)

Allow me to ground this noble perspective in a retrospective. 

Dr. Ruiz has pioneered, in Mexico, the studies of evolutionary theories from 
the scienti"c, historical, and philosophical perspectives and from the angle 
of epistemology. Her distinguished academic trajectory started at, and con-
tinues to be profoundly bonded with, the National Autonomous University 
of Mexico (UNAM). She holds a doctorate in Biological Sciences awarded by 
UNAM. It was during her postdoctoral stay at the University of California, 



 A TRIBUTE TO DR. ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ. ACADEMIC, POLITICIAN,… 415

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Irvine, with Francisco Ayala, that a lasting connection was formed between 
the professional journeys of the two.

She became a professor at UNAM’s Faculty of Sciences and held various ad-
ministrative positions within UNAM, including as the head of the Secretariat 
of Institutional Development, Director of the Faculty of Sciences, and Coordi-
nator of Special Academic Projects of UNAM’s General Secretariat. From the 
platform of UNAM, she has built bridges of knowledge across and beyond 
Mexico. She was an invited professor at the University of California and the 
University of the Basque Country, as well as a contributing professor to the 
Department of History of Science of the Spanish National Research Council 
(CSIC).

Dr. Ruiz is a member of the Mexican National System of Researchers and the 
Mexican Academy of Sciences. Within the Academy, she held successively—
between 2003 and 2010—the positions of Secretary, Vice President, and 
President. She made history as the "rst woman serving as President of the 
Mexican Academy of Sciences. This prominent and in!uential position gen-
erated her determination to mobilize "nancial, governmental, and corporate 
support for the development of science as a national priority and to cham-
pion provisions for the admission of “Young Academics” to the Mexican 
Academy of Sciences, with a special attention to young women. Concur-
rently, she has embarked on collaborations with international organizations 
including the Organization of Ibero-American States in which she has acted 
as expert advisor on the subjects of education and science since 2009.

The latest national and international recognitions of Dr. Ruiz’s professional 
journey include two Doctorates Honoris Causa, bestowed on her by the Au-
tonomous University of Guerrero and the Latin American Institute of Educa-
tional Communication, respectively, both in 2024.

Let me now return to the professional and deeply personal bond that 
uniquely bridged—and mutually enriched—Dr. Francisco Ayala’s and Dr. Ro-
saura Ruiz’s shared passion about the wonder and bene"t of knowledge that 
must not be constrained by disciplinary or political boundaries.

Co-authored by Rosaura Ruiz and Francisco J. Ayala, El Método en las Cien-
cias: Epistemología y Darwinismo (The Method in Sciences: Epistemology 
and Darwinism) was published in 1998. The book addresses epistemological 
questions: how scienti"c knowledge is acquired and justi"ed, the manner 
in which scientists frame problems and their subsequent processes for re-



416 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

solving, altering, or discarding them. As the authors highlight, “the issue 
is important, since no other form of knowledge (philosophy, literature, art, 
religion) affects the social and economic life of modern humanity as radically 
and universally as science does” (Ruiz & Ayala, 1998, p. 7). The book’s im-
pact is evidenced by the fact that the publication of its "rst edition in 1998 
was followed by subsequent editions (the third one in 2015).

Ruiz and Ayala partnered again as co-authors of a book they titled De Dar-
win al DNA y el Origen de la Humanidad: La Evolución y sus Polémicas (From 
Darwin to DNA and the Origin of Humanity: Evolution and its Polemics) 
which was published in 2002. In this publication, they jointly analyze the 
fundamental concepts of the modern theory of evolution and expose the 
principal controversies that surround it. The book is “about revealing, in the 
most synthetic way possible, how evolutionism has come to became what it 
is: the central theory of biology” (Ruiz & Ayala, 2002, p. 11).

Ibero-America became a core focus of Dr. Rosaura Ruiz’s scholarly contribu-
tions, of her stewardship of international collaborations, and of her com-
mand of science diplomacy. 

In 1997, she organized, under the sponsorship of UNAM, an international 
colloquium that was held in Cancún, Mexico, and yielded a broad perspec-
tive on Darwin’s impact in the Spanish- and Portuguese-speaking worlds. The 
bridges-building spirit of that gathering of experts is mirrored in two books, 
both co-edited by Dr. Ruiz, whose publication bridged the Atlantic. Titled 
El Darwinismo en España e Iberoamérica (Glick, Ruiz & Puig-Samper,1999) 
the Spanish-language version of the colloquium’s addresses was published in 
Spain in 1999. Not surprisingly, it culminates with a joint contribution by Ro-
saura Ruiz and Francisco J. Ayala, named “El núcleo duro del Darwinismo” 
(“The hard nucleus of Darwinism”). The English version followed, published 
by Kluwer Academic Publishers in Boston in 2001, under the title The Recep-
tion of Darwinism in the Iberian World: Spain, Spanish America and Brazil 
(Glick, Puig-Samper & Ruiz, 2001).

As a founder and a member of the board of directors, Dr. Rosaura Ruiz has 
also been the driving force behind the International Network of the History 
of Biology and Evolution (RIHBE). This international web of expertise is com-
prised of prominent researchers from the Spanish National Research Council, 
the Museum of Astronomy and Related Sciences (Brazil), Universidad An-
drés Bello (Chile), the Ponti"cal Catholic University of Ecuador, the National 
Council for Scienti"c and Technical Research (Argentina), the University of 



 A TRIBUTE TO DR. ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ. ACADEMIC, POLITICIAN,… 417

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Salamanca (Spain), and others. She has been a coordinator of several books 
that resulted from the International Colloquia on Darwinism in Europe and 
America organized by this work group.

I had the great pleasure of accompanying Francisco and, thus, reuniting with 
Dr. Ruiz, at the 6th of these international colloquia, held in Puerto Ayora 
in Ecuador’s Galápagos Islands in May 2015. That allowed me to appreci-
ate the extraordinary width and breadth—cross-disciplinary, cross-national, 
and cross-cultural—of the expert analyses that this event brought togeth-
er and that provide the content of the book published by Ediciones Doce 
Calles in Spain in 2016 (Cuvi, Sevilla, Ruiz & Puig-Samper, 2016). Addressing 
Darwinism’s overlay with ethics, environmental conservation, anthropology, 
eugenics, politics, education, biological research, and other "elds in both 
historical and contemporary perspectives and in the context of the United 
States, South America, and Europe, the colloquium, and the book it engen-
dered, offer a formidable testimony to the power of insights that transcend 
disciplines and geographies.

The visionary German naturalist and explorer Alexander von Humboldt 
uniquely demonstrated the power of such ideas. His legendary work Cos-
mos was "rst published in the complete form in Spanish in Madrid in 2011 
(Catarata/CSIC, 2011). It was during Dr. Ruiz’s service as the head of the 
Secretariat of Education, Science, Technology and Innovation in Mexico 
City’s Government, from 2018 to 2023, when a new magni"cent edition 
of Cosmos was published in Mexico (Siglo XXI Editores, 2022). This colossal 
collaborative undertaking, which involved Dr. Ruiz and her Secretariat, the 
Government of the State of Mexico, UNAM, and other entities and experts, 
combines the crown jewel of Humboldt’s immortal legacy as a scientist and 
humanist of intellectual and moral preeminence with important introducto-
ry segments written to magnify the relevance and enlightenment that his 
legacy carries for new generations. In her introduction, Dr. Ruiz highlights 
Humboldt’s systematic sharing of the results of his expeditions with both the 
scienti"c community and general public, his philosophy of a holistic nature 
in which all is interrelated in a complex equilibrium, his exceptional capacity 
to understand the profound connection between the natural world and the 
human spirit, and his "rm belief that the progress in science is fundamental 
to the wellbeing of humanity and, thus, that the bene"ts of science should 
be accessible to all nations.



418 HANA AYALA 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

The circumstance in which I received this book is an emotional and unfor-
gettable tribute to Dr. Rosaura Ruiz’s humanity. In early 2023, upon learning 
about Francisco’s fast progressing illness, she !ew to California to visit him 
in the hospital, to embrace him, and to bring him a gift—the Cosmos pub-
lication. He was too weak to hold or read it; I was deeply moved to accept 
it on his behalf and now cherish it for the special memory that envelopes its 
intellectual grandeur. 

Dr. Ruiz: may the new chapter of your professional journey as Mexico’s Sec-
retary of Science, Humanities, Technology, and Innovation yield a bounty of 
intellectual, spiritual, and humanitarian gifts for Mexico, Ibero-America, and 
the entire world. I reiterate my congratulations to you as the Awardee of the 
2025 Ayala Medal, with hope that the Medal will energize this noble pros-
pect and stimulate our future encounters along bridges of knowledge built 
to foster human welfare and human progress by supporting the transnation-
al identity and connectivity of planet Earth.

References

 – Cuvi, N., Sevilla, E., Ruiz, R., & Puig-Samper, M. A. (2016). Evolucionismo 
en América y Europa: antropología, biología, política y educación. Ediciones 
Doce Calles. 

 – Glick, T. F., Ruiz, R., & Puig-Samper, M. A. (Eds). (1999). El Darwinismo en 
España e Iberoamérica. Ediciones Doce Calles. 

 – Glick, T. F., Puig‐Samper, M. A., & Ruiz, R. (Eds.). (2001). The Reception of 
Darwinism in the Iberian World: Spain, Spanish America and Brazil. (Boston 
Studies in the Philosophy of Science book series, Vol. 221). Kluwer Academic 
Publishers.

 – Humboldt, A. von. Cosmos: Ensayo de una Descripción Física del Mundo. (S. 
Rebok, Ed.). Catarata/CSIC, 2011.

 – Humboldt, A. von. Cosmos. Ensayo de una Descripción del Mundo Físico. (J. 
Labastida & A. Herrera Fuentes, Eds.). Siglo XXI Editores, 2022.

 – Ruiz, R., & Ayala, F. J. (1998). El Método en las Ciencias: Epistemología y 
Darwinismo. Fondo de Cultura Económica.

 – Ruiz, R., & Ayala, F. J. (2002). De Darwin al DNA y el Origen de la Humani-
dad: La Evolución y sus Polémicas. Fondo de Cultura Económica.



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  419-423

DISCURSO DE LA DRA. ROSAURA RUIZ 
GUTIÉRREZ EN LA CEREMONIA DE 
ENTREGA DE LA MEDALLA AYALA 20251 
Speech by Dr. Rosaura Ruiz Gutiérrez at the 
2025 Ayala Medal Award Ceremony

Rosaura Ruiz Gutiérrez
Secretaria de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación del Gobierno de México
https://orcid.org/0000-0001-5212-1275 

DOI: https://doi.org/10.14422/ryf.vol289.i1467.y2025.011 

Señor Rector Antonio Allende, autoridades de la Universidad Ponti"cia Co-
millas, distinguidos colegas, estudiantes, y muy especialmente, Hana Ayala:

Agradezco a la Universidad y a la Cátedra Hana y Francisco José Ayala de 
Ciencia, Tecnología y Religión este reconocimiento. Es un honor recibir la 
Medalla que lleva el nombre de un cientí"co cuya obra transformó la biolo-
gía evolutiva y cuya in!uencia intelectual y personal marcó de manera deci-
siva mi propia trayectoria.

Francisco fue discípulo de Theodosius Dobzhansky, uno de los biólogos más 
in!uyentes del siglo XX y "gura central de la síntesis moderna. Esa forma-
ción lo dotó de una visión que combinaba la investigación empírica con la 
re!exión histórica y "losó"ca, rasgo que marcó su carrera y lo convirtió en 
un referente de la biología evolutiva contemporánea. En el mismo periodo, 
otros biólogos como Richard Lewontin (de clara orientación marxista) apor-
taban perspectivas biológicas innovadoras, como la teoría de la construcción 

1  Discurso pronunciado por Rosaura Ruiz Gutiérrez en la Universidad Ponti"cia Comillas, 
el 3 de octubre de 2025 con motivo de la recepción de la Medalla Ayala 2025, otorgada 
por la Cátedra Hana y Francisco José Ayala de Ciencia, Tecnología y Religión de la misma 
universidad.



420 ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

de nichos o la crítica al adaptacionismo, lo que muestra la riqueza y diversi-
dad de tradiciones intelectuales en las que se inscribió el trabajo de Ayala.

Su obra, desarrollada a lo largo de casi seis décadas, amplió de manera de-
cisiva nuestra comprensión de la evolución y del papel de la ciencia en la 
sociedad.

Tuve el privilegio de complementar mi formación como "lósofa e historiado-
ra de la ciencia en el laboratorio de Francisco en la Universidad de California, 
Irvine, que en los años noventa reunía a uno de los grupos más destacados 
en biología evolutiva y que para entonces ya había marcado la historia de la 
genética de poblaciones.

Mediante sus estudios en poblaciones naturales de moscas de la fruta en los 
años sesenta, Francisco mostró que la variación genética era mucho mayor de 
lo que se creía, reforzando la idea de que sin variación no hay evolución. Sus 
hallazgos se produjeron en el contexto del debate entre la hipótesis clásica, 
que concebía la variación como escasa; la hipótesis balanceada, que sostenía 
su abundancia y relevancia adaptativa; y la emergente teoría neutral, que atri-
buía gran parte de esa variación a mutaciones selectivamente neutras.

Más adelante, correlacionó la distancia genética, estimada a partir de la va-
riación enzimática, con el grado de aislamiento reproductivo entre poblacio-
nes y especies. Estos resultados aportaron una de las evidencias más sólidas 
de la época de que la especiación es un proceso gradual y cuanti"cable, en 
lugar de un evento abrupto. 

También impulsó el uso de la teoría neutral de Motoo Kimura como hipótesis 
nula, de modo que sus predicciones pudieran confrontarse con los datos y 
así evaluar hasta qué punto la selección natural u otros procesos explicaban 
la variación genética observada.

Junto con Michel Tibayrenc, Francisco formuló la teoría de la evolución clo-
nal predominante, aplicando los principios de la genética de poblaciones al 
estudio de protozoos parásitos como Trypanosoma cruzi (causante de la en-
fermedad de Chagas) y Leishmania. Su trabajo mostró que la mayoría de 
estas poblaciones se reproducen principalmente de manera clonal, con re-
combinación excepcional, lo que abrió un nuevo marco conceptual para la 
epidemiología genética y la biología de patógenos.

Aunado a estos aportes experimentales, cultivó la re!exión "losó"ca y hu-
manista. Defendió que la ciencia debía entenderse como un proceso en 



 DISCURSO DE LA DRA. ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ EN LA CEREMONIA… 421

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

constante transformación, sujeto a revisión permanente. Desde esa epis-
temología evolutiva argumentó que la biología es, al mismo tiempo, una 
ciencia empírica y una manera de pensar históricamente el conocimiento. 
También sostuvo que los seres humanos somos seres morales porque nuestra 
inteligencia, producto de la selección natural, nos permite anticipar conse-
cuencias, formular juicios de valor y elegir entre cursos de acción. Esa idea, 
que conecta la biología con la ética y que se inicia con el propio Darwin, ha 
sido uno de los debates más fértiles en torno a la evolución.

Tuve el privilegio de colaborar con Francisco en proyectos de escritura y de 
investigación "losó"ca. Uno de los primeros temas que trabajamos juntos fue 
precisar qué constituye el núcleo duro del darwinismo. Siguiendo a Lakatos 
y su noción de programa de investigación, de"nimos que una teoría puede 
reconocerse como darwinista mientras conserve inalterado su núcleo duro, 
aunque a su alrededor se incorporen nuevas hipótesis y desarrollos. En este 
caso, ese núcleo está formado por la variación entre individuos, la competen-
cia en contextos de recursos limitados y la selección natural como mecanismo 
que explica tanto la adaptación como la transformación de las especies. Ese 
principio poblacional de Darwin rompió con la biología tipológica anterior y 
dio coherencia a la biología moderna. Incluso con la incorporación del mende-
lismo, de la biología molecular y de la genómica, el fundamento sigue siendo 
el mismo: la selección natural como causa de la evolución. Como decía Do-
bzhansky, “nada en biología tiene sentido si no es a la luz de la evolución”. 
Esa convicción atraviesa la obra de Ayala y está también en la base de mi de-
fensa de la evolución como eje organizador de la biología.

De re!exiones como ésta surgieron también nuestros libros conjuntos, El mé-
todo en las ciencias: epistemología y darwinismo y De Darwin al DNA y el 
origen de la humanidad, escritos con la convicción de que el evolucionismo 
no debe quedarse en las aulas especializadas, sino integrarse en una cultura 
cientí"ca general que llegue a todos los miembros de la sociedad.

La enseñanza de la evolución es un tema que he impulsado de manera sos-
tenida con mi propio grupo de trabajo y que ha guiado gran parte de mi 
trayectoria académica. Desde hace más de cuatro décadas me he dedicado 
a la formación de docentes, a la elaboración de materiales actualizados y a 
la incorporación de la historia y la "losofía de la biología en los planes de 
estudio. En la UNAM promovimos la inclusión de la asignatura de Historia 
y Filosofía de la Biología en la licenciatura en biología, convencidos de que 
una formación histórica y humanista es indispensable. En esa misma línea 



422 ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

coordiné la Enciclopedia de Conocimientos Fundamentales, donde la evo-
lución aparece como eje integrador en el bachillerato, y más recientemente 
diseñamos la especialización en línea sobre evolución en Coursera, que ha 
llegado a más de 14,000 estudiantes de habla hispana. Todas estas iniciati-
vas responden a un mismo propósito: hacer de la enseñanza de la evolución 
un componente central de la alfabetización cientí"ca en todos los niveles 
educativos.

La enseñanza de la evolución, además de fortalecer la alfabetización cien-
tí"ca, nos permite re!exionar sobre las preguntas más profundas acerca de 
nuestra propia naturaleza. Tanto Francisco como yo dedicamos parte de 
nuestro trabajo a pensar en el origen y la evolución de las capacidades mo-
rales. Para él la moralidad surgió cuando la inteligencia (producto de la selec-
ción natural) alcanzó un umbral que hizo posible anticipar las consecuencias 
de los propios actos, emitir juicios de valor y elegir entre distintos cursos de 
acción. En mis investigaciones he retomado esta perspectiva, aunque subra-
yo, como lo hacía Darwin, que no fue un salto repentino, sino un proceso 
gradual, observable en las conductas de empatía, cooperación y altruismo 
en otras especies sociales. Así entendida, la capacidad humana de distinguir 
entre lo correcto y lo incorrecto es el resultado de una larga historia evo-
lutiva, en la que la biología proporciona la base y la cultura multiplica sus 
expresiones.

Sin embargo, Francisco y yo no siempre coincidimos en nuestras posiciones, 
y esa fue también una de las riquezas de nuestra relación intelectual. Un 
ejemplo es la relación entre ciencia y religión. Para Francisco, la ciencia debía 
ser atea en su método, porque solo admite explicaciones naturales, pero 
sostenía que la religión podía ocuparse de preguntas de sentido y trascen-
dencia. Para mí, esas preguntas corresponden a la "losofía y, aunque respeto 
profundamente las creencias personales, no considero que la religión sea 
indispensable en esa re!exión. Lo que compartimos siempre fue la convic-
ción de que, a partir de Darwin, ciencia y religión quedan de"nitivamente 
separadas en cuanto a sus explicaciones sobre la naturaleza. Desde ese pun-
to en común, cada uno profundizó en la re!exión "losó"ca desde su propio 
enfoque, en un diálogo que enriqueció nuestras perspectivas sin necesidad 
de coincidir plenamente.

El valor de la Cátedra y de la Medalla Ayala radica precisamente en mante-
ner vivos esos debates y en reconocer que la ciencia, aun vista desde ángulos 
diversos, debe ejercerse con rigor académico y compromiso humanista. Por 



 DISCURSO DE LA DRA. ROSAURA RUIZ GUTIÉRREZ EN LA CEREMONIA… 423

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

ello me honra especialmente recibir este reconocimiento después de la pri-
mera entrega en 2024, cuando fueron distinguidos Robert Hauser, director 
de la American Philosophical Society; Camilo Cela Conde, destacado huma-
nista español; y Diego Bermejo, "lósofo de gran in!uencia. Integrarme a esa 
lista es motivo de orgullo y de responsabilidad.

Desde México, en mi trabajo académico y en la función pública, he procu-
rado actuar en la misma dirección en la que Francisco y yo caminamos jun-
tos durante tanto tiempo: fortalecer las instituciones cientí"cas y educativas, 
ampliar las oportunidades de acceso al conocimiento, y hacer de la ciencia 
y de la innovación herramientas para enfrentar los problemas de nuestro 
tiempo.

La Medalla Ayala refrenda que la obra de Francisco no pertenece al pasado, 
sino que sigue iluminando el futuro. Su in!uencia está presente en cada 
estudiante que aprende evolución con espíritu crítico, en cada maestro que 
enseña con rigor, en cada proyecto que se construye sobre la base de la evi-
dencia.

Agradezco a Hana Ayala por su amistad y por su empeño en prolongar este 
legado en la Cátedra que hoy nos convoca. Agradezco a la Universidad 
Ponti"cia Comillas por abrir este espacio de diálogo entre ciencia, "losofía, 
religión y sociedad. Y agradezco la oportunidad de que mi trabajo sea reco-
nocido como parte de una tradición que seguirá creciendo año con año.

Muchas gracias.



Dios y el nuevo ateísmo
Una respuesta crítica a Dawkins, Harris y
Hitchens John F. Haught

Dios y el nuevo ateísmo

*�hn &N Hau�ht
)3".P FDEIEAIEACEI@FEIE
Uni�ersi�a� 0�nti
icia #��i��as, 
3a� 4errae, ?;>?N

%n su li��oQ *o�n &N (au��t a�o��a y �esmonta las ��íti�as lan a�as �o� los
Tnuevos ateosT 2i��a�� Da��insQ 3am (a��is y #��isto��e� (it��ens a la �eli�iĝnQ
most�an�o las in�o�e�en�ias lĝ�i�asQ i�eas e��ĝneas y �ene�ali a�iones �u��as
�ue �ontienen sus o��asN (au��t e��lo�a ��o
un�amente la 
eQ la e��e�ien�ia
�eli�iosa y la 
i�u�a �el Dios ��istianoQ y �esta�a �ĝmo en las ńltimas �entu�ias la
teolo�ía ��istiana �a evolu�iona�o �a�ia una �on�e��iĝn m°s inte��a�a �on el
mun�o mate�ial y la e�isten�ia �istĝ�i�aQ ale�°n�ose �e los motivos �ualistasQ
�u�itanos y �onse�va�o�es �ue los Tnuevos ateosT utili an �a�a ��iti�a�laN

(au��t a��umenta �ue la ��íti�a �e los Tnuevos ateosT a la �eli�iĝn es el ńltimo
�a�ítulo en una la��a �u�na ent�e �os i�eales �eli�iosos anti�uosP el �u�itano y el
en�a�na�ionalQ y muest�a �ĝmo el en
o�ue en�a�na�ional �e la teolo�ía ��istiana
�ue�e a�o�ta� una visiĝn m°s ��o
un�a y si�ni
i�ativa �e la 
e y la e��e�ien�ia
�eli�iosaN

edit@comillas.edu
https://tienda.comillas.edu
Tel.: 917 343 950 

SERVICIO DE PUBLICACIONES

Una respuesta crítica a Dawkins,
Harris y Hitchens



RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289 // ISSN 0034-0235 – e-ISSN 2659-4536  425-443

Recensiones

AGUIRRE, Rafael: La utilización política de la Biblia, Verbo Divino, Estella 
2025 (2ª Edición), 275 pp. ISBN: 978-84-1063-165-6.

La construcción social de la realidad explica la ma-
nera en la que grupos e individuos diferentes in-
terpretan, justi"can y movilizan sus concepciones 

del mundo y de la acción. Los textos sagrados han ser-
vido históricamente para elaborar esas construcciones 
ideológicas. De hecho, el conocido biblista Rafael Aguirre 
nos muestra en este ensayo que la Biblia no ha perdido 
su centralidad como elemento de fundamentación de la 
construcción política e ideológica. La política moderna si-
gue recurriendo a la Biblia como recurso de legitimación 
de propuestas alternativas, extrayendo principios ideoló-
gicos, morales y pragmáticos que pretenden orientar las 
decisiones de ordenamiento social y político. 

El lector siente cierta desesperación al comprobar que el 
texto bíblico sirve para sancionar políticas integristas o 
revolucionarias, conservadoras o progresistas, defensoras 
del statu quo o de su destrucción, legitimadoras de la violencia y la exclusión o del paci"s-
mo y la misericordia. Aunque esta ambigüedad es inevitable debido a la riqueza, pluralidad 
interna y hondura de la Biblia, Aguirre insiste en que no todas las lecturas e interpretacio-
nes son legítimas, porque los textos deben ser analizados críticamente, situándolos en un 
contexto, considerando la totalidad del mensaje y no extrayendo a"rmaciones desligadas 
y descontextualizadas. 

El tema de esta obra es, de hecho, de mayor relevancia teórica para politólogos, sociólo-
gos y periodistas, que para teólogos y biblistas; aunque cualquier lector que quiera com-
prender de manera crítica las batallas culturales, sociales y políticas que están dibujando 
el mundo moderno puede sacar provecho de este ensayo. El autor consigue que el lector 
se analice a sí mismo, re!exione sobre su propia praxis política y se cuestione si quizá él o 
ella no esté también recurriendo legítima o ilegítimamente al texto bíblico para justi"car 
sus intereses políticos. 

La cambiante dinámica de los hechos obligó a Rafael Aguirre a lanzar una segunda edi-
ción del libro, meses después del lanzamiento del primero. La versión que presentamos 
incorpora hechos recientes relacionados con el con!icto de Israel, la muerte del papa 
Francisco y el nuevo mandato presidencial de Donal Trump, fuertemente vinculado a una 
especí"ca interpretación bíblica conservadora propia de los grupos evangélicos. 

En este sentido, el prólogo a la Segunda Edición es un breve pero brillante análisis de la 
situación contemporánea en Estados Unidos donde se ha hecho fuerte la alianza —soste-



426 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

nida por el trumpismo— entre las tendencias evangélicas fundamentalistas con los católi-
cos integristas generando una polarizado extrema que se ha extendido a todo el mundo. 

Junto a este iluminador prólogo de urgencia, el resto del libro se centra en el análisis de la 
manera en la que la Biblia ha sido relevante en la con"guración política de algunos países 
concretos. El capítulo 1 se centra en la explicación de la “tradición exódico-liberadora” 
como la narración fundamental que ha servido para múltiples interpretaciones políticas 
de la Biblia. La ambigüedad de esta tradición radica en el hecho de que la narración de 
la salida de Egipto incorpora necesariamente la de la entrada en la tierra prometida. Si 
en la salida Israel es el pueblo oprimido, en la entrada se convierte en el pueblo opresor 
y conquistador. ¿Es posible creer en el Yahvé liberador sin asumir al Yahvé conquistador? 
Por eso, Aguirre reconoce el uso histórico de esta tradición exódica para fundamentar 
proyectos políticos alternativos. 

De hecho, el resto de los capítulos ejempli"ca a la perfección esta ambigüedad teológica 
y política del texto sagrado. El capítulo 2 repasa la vinculación histórica de la Biblia con la 
política en los Estados Unidos desde los padres peregrinos y fundadores hasta los últimos 
presidentes: el texto sagrado ha servido para esclavizar y liberar, para una economía libe-
ral o social. Quizá sea uno de los capítulos más importantes, por la relevancia ideológica 
que el trumpismo y su teología de la prosperidad están teniendo en la geopolítica global. 

El capítulo 3 analiza el caso histórico y moderno de Israel, desde la derrota judía en el año 
70 hasta la emergencia del sionismo y sus divergencias internas. La alianza del sionismo 
cristiano y del sionismo propiamente judío hace difícil resolver un con!icto que se ha ido 
radicalizando debido a la emergencia de un neosionismo extremista y ultra-ortodoxo. El 
capítulo 4 recoge un instructivo análisis del apartheid sudafricano teniendo como clave 
fundamental su legitimación bíblica por parte de los afrikáner, pero también el colapso 
del sistema gracias a una relectura teológica liberadora. 

El capítulo 5 bucea en la enorme complejidad del papel que la Biblia ha tenido en la his-
toria de América Latina, desde su conquista europea hasta los con!ictos modernos: lec-
tura revolucionaria y conservadora, teología de la liberación y de la prosperidad, lectura 
popular y elitista, etc. coexisten en el continente donde más se lee la Biblia, en donde las 
últimas décadas han emergido con fuerza los movimientos evangélicos y pentecostales 
fundamentalistas. 

El capítulo 6 vuelve su mirada a Europa, concretamente al Reino Unido, donde —al con-
trario que en otros países europeos— nunca desapareció la religión ni la Biblia del ámbito 
público. Aguirre analiza la moderna política británica del laborismo y el thatcherismo y 
sus diversas lecturas bíblicas, terminando con un breve análisis especí"co de la interpreta-
ción de la parábola del Buen Samaritano. 

El ensayo de Aguirre se enriquece con un epílogo "nal a cargo de otro gran especialista 
de la Biblia, Julio Trebolle, donde en un análisis apretado pero brillante re!exiona sobre 
la teología política que deriva de la Biblia y la manera en la que las diversas traducciones 
tienen un in!ujo político. La importancia y riqueza de esta obra de Rafael Aguirre para 
comprender el polarizado mundo moderno es incuestionable. Quizá solo queda decir, en 
palabras del autor, que “la Biblia apoyará también a quienes no salgan dominantes. Más 
aún, creo que afortunadamente cada vez está más claro que la función social genuina de 



 RECENSIONES 427

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

la Biblia no es legitimar ningún poder, sino alentar la esperanza de los desposeídos, tantas 
veces olvidados o relegados por los responsables políticos” (p. 243).

Jesús ROMERO MOÑIVAS
jesus.romero@edu.ucm.es

Universidad Complutense de Madrid

MCGRATH, Alister E.: El laboratorio de la fe. Sobre la naturaleza de la 
doctrina cristiana. Sígueme, Salamanca 2025, 285 pp. ISBN: 978-84-301-
2247-9.

E l libro que aquí se reseña y publicado por la edito-
rial Sígueme en el año 2025 es la edición española 
del libro de Alister E. McGrath publicaba en 2024 

bajo el título The Nature of Christian Doctrine: its Origins, 
Development and Function. Como el propio autor explica 
en el prefacio, la redacción de este libro se vio motivada 
por la lectura de algunas publicaciones sobre la doctrina 
cristiana como la obra de Maurice Wiles, The Making of 
Christian Doctrine (Cambridge University Press, 1966); o 
la más reciente de Christoph Markschies, Kaiserzeitliche 
christliche Theologie un ihre Institutionen (Mohr Siebeck, 
2007). McGrath, doctorado en ciencias biológicas antes 
de dedicarse a la Teología, encontró en las lecturas de Wi-
les y Markschies algunas ideas que marcarían sus líneas 
de investigación en cuanto al desarrollo de la doctrina 
cristiana. 

El modo en que Wiles y Markschies abordaban el origen de la doctrina cristiana en los 
primeros siglos del cristianismo hizo descubrir a McGrath un paralelismo entre la creación 
de nuevas teorías cristianas y el método cientí"co. Este es, quizás, el punto más original de 
toda la obra y sobre el que se articula su exposición que llevó al autor a acuñar el término 
de “laboratorio teológico” para referirse al proceso que tuvo lugar durante los primeros 
dos siglos del cristianismo con la creación de distintas teorías que nacían, se discutían y 
rechazaban al abrigo de la paulatina creación de la doctrina cristiana. A pesar de que pue-
dan parecer contrarias a primera vista, McGrath logra identi"car con precisión las similitu-
des en los patrones de pensamiento que comparten teólogos y cientí"cos, revelando una 
conexión profunda entre ambas realidades.

McGrath comienza su exposición destacando la importancia de la creación de una doctrina 
cristiana en los inicios de la historia del cristianismo. Pero utiliza el concepto de theoria, 
palabra clave de toda la obra, para referirse a ella. ¿Por qué fue necesario que surgiera? 
Para el autor la causa principal hay que buscarla en la irrupción de la persona de Cristo, 
de sus enseñanzas, su muerte y su resurrección. McGrath lo describe recurriendo en varias 
ocasiones a la parábola evangélica de los odres de vino: los antiguos marcos de interpre-
tación, a modo de odres viejos, eran sencillamente incapaces de contener el vino nuevo 



428 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

que suponía “la completa experiencia cristiana de Cristo”. La “conmoción del Evangelio”, 
tomando las palabras de John Webster, supone para el cristianismo un cambio de paradig-
ma que le obliga a buscar nuevos marcos teóricos de de"nición. Y el ejemplo más claro lo 
encontramos en el nuevo modo de imaginar las Escrituras, como titula McGrath uno de 
los epígrafe del primer capítulo.

Después de ese capítulo introductorio dedicado al porqué de la doctrina cristiana, el se-
gundo capítulo está dedicado al pilar fundamental del cristianismo, Cristo. McGrath consi-
dera el siglo II como el momento clave en la formación de la theoria acerca de la identidad 
de Cristo. Es en este capítulo donde desarrolla la metáfora del laboratorio teológico en 
base a los planteamientos de otros investigadores como Rowan Williams, Judith Lieu o 
Winrich Löhr. Entender las diferentes comunidades cristianas locales como laboratorios 
donde se operaba y experimentaba con distintos materiales, in!uencias y convenciones 
culturales nos hace ver los primeros siglos del cristianismo como un hervidero de teorías 
que fueron constituyendo el núcleo doctrinal de la fe a ase de prueba-error.

Esta concepción le lleva a replantear la lectura tradicional de Walter Bauer acerca del sur-
gimiento de la herejía y la ortodoxia que rede"nió los estudios sobre esta temática en 
la segunda mitad del siglo pasado. La dicotomía que establece Bauer entre ortodoxia y 
herejía supone una perspectiva reduccionista, a ojos de McGrath, de la realidad teológica 
que supuso el siglo II. En este sentido, me parece una apuesta interesante que vendría 
a enriquecer y proponer una nueva visión a un campo de estudio iniciado por Bauer y 
continuado por otros autores como Henry E. W. Turner o Alain Le Boulluec. Sin embargo, 
¿cómo conjugar esta perspectiva con la terminología de “herejía” y “ortodoxia” en los 
estratos más antiguos del cristianismo? Es cierto, como explica el propio McGrath, que se 
trata de conceptos complejos a la hora de utilizarlos porque implican en muchas ocasiones 
un cierto juicio de valor. Pero, por otro lado, se trata de realidades que existían y a las que 
los autores recurrirían; aunque no poseían la carga subjetiva que caracterizará su signi"ca-
do a partir del siglo IV.

Mención especial merecen los tres últimos capítulos del libro. En ellos, McGrath nos advier-
te el carácter histórico y actual de la doctrina cristiana a través del análisis de la compren-
sión de la encarnación, la Trinidad y la salvación. En el desarrollo de su discurso, McGrath 
no busca quedarse en los aspectos teóricos de una doctrina concreta como puede suceder, 
por ejemplo, en el caso de la encarnación y su importancia en la teoría del icono y la repre-
sentación de Dios. Busca desentrañar la implicación actual de la encarnación en nuestro 
presente y cómo da sentido a nuestra experiencia cristiana. Lo mismo podemos decir de la 
manera de entender la Trinidad o la salvación actualmente. A propósito de este último as-
pecto, McGrath dedica el último capítulo del libro a los distintos lenguajes de la salvación 
codi"cados en las metáforas soteriológicas del Nuevo Testamento. Es precisamente esa 
diversidad de lenguajes la que construye un “rico territorio” sobre las que se vayan asen-
tando distintas theorias sobre la salvación; que, en algunos casos, constituyen un elemento 
de identidad, como fue el caso de la doctrina de la justi"cación por la fe en el surgimiento 
de las primera comunidades reformadas.

En mi opinión, este es uno de los méritos del autor en esta obra, algo que quizás algunas 
veces los investigadores, e incluso los cristianos de hoy en día, pasamos por alto. La for-
mación de la doctrina no es un unicum del cristianismo antiguo. Sino que es un proceso 
continuo ligado a su propia historia hasta el día de hoy como elemento de"nitorio de la 



 RECENSIONES 429

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

identidad de la comunidad cristiana. Esta idea del papel actual de la doctrina en la historia 
del cristianismo queda de"nida en una frase del propio autor en el tercer capítulo: “la doc-
trina no consiste en la mera repetición de pasajes bíblicos, sino en su interpretación, para 
que puedan hablar en los debates y preocupaciones actuales”.

El libro se cierra con un breve apartado de conclusiones donde re!exiona sobre el futuro 
de la doctrina en un mundo cada vez más secularizado donde se da lo que denomina 
como un “declive del cristianismo cultural”. ¿Cómo transmitir La doctrina cristiana en un 
mundo que cada vez mira menos hacia Cristo? La respuesta la encontramos en la manera 
en que transmitimos esa doctrina. No debemos entenderla como una serie de enseñanzas 
antiguas y anquilosadas, sino como un mensaje que articula y da sentido a nuestra propia 
realidad.

Después de la lectura de este libro, podemos concluir que nos encontramos ante una obra 
fruto de años de trabajo e investigación, experiencia que se ve re!ejada en el extenso 
aparato bibliográ"co al que el autor recurre para sustentar su discurso. Además, los pa-
ralelismos que McGrath identi"ca entre el desarrollo de las teorías cientí"cas y la doctrina 
cristiana constituyen un marco discursivo innovador que dota de coherencia y originali-
dad a este libro, aunque las explicaciones de ciertas teorías cientí"cas puedan di"cultar la 
lectura en diversos pasajes. No obstante, a pesar de que algunos investigadores puedan 
discrepar de la visión que McGrath expone en esta obra, no cabe duda de que contribuye 
a enriquecer nuestra comprensión del desarrollo y la evolución de la doctrina cristiana. Se 
trata, pues, de un libro escrito por un teólogo, pero de interés para investigadores de otras 
disciplinas dedicados al estudio del cristianismo.

Alejandro SÁNCHEZ GARCÍA
alejandro.sanchez01@uam.es

Facultad de Filosofía y Letras. Universidad Autónoma de Madrid

ROJAS GÁLVEZ, Ignacio: Relecturas de la creación (Génesis 1-2). Editorial 
Verbo Divino, Estella 2025, 264 pp. ISBN: 978-84-10630-59-8.

Ignacio Rojas Gálvez, vicedecano de la facultad de Teo-
logía de la Universidad Loyola, edita la obra coral Re-
lecturas de la creación (Génesis 1-2). Esta obra es el 

primer proyecto de un grupo investigación llamado “Relec-
turas bíblicas y realidad actual” que está formado por pro-
fesores de Teología de la Universidad Loyola: Miren Junkal 
Guevara, Ianire Angulo, Ignacio Rojas, Carmen Román y 
Enrique Gómez; de la Universidad Ponti"cia Comillas: Víc-
tor Herrero, Fernando Rivas; de la Facultad de Teología San 
Isidoro de Sevilla: Álvaro Pereira; y de la Ponti"cia Universi-
dad Católica (Argentina), Olga Gienini. 

Inicia la investigación Junkal Guevara, con el estudio del 
segundo relato de creación (Gn 2,4b-25) proponiendo una 



430 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

nueva hermenéutica que ayude discernir pistas que pleni"quen al ser humano en el en-
cuentro con otros seres humanos. Para ello ofrece el marco exegético del relato en diá-
logo con Gn 1, señalando notas del texto que le ayudarán en su objetivo. Entre ellas 
encontramos una re!exión sobre el término “adam” en los dos relatos de creación (Gn 
1,26 y Gn 2,7); una señal sobre la expresión “no es bueno” referida a la situación de 
soledad del “adam”, que se resuelve de la mano de Dios con la creación de un alter 
ego, “hueso de sus huesos”. Todas ellas con!uyen en la aportación novedosa de que 
Gn2, 4b-25 en realidad está desarrollando Gn 1,1-24a, y de que, por tanto, el ser 
humano solo llega a ser plenamente humano si hay otro con él. El texto habla de la 
ontología del ser humano que no es otra cosa que su ser relacional. 

Así, determina que la orientación al otro o a los otros, es anterior a la diferenciación se-
xual. Lo cual abre la posibilidad de situarnos en línea de la perspectiva pastoral abierta 
por Francisco con la declaración Fiducia suplicans, que permite la bendición para pare-
jas en uniones irregulares. Nos parece muy audaz y esperanzadora la propuesta de este 
rasgo antropológico de apertura al otro como fundamento de la condición humana 
querida por el Creador. 

Ianire Angulo nos introduce en el estudio de los llamados “cánticos del siervo” del 
Deuteroisaías. Después de un marco exegético que ayuda al lector a situarse, la autora 
pretende esbozar los rasgos del paradigma antropológico que presentan los cánticos 
del siervo al relacionarlos entre sí. Es probable, dice Ianire, que ofrezcan un modelo 
de ser humano alternativo al que describe Gn 2-3. En su análisis de los cánticos nos 
ofrece un recorrido por el lenguaje vinculado a la creación; la conexión entre vocación 
y creación procedentes de Dios y predecesoras de la propia existencia del protagonista. 
Un protagonista, el siervo, que presenta una corporalidad repelente que contradice la 
condición humana. El siervo ha sido creado para una misión: promover el derecho más 
allá de los límites de Israel y a mediar una alianza en relaciones de justicia. 

El personaje bíblico es presentado por la autora con un adam alternativo que en su 
obediencia alcanza una sabiduría distinta a la del humano primigenio recibe una gloria 
no innata sino recibida en respuesta a su "delidad. Encontramos una propuesta que 
dialoga poco con la actualidad en un trabajo que solo muestra lo que la cristología más 
antigua ya había planteado, Cristo como el nuevo Adam.

El tercer capítulo corre a cargo de Víctor Herrero, que parte de la premisa de que entre 
“la composición de las páginas poéticas del Cantar y los dos relatos creacionales con 
que se abre la Biblia existe un !ujo bidireccional de información […] que permite a las 
ideas y al modo en que estas se expresan ir y venir de un lugar a otro […]”. El autor 
encuentra en la concreción amorosa del Cantar la expresión plena de la creación. El de-
seo, la mirada, la música, la plenitud de lo concreto, la levedad de la vida, la primavera, 
el jardín son elementos que vertebran el análisis poético que dirige al lector a descubrir 
la conexión hermenéutica entre el Cantar y el Génesis. Se echa en falta un trabajo de 
edición que evite la repetición de citas textuales, así como un uso del lenguaje que per-
mita al lector más novel acompañar la exégesis del autor.

Carmen Román nos acerca a la relectura que el Evangelio de Marcos hace del relato 
de creación en el capítulo 10 cuando aborda la indisolubilidad matrimonial. La autora 



 RECENSIONES 431

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

enmarca su análisis en la familia como imagen de la comunión trinitaria y partícipe de 
la labor creadora de Dios. Y descubre al lector la novedad transgresora del Reino que se 
apoya en la igualdad de varón y mujer cuyo encuentro es el fermento de la familia cris-
tiana. Pero no encontramos una relectura actual que dialogue con las preocupaciones 
de las parejas cristianas.

En el quinto capítulo, Álvaro Pereira profundiza en la relectura de Génesis 1-2 en las 
cartas auténticas de Pablo. A través de su trabajo el autor recorre la creación del cos-
mos, la creación de Adán, la creación de la primera pareja humana para concluir que 
Pablo realiza una relectura narrativa de los relatos de creación, sin citar ningún pasaje 
concreto, a partir de una versión griega. Comparte con el entorno judío interpretacio-
nes judías de su época que recon"gura a partir de la "gura de Jesucristo. Este se consti-
tuye en el propósito de la creación y la comparación Adán-Cristo le sirve para presentar 
la nueva creación, la nueva dignidad de los hijos de Dios. Una exégesis clásica que no 
aborda un diálogo con la actualidad deshumanizadora.

Ignacio Rojas, por su parte, estudia la relación entre la curación del ciego de nacimien-
to en el cuarto evangelio y la creación del ser humano. Para ello establece primero el 
marco referencial que sobre la creación se puede encontrar en este evangelio. Se trata 
de una referencia estructural, la creación con"guraría la estructura narrativa de este 
evangelio, siete signos para siete días. Desde este marco interpretativo ya intuido por 
los Padres de la Iglesia, el autor aborda el análisis de Jn 9,1-7 a partir de las referencias 
a la luz y las tinieblas y al obrar divino a través del barro y el uso de la saliva como signo 
de la primogenitura del Hijo. Este autor concluye que el cuarto evangelio está resigni"-
cando la creación presentando en su relato y en el lugar que este ocupa en el conjunto 
del evangelio a Jesús como luz que sana dando participación de su propia vida a través 
de la saliva.

El séptimo capítulo abordará la relación entre el logos y la creación a través de la "gura 
de Filón de Alejandría. La autora argentina Olga Gienini establecerá para el lector el 
marco sobre la exégesis "loniana en el seno de la génesis de la Sabiduría en la literatura 
sapiencial bíblica como premisa para entender a Filón. Para el autor judío Génesis 1 y 2 
son dos relatos sucesivos que se complementan, nos cuenta Olga, y le sirven para ex-
plicar el acto creador de Dios en su conjunto. Esto afecta a la creación del ser humano 
que será creado arquetípicamente en Gn 1, al que Filón considera el logos y que será 
sellado con el barro de Gn 2. Echamos de menos una relectura actualizada de las im-
plicaciones de esta exégesis para con"guración de la pareja humana, especialmente en 
cuanto a igualdad primigenia de varón y mujer.

En el capítulo octavo Fernando Rivas nos muestra la interpretación apologética de Teó"-
lo de Antioquía sobre la creación del ser humano. en un contexto "losó"co que negaba 
la bondad de materia y un pensamiento judío que habla de un logos primigenio, Teó"lo 
presenta la creación del ser humano como intermediario entre el cosmos y Dios, con 
capacidades divinas como la libertad y capacidades humanas como la responsabilidad. 
Agradecemos a Fernando la clara presentación de la postura de este “menos conocido” 
Padre de la Iglesia sin perder la rigurosidad del trabajo, aunque echamos en falta la ac-
tualización de lo que su teología implica hoy para la Iglesia en el mundo.



432 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Cierra esta obra coral el trabajo de Enrique Gómez que aborda la recepción del mensaje 
antropológico de los relatos de creación en diversos teólogos actuales. En primer lugar, 
el autor presenta el trabajo teológico de Jünger Moltmann que recogiendo las inquie-
tudes ecológicas y feministas de su época establece la “imagen divina” como caracte-
rística de sentido para el ser humano. Una imagen expresada en una comunión en la 
diversidad sexual que representa a Dios en la creación. El segundo teólogo es el croata 
Ivan Golub que tomando la simbólica argumentativa de la tradición oriental, establece 
la “imagen” como revelación del origen del ser humano, salvaguardando la condición 
de imagen auténtica solo para Cristo. Así, el ser humano es presentado como proce-
dente de Dios y capaz de Él, estableciendo una serie de rasgos que lo asemejan a Dios: 
la capacidad lúdica, el habla, la capacidad de nombrar (dominación), y alguna más. 
Aborda después el pensamiento de Adolphe Gesché, que presenta qué implica el acto 
creador de Dios y el llamar a la existencia a una criatura a su “imagen y semejanza”. 
Muy interesante la a"rmación de un Dios personal, libre y trascendente que crea una 
inteligencia libre, personal y llamada a trascenderse. Termina el autor con la obra del 
jesuita alemán Medard Kehl que presenta el “Sabbat” como elemento central del relato 
sacerdotal de creación y su implicación para el ser humano. El ser humano, mayordomo 
de la creación, debe obrar según el obrar de Dios y trabajar por hacer de la tierra un 
espacio habitable. Un ser humano que alcanza su plenitud en la pareja en la que varón 
y mujer están ordenados el uno para el otro. 

Valoramos muy positivamente la argumentación del autor de este breve análisis de la 
recepción teológica de la exégesis bíblica. Compartimos con él la preocupación por 
una teología sistemática que apele al texto bíblico solo como pretexto para su argu-
mentación, y la valoración positiva de un trabajo sistemático apoyado en una exégesis 
actualizada y rigurosa. Una búsqueda de una relación dinámica entre exégesis y siste-
matización que llena de actualidad y signi"cado la Teología.

Para "nalizar podemos decir que la lectura de esta obra permite conocer y reconocer 
un amplio conjunto de saberes, que, recogidos brevemente pero bien enmarcados cada 
uno, aportan un valor a la actualidad teológica de habla española. Aunque no pode-
mos evitar pensar que una labor "nal de lectura de unos y otros trabajos individuales 
hubiera permitido unas conclusiones conjuntas que hubieran aportado al diálogo con 
la actualidad. Quizás en su próximo proyecto lo tengan en cuenta y este equipo se con-
vierta en una referencia de diálogo entre la Teología y la cultura, entre la fe y el mundo.

Carmen P. GUZMÁN
carmenpguzman28@gmail.com

Asociación de Teólogas Españolas



 RECENSIONES 433

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

MARÍN MENA, Tomás J.: Alteridad y Amor. Estudio de ontología trinitaria. 
Secretariado Trinitario, Salamanca 2023, 371 pp. ISBN: 978-84-18201-06-6.

Una de las características más transversal y profun-
da de la teología sistemática cristiana es la para-
doja. Si en su signi"cado ordinario se entiende 

por este término algo contradictorio, absurdo o que sim-
plemente viola las leyes de la racionalidad, su acepción 
teológica es sustancialmente diferente.

En el discurso teológico, la paradoja no destruye la ra-
zón, sino que apunta más allá de ella. Lo paradójico no es 
lo ilógico, sino aquello que supera los límites de la razón 
"nita. La encarnación del Logos, por ejemplo, no es para-
dójica por ser absurda, sino por trascender, superar y des-
bordar cualquier tipo de expectativa que pudiera albergar 
el modesto logos de las "guras creadas. 

Las paradojas teológicas siempre dejan traslucir elementos 
en tensión. Trenzan discursos entre polaridades cuyos ex-
tremos parecen empujar en direcciones opuestas. Son realidades vivas, en movimiento y 
en un proceso de constante constitución y apropiación que, por el contrario, muere cuan-
do se congela y se cristaliza en fórmulas estáticas, privadas ya de toda fuerza de evoca-
ción. Por esta razón, las paradojas teológicas nunca están libres de ser reducidas a meras 
contradicciones lógicas, ayunas de potencia religiosa y huecas de signi"cación. Conviene 
insistir en que esto no es su esencia, sino su más lamentable degradación. 

En este sentido, es un tópico a"rmar que tal peligro ha afectado muy principalmente 
a muchos intentos teológicos de adentrarse en el misterio trinitario de Dios. De hecho, 
el principal impulso de la teología trinitaria del siglo pasado parece haber consistido en 
recuperar la vitalidad originariamente bíblica de la economía de la salvación para infun-
dir movimiento, aliento y espíritu a las formulaciones especulativas de la tradición que, 
sirviéndose de conceptos griegos y latinos como ousía, substancia, prosopon, persona, 
perijóresis, circumincessio, etc., habían querido, en su momento y por motivos principal-
mente soteriológicos, explorar el insondable e inefable ámbito de la trinidad inmanente. 

Pero la re!exión teológica más reciente ha querido ir mucho más allá. No tanto en el 
intento de emboscarse en las profundidades del misterio de Dios, sino, a su luz, en la 
pretensión de reinterpretar y reorientar los axiomas básicos del pensamiento "losó"co 
y teológico de la modernidad. Este es el marco en el que, a mi juicio, hay que recibir y 
acoger las sugerentes aportaciones de la llamada “ontología trinitaria”. Y es que la clási-
ca pregunta de la "losofía primera —orientada principalmente al interrogante del ser en 
cuanto ser— que la modernidad focalizó en el individuo —en el sujeto pensante y cog-
noscente— es ahora repensada en una nueva clave que, sin embargo, es notablemente 
antigua: el principio de todos los principios, lo último de lo más último, el fundamento 
no originado de todo lo real no es ni un ser oceánico, genérico y universal, sin rostro 
identi"cable, ni un individuo aislado, particular y concreto, que se crea a sí mismo desde 
su propia libertad. Ni el ser de los antiguos ni el sujeto de los modernos (mayormente en 



434 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

el idealismo) guardan el secreto último de todo cuanto existe. Ese secreto habita en la 
paradoja del misterio trinitario de Dios, en el que la alteridad y el amor constituyen los 
movimientos opuestos pero complementarios, diferentes pero recíprocos, iguales pero 
asimétricos, que dan "gura e identidad a un único Dios personal, en la comunión de las 
tres hipóstasis del Padre, el Hijo y el Santo Espíritu. Y lo más decisivo de esta perspectiva 
es que no tiene únicamente la intención de ser una aproximación teológica al misterio 
divino, sino una interpretación de la estructura de la realidad, del ser humano, de la 
sociedad, de la política y de la historia. Pues, si es cierto que lo primero y lo último es 
la persona —el carácter personal de un Dios que es comunidad de amor— entonces, 
toda persona humana —creada a su imagen y semejanza— está igualmente dotada de 
un valor in"nito y de una dignidad inalienable que ningún sistema económico o político 
pueden legítimamente obviar. La ontología trinitaria no es sólo pensamiento especulativo, 
sino también praxis personal, existencial y social explícitamente inspirada en el Jesús de 
Nazaret de la tradición neotestamentaria. 

Las cuatro partes del ensayo de Tomás J. Marín Mena, Alteridad y Amor, analizan y expo-
nen con orden y claridad todas estas cuestiones. 

Precedido de un extenso prólogo de Xabier Pikaza, el lector se encuentra primeramente 
con una introducción en la que se anuncia el contenido y la estructura del estudio. Su 
idea principal parece consistir en probar que “los conceptos de alteridad y amor […] 
pueden articular una ontología trinitaria” (p. 53). Su alcance no consiste en una “ontolo-
gización de Dios”, sino, mejor, en una “trinitarización de la realidad” (p. 61). No es, por 
tanto, la cuestión del ser la que, de forma ascendente, ilumina el misterio de Dios, sino 
que, al revés, es el misterio trinitario de Dios —revelado en la economía de la salvación— 
el que “descubre nuevas posibilidades para lo real” (p. 62). 

No bien se avanza en la lectura, la tensión entre polaridades salta a la vista. La primera 
parte del ensayo se centra en dos pensadores que, a juicio del autor, enfatizan lo que él 
llama una ontología relacional de la inmanencia y la violencia. El carácter dialéctico de 
esta ontología de la inmanencia lo representa G. W. F. Hegel. El acento en la diferencia 
lo pone G. Deleuze. También M. Heidegger estaría incluido en esta ontología de la inma-
nencia, aunque el autor lo estudia posteriormente en contraste con la obra de E. Levinas. 
El autor considera que “Hegel quita del medio al Dios cristiano para lograr el in"nito en 
un gesto de la razón que podríamos llamar prometeico” (p. 280). A Deleuze le critica que 
desplace la primacía de la alteridad “en virtud de la obsesión por la vida rizomática de 
la physis” (p. 281), llegando a rechazar la trascendencia del Dios del cristianismo por un 
prejuicio pagano. Estas ontologías de la inmanencia, para el autor, no calibran adecuada-
mente la importancia de la alteridad. 

Algo que, por contraste, parece estar mejor comprendido en los autores que se estudian 
en la segunda parte de la obra. F. Rosenzweig, contra Hegel, desarrolla una ontología 
anti-totalitaria, que M. Buber y S. Weil exploran en su vertiente más dialógica e inter-
personal. E. Levinas, contra Heidegger, enriquece el pensamiento con una ontología de 
la alteridad asimétrica que identi"ca a la ética como verdadera "losofía primera. Pero 
tampoco este acento de las ontologías "losó"cas de la alteridad y la trascendencia, pese 
a sus muchos aciertos, alcanzan el equilibrio último que el autor busca en su indagación. 



 RECENSIONES 435

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Esto es algo que, a su juicio, sólo se encuentra en la re!exión explícitamente teológica de 
la ontología trinitaria. En esta cuestión se centra la tercera parte del ensayo, de la mano, 
especialmente, de I. Zizioulas y G. Greshake. El teólogo ortodoxo pone el acento en el 
carácter fontal del Padre, siempre en relación con el Hijo y el Espíritu, subrayando así, 
que la reciprocidad intratrinitaria si bien es equitativa, también es asimétrica y que no hay 
otra realidad última o fundante de todo cuanto existe que no sea ese carácter personal 
y generador de la hipóstasis paterna. Marín Mena señala que, contra todo subordina-
cionismo, insistirá Zizioulas en que en ningún momento ha estado el Padre sin el Hijo o 
ambos sin el Espíritu, pero esto no implica que el Padre no sea ingénito y, a la vez, fuente 
generadora de "liación y espiración. 

Por su parte, G. Greshake, sin oponerse a esta consideración, acentuaría, por el contrario, 
una perspectiva más horizontal y circular de la trinidad, en una perspectiva de recíproca 
unidad en la que las personas divinas se unen en perfecta comunión. La diferencia entre 
ambos es sutil, pero el autor de este ensayo, ponderando con cuidado las dos posturas, 
parece inclinarse, más bien, hacia el lado apuntado por Zizioulas. Al menos, cuando a"r-
ma: “En la Trinidad, la gratuidad del amor entre las personas divinas es siempre recíproca, 
aunque asimétrica; el Padre es el origen” (p. 318). Aunque también es cierto que, pos-
teriormente, propone, con base en Hilario de Poitiers, una equilibrada conciliación entre 
Greshake y Zizioulas. 

En la cuarta parte del ensayo, en los tres últimos capítulos del libro, el autor se propone 
desarrollar las implicaciones más existenciales, más prácticas, más transformadoras de la 
ontología trinitaria, relacionando todo cuando anteriormente ha estudiado con la savia 
evangélica del NT. A este "n, expone y desarrolla tres principios cuyo fundamento se en-
cuentra en las relaciones trinitarias —la alteridad personal, la donación gratuita y la reci-
procidad de la comunión— con la intención inmediata de traducirlos y glosarlos en cuatro 
líneas existenciales de carácter más antropológico en las que, con un anclaje en versículos 
neotestamentarios, se evidencia la prioridad del otro, el amor mutuo, la gratuidad y la 
cruz como amor hasta el extremo. 

Un largo epílogo retoma lo dicho por X. Pikaza en el prólogo y sirve de conclusión a un 
ensayo bien escrito, claro en su exposición, serio en sus análisis y también sugerente en 
todo cuando en él se apunta. 

Si acaso, por animar al autor a seguir indagando, se podría "nalmente anotar que, si bien 
es cierto que no se puede prescindir de Hegel en un estudio de estas características, no 
lo es menos que todo el conjunto del proyecto investigador del autor, ganaría mucho 
si pudiese adentrarse —cuando le sea posible y sólo si le place— en las ricas, difíciles y 
desa"antes re!exiones que F. W. J. Schelling desarrolló en las treinta y siete lecciones pu-
blicadas luego como Philosophie der Offenbarung. 

A juzgar por lo que ha escrito en el ensayo que comentamos, el autor parece encontrarse 
en una óptima disposición para adentrarse en un nuevo desafío como el que aquí le pro-
ponemos. Ojalá se anime. 

Pedro CASTELAO
castelao@comillas.edu

Facultad de Teología. Universidad Ponti"cia Comillas



436 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

DOMINGO OSLÉ, Rafael: El sentido del cristianismo: Espiritualidad y 
trascendencia ante la crisis de valores de Occidente, Esfera de los libros, 
Madrid, 2025, 295 pp. ISBN: 978-84-1094-031-4.

E l profesor Domingo Oslé, titular de la Cátedra Ál-
varo d’Ors en la Universidad de Navarra, igual que 
hizo hace unos años con su libro Espiritualizarse 

(Rialp, Madrid 2019), publicado con G. Rodríguez-Fraile, 
con esta nueva obra trata de descender de las alturas aca-
démicas para poner a la altura del hombre de la calle sus 
re!exiones como jurista, preocupado por cuestiones éti-
cas, pedagógicas, antropológicas y, sobre todo, religiosas.

Este libro pretende mostrar lo que podríamos denomi-
nar “signi"catividad” del cristianismo para el mundo 
contemporáneo. En un contexto en que el último sitio 
donde se pensaría en buscar solución a los problemas 
sociales y políticos mundiales sería la fe cristiana, la pro-
puesta de Domingo es acudir al evangelio como reme-
dio para el individuo y la sociedad. Pero su objetivo no 
es una “restauración” de la cristiandad como sistema 
político, sino que ve en el cristianismo un enorme potencial para iluminar la sociedad 
democrática y pluralista occidental.

En la introducción, sin cerrar los ojos al decaimiento del cristianismo occidental, Domin-
go ve en la secularización una oportunidad más que un obstáculo. Es más, según él, la 
secularización, “en bastantes aspectos, ha sido de gran provecho para el cristianismo” 
(p. 111). Ahora habría llegado el momento de un cristianismo “vibrante, pleno de vida, 
fresco, audaz y renovador” (p. 30), que ni se acomode a las modas del presente, ni se 
hunda en el victimismo y el pesimismo.

En el capítulo primero se aborda el respeto, que se ha de diferenciar de la tolerancia. El 
respeto es un afecto ante algo visto como bueno, mientras que la tolerancia se orienta a 
una conducta considerada mala (pp. 80-81). El respeto es una forma de amar y, por eso, 
está dirigido especialmente a las personas, aunque también cabe cierto respeto por los 
seres vivos y, en último término, a “todo lo creado” (p. 53). El primero que lo practica es 
el propio Dios, que ha creado este mundo por amor, al cual Domingo llama atrevidamen-
te “Dios-Respeto” (p. 60). El respeto también lleva a buscar el bien ajeno, no a apoyar 
indiscriminadamente todas sus decisiones. Los cristianos, con otras personas de buena 
voluntad, han de contribuir a recti"car los abusos a los que lleva el individualismo, la ab-
soluta autonomía moral y otras desviaciones de nuestro tiempo.

La tolerancia es el tema del segundo capítulo. El autor no ignora los episodios de intole-
rancia y de violencia sufridos y practicados por cristianos. A pesar de muchos desgracia-
dos acontecimientos, cree que el cristianismo nos enseña a practicar la tolerancia. Forma 
parte de una conducta prudencial ante las conductas que encontramos desacertadas en 
otras personas. Por tanto, es perfectamente compatible con el respeto hacia ellas. Men-
ciona también las nuevas formas de intolerancia, entre las que destaca la practicada por 
el movimiento Woke: la así llamada “cultura de la cancelación” (p. 90). Se ha de huir tan-



 RECENSIONES 437

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

to de este extremo como del opuesto: confundir la tolerancia con el relativismo. El cris-
tianismo inspiraría una tolerancia activa que permitiría combatir la injusticia apoyándose 
sobre el aprecio a las personas. Por eso, el cristianismo mismo no puede ser meramente 
“tolerado”, sino que se le ha de reconocer su capacidad para contribuir al futuro en una 
sociedad tolerante y plural.

El capítulo tercero habla sobre el cristianismo y la secularidad. El autor deja claro que se-
cularidad no es lo mismo que secularismo o laicismo, siendo partidario de lo que a veces 
se ha denominado una “sana secularidad”. Ahora bien, según Domingo, esa secularidad 
positiva es perfectamente acorde con el cristianismo: “El cristianismo continúa "rmemen-
te alineado con el proceso de secularización, que no es sino una consecuencia del amor 
de las sociedades democráticas a la libertad” (p. 97; ver p. 121). Recordando a Habermas, 
cree que el cristianismo está en condiciones de proponer ideas para la convivencia desde 
dentro de su propio discurso religioso y sin tener que renunciar a él para hacerlo.

Frente al intento laicista de construir una sociedad “como si Dios no existiera”, el capítu-
lo cuarto propone una sociedad “con Dios”. Evoca el discurso público contra el teísmo 
presentado por el New atheism y, frente a él, los intentos de la nueva apologética. Ahora 
bien, Domingo favorece por encima de todo el acercamiento religioso al cristianismo, 
centrado en la experiencia espiritual. Además, muestra cómo la propia dogmática cristia-
na encierra elementos de gran interés para el debate público, como el designio amoroso 
de Dios y la libertad que entrega al hombre. Esta línea de argumentación va a ser explo-
tada también en el capítulo quinto, en que se parte de la concepción trinitaria de Dios 
para extraer consecuencias concretas para la vida común: construir una unidad que no 
disuelva la distinción entre personas. En este contexto plantea una visión evolutiva de las 
sociedades según la cual tenderían a tornarse crecientemente solidarias con el paso del 
tiempo (pp. 169-172), creando vínculos cada vez más universales sin que desaparezcan 
las diferencias entre unos y otros.

Prolongando esta argumentación, en el capítulo sexto se nos invita a crear una sociedad 
a imagen de Dios. El hombre mismo ha sido entendido como imagen de Dios por los cris-
tianos. De manera análoga, la idea de imagen de Dios tendría, según Domingo, gran po-
tencia para establecer una sociedad en que primase la solidaridad sin que ello supusiera 
ningún detrimento para la libertad individual. Esto generaría una sociedad más semejante 
a Dios, más divina. En cualquier caso, se ha de tener en cuenta que el propósito del autor 
no es extraer el jugo de sugerentes doctrinas del cristianismo y arrojar después la cáscara 
seca de éste: “No hay […] endiosamiento sin Dios. La divinización humana solo se pro-
duce en Dios porque es causada por Él. Nunca fuera de Él. Y siempre que el ser humano 
respete las reglas de juego, las leyes divinas” (p. 197).

El capítulo séptimo se "ja en un rasgo propio del amor cristiano en que resulta más exi-
gente que otras tradiciones religiosas: el perdón. El cristianismo propone un perdón que 
no tiene límites y esto lo hace porque vive del perdón del propio Dios. Ese perdón divino 
es capaz de fecundar la sociedad y provocar diferentes formas de perdón: político, insti-
tucional, autoperdón y perdón psicológico. La generalización del perdón en la vida social 
permite desarrollar formas más perfectas de justicia, sin violar ésta.

El capítulo octavo hace referencia a otra dimensión de la solidaridad: el compartir. En las 
antípodas de la aporofobia contemporánea, el cristianismo ha convertido la pobreza en 



438 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

una virtud. De ahí que la pobreza deba ser vista como un elemento constitutivo de la vida 
humana, que nos hace vivir dependientes los unos de los otros. A la vez, la solidaridad 
nos empuja a combatir la “pobreza extrema” en que viven muchas personas próximas a 
nosotros —al hacerse el mundo “más pequeño”, estamos cada vez más cerca unos de 
otros—, incluso estableciendo medidas económicas globales.

El capítulo noveno, por "n, está dedicado a la contemplación. Aunque Domingo va ha-
ciendo referencia a lo largo de la obra a distintas tradiciones religiosas, de"ende que la 
contemplación del Dios cristiano articula toda la novedad que está sugiriendo implantar en 
nuestra sociedad. No se busca aplicar grandes ideales cristianos a ella, sino vivi"carla con 
la fuerza de un cristianismo vivido, espiritual y vibrante. Por tanto, en este último capítulo, 
conmemora las famosas palabras de Rahner: “En el siglo XXI, los cristianos serán místicos o 
no existirán” (p. 286). De ahí que la contemplación constituya el colofón de su propuesta.

El epílogo cierra la obra volviendo a lo a"rmado en las páginas anteriores. Es necesario que 
el cristianismo impregne la sociedad, pero para ello se ha de empezar porque los que profe-
san esta fe sean cristianos conscientes. Han de estar marcados por una profunda espiritual, 
para ser capaces de aprovechar el potencial estético y cultural contenidos en su propia fe.

David TORRIJOS CASTRILLEJO
dtorrijos@sandamaso.es 
Universidad San Dámaso

COUSO, María: Cerebro y pantallas: cómo las pantallas impactan en el 
desarrollo cognitivo en la infancia y la adolescencia. Ediciones Destino, 
Barcelona 2024, 304 pp. ISBN: 978-84-23365-63-0.

María Couso, psicopedagoga y divulgadora edu-
cativa, con su nuevo libro, Cerebro y pantallas: 
cómo las pantallas impactan en el desarrollo 

cognitivo en la infancia y la adolescencia, nos ubica fren-
te a una realidad difícil de aceptar: el uso indiscriminado 
de las pantallas está causando un impacto negativo en 
el desarrollo cognitivo y personal de nuestros alumnos. 
A través de un lenguaje sencillo, pero no por ello menos 
académico, Couso expone de forma detallada y minucio-
sa todas las conclusiones a las que ha llegado después 
de varios años de investigación. Por lo que este libro se 
puede considerar como uno de los primeros manuales 
para la educación digital basada en estudios cientí"cos.

Apoyándose en datos empíricos y en investigaciones es-
tadísticas, Couso de"ende que el uso de las pantallas di-
"culta el desarrollo cognitivo normal de nuestro cerebro 
a causa de los mecanismos propios del mundo digital. La realidad es lenta, ofrece resis-
tencia, mientras que las pantallas estimulan constantemente al cerebro haciendo que se 
active el sistema de recompensa generando, a la vez, grandes cantidades de dopamina. 



 RECENSIONES 439

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

Esta sobreestimulación y sobreproducción de dopamina repercute directamente en ciertos 
procesos de desarrollo cognitivo y conductual de los más pequeños de nuestra sociedad. 

Desde un punto de vista educativo, la autora analiza los distintos tipos de motivación y 
su relación con las pantallas, así como los hábitos digitales más comunes de hoy en día. 
Como consecuencia de este análisis establece que solo la motivación intrínseca favorece 
un aprendizaje signi"cativo y que las pantallas tan solo fomentan la motivación extrínse-
ca. Además, la divulgadora de contenido educativo a"rma que el uso continuado de pan-
tallas favorece el estado de anhedonia, es decir, un estado de desmotivación y desilusión 
constante que puede llegar a desarrollar problemas de salud mental. Couso explica que 
cuando nuestro cerebro se expone de forma continuada a grandes cantidades de dopa-
mina el cerebro genera tolerancia a la misma y, por tanto, nuestra capacidad motivacional 
se ve mermada porque necesita grandes cantidades de dopamina para activarse. Ante 
estos hechos la autora de"ende que debería limitarse su uso en las aulas y en los hogares 
para garantizar un buen desarrollo cognitivo de los que todavía están por crecer.

Couso inicia cada capítulo con un fragmento de una pequeña historia que narra cómo 
una profesora descubre con el paso del tiempo una dura realidad: ya no es capaz de ha-
cer que sus alumnos atiendan en clase. Ayende a la historia principal, la autora introduce 
distintos personajes que ejempli"can los problemas derivados del uso temprano de las 
pantallas. De este modo cada capítulo se convierte en una explicación de las dinámicas 
educativas y sociales que han sido acogidas por nuestra sociedad sin ninguna re!exión 
previa y sus respectivas consecuencias. Estas consecuencias son: 1) disminución de las 
funciones ejecutivas (en concreto de la función inhibitoria), 2) deterioro de la atención, 3) 
pérdida de la gestión emocional, 4) fatiga ocular, 5) problemas de salud mental, 6) tras-
tornos del sueño y 7) reproducción de conductas pornográ"cas.

En de"nitiva, este libro supone una crítica contra el uso de los dispositivos digitales tanto 
a nivel familiar como educativo. Couso nos hace re!exionar sobre la importancia de la 
participación de la familia en el proceso educativo de su hijo. Son ellos los responsables 
directos sobre las acciones de sus hijos y, por tanto, solo a través de una sana regulación 
del acceso a internet y del uso de pantallas dentro del hogar se puede lograr vencer la 
atracción connatural del contenido digital. Por último, y para que no quede duda, la au-
tora advierte que educar en el uso responsable de pantallas no consiste tanto en informar 
sobre los peligros de navegar por las redes, sino en crear espacios libres de tecnología 
donde se fomente el silencio, la lectura física y la desconexión digital, algo que las diná-
micas sociales actuales di"cultan, especialmente en la adolescencia.

En suma, esta obra creada por una profesional de la educación que ha vivido la digitali-
zación del mundo en sus propias carnes nos ofrece una perspectiva muy realista sobre lo 
que está pasando todos los días en la gran mayoría de hogares. Por ello, con la lectura de 
este texto no solo se nos invita a re!exionar sobre el modo de interaccionar con nuestros 
hijos y alumnos, sino también sobre nuestra relación con nosotros mismos. Pues proba-
blemente, muchas de las dinámicas descritas por Couso son parte de nuestro día a día. 

Miguel MATEU RUBERT 
mmateu@escuni.es

ESCUNI



440 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

BRÜNING, Christian y VORHOLT, Robert: La cuestión del mal. Aportacio-
nes del Antiguo y del Nuevo Testamento para la Teología. Sígueme, 
Salamanca 2025, 189 pp. ISBN: 978-84-301-2244-8.

En su labor por acercar al lector de lengua española 
una bibliografía de calidad sobre cuestiones especí"-
cas de Teología, la editorial Sígueme nos ofrece la po-

sibilidad de adentrarnos en una de las realidades religiosas 
más crudas. El mal ha supuesto para la teología cristiana, 
desde sus inicios, un verdadero reto para que el que no 
ha sabido encontrar una explicación del todo clara; al con-
trario que otras tradiciones religiosas. Por otro lado, no es 
la primera vez que Sígueme dedica uno de sus volúmenes 
a la pregunta sobre el mal. En 2018, publicó el ensayo El 
mal. Un ensayo sobre el modo de pensar lo inconcebible 
del "lósofo alemán Ingolf U. Dalferth. Y hace apenas un 
año, veía la luz la traducción española del ensayo de Adolf 
Gesché, El mal. 

La diferencia del libro de Brüning y Volholt con respecto a estas dos obras reside en poner 
atención en el estudio de las fuentes, de los textos originales. Ambos autores, reconoci-
dos exégetas en Antiguo y Nuevo Testamento, buscan responder a la realidad del mal; no 
desde una perspectiva teológica o "losó"ca, sino desde el punto de vista del estudio de 
los textos. Se trata de un texto breve, claro y conciso. Dividido en dos partes, dedicadas 
cada una al Antiguo y al Nuevo Testamento y un capítulo "nal a modo de conclusiones.

La primera parte, Antiguo Testamento, a cargo de Christian Brüning, ocupa los cuatro 
primeros capítulos. En el capítulo 1, “La realidad del mal”, el autor aborda en primer 
lugar el signi"cado del mal en la lengua hebrea, en el Antiguo Testamento y dentro de su 
contexto del antiguo Oriente. Encontramos continuas referencias al texto hebreo con las 
que el autor complementa y apoya su discurso. Nos hace ver que el signi"cado en hebreo 
de “lo malo” nace de la propia experiencia vital del ser humano, del contacto cotidiano 
de la persona con la realidad. Y esas son las imágenes del mal que aparecen en la Biblia. 
Brüning insiste a lo largo de las páginas de este primer capítulo en la particularidad propia 
del hebreo de crear conceptos y expresiones en el relato bíblico que se alejan de nuestra 
propia percepción actual. 

Los siguientes dos capítulos, aunque separados, abordan en mi opinión una misma pro-
blemática: ¿de dónde surge el mal? Y una pregunta aún más íntima, ¿hace Dios el mal? 
Ninguna de las dos preguntas tiene una respuesta sencilla. Por esta razón, el capítulo 2, 
“El origen del mal”, está dedicado enteramente a la exégesis de dos testimonios vetero-
testamentarios acerca del surgimiento del mal a modo de marco introductorio a la proble-
mática. El primer texto es el fragmento de Gn 3,1 donde, como explica Brüning después 
de una lectura minuciosa, el mal es ajeno a Dios y a su propia creación y está condiciona-
do por la decisión libre y voluntaria del ser humano. El segundo fragmento, extraído de 
Is 45,7, plantea un origen totalmente contrario del mal. Para el texto del Deuteroisaías, el 
mal vendría a ser fruto intrínseco del monoteísmo y de la propia omnipotencia de Dios, 
que tiene poder sobre la salvación y la condenación, sobre el bien y el mal.



 RECENSIONES 441

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

De esta lectura surge el capítulo 3, “Dios y el mal”. ¿Por qué Dios permite el mal? Brü-
ning lo explica desde el punto de vista de la salvación. Dios envía el mal para que, por 
medio de él, el hombre se arrepienta de sus actos y así obrar la salvación. La causa princi-
pal del envío del mal es la propia maldad del hombre, de su in"delidad hacia Dios, como 
queda re!ejado en el episodio del Diluvio. Llama la atención el análisis que hace el autor 
de lo que podría denominarse el aspecto humano o sentimental de Dios y cómo las dis-
tintas pasiones, el amor, la ira, los celos, juegan un papel en el plan providencial. 

El último capítulo de esta primera parte, “La superación del mal”. Tomando como pro-
tagonista a Job, Brüning realiza lo que podría denominarse, en mi opinión, una inter-
pretación antropológica del mal. El autor enfrenta al lector con una cruda realidad. El 
sufrimiento y el mal son realidades inherentes al ser humano, sobre las que él mismo se 
cuestiona. Y la superación de esa debilidad, uno de sus mayores anhelos. Pero hay pre-
guntas que incluso la Biblia es incapaz de esclarecer por completo y las deja abiertas, al 
igual que le ocurre a Job. Por ello, concluye Brüning, la respuesta de"nitiva sobre el por-
qué del mal y el sufrimiento se encuentra en la espera paciente en Dios cuando Él revele 
“de manera de"nitiva cuál es el papel que desempeña el mal en su plan de salvación”.

Frente a esta visión del mal en el Antiguo Testamento, la exposición en la segunda parte 
del libro cambia sustancialmente. Robert Vorholt inicia con un breve capítulo introductorio, 
“Exégesis y re!exión sobre el mal”. La conclusión sobre la que nos quiere llamar la atención 
es la pluralidad de manifestaciones que existen del mal en los textos cristianos primitivos. 
Y es sobre esta misma concepción sobre la que articulará el segundo capítulo, “La imagen 
del mal según el Nuevo Testamento”. En los textos neotestamentarios el mal no es solo 
una realidad que atormenta a los hombres, sino una encarnación. El capítulo se inicia con 
la "gura del diablo. Volholt analiza minuciosamente el papel del diablo en los evangelios 
sinópticos y el corpus joánico que lo presentan como “gran antagonista de Dios”, aquel 
que quiere romper la relación entre Dios y los hombres. Llama la atención esta lectura con 
la idea de Satán que aparecen en el Antiguo Testamento y a la que Brüning dedica una 
sección (§ 3.4). Mientras que en algunos pasajes veterotestamentarios, como el libro de Job 
o el libro de Zacarías, Satán actúa como el agente de Dios; el diablo desempeña un papel 
más protagonista en la acción del mal en el Nuevo Testamento. Por otro lado, la introduc-
ción del diablo y la realidad demoníaca sirve para reforzar la imagen mesiánica de Jesús y 
a"rmar el poder absoluto de Dios, ante el cual no cabe resquicio alguno para el mal. Junto 
al diablo, Vorholt destaca la función de los demonios como sus cómplices. Es interesante 
que el autor apenas se detiene en hablar de los demonios y, en cambio, centra su atención 
en el fenómeno de los exorcismos realizados por Jesús en los relatos evangélicos.

La última sección a la que Vorholt dedica su atención es el propio concepto del mal en el 
Nuevo Testamento en relación con el ser humano. Partiendo del Evangelio de Marcos y 
continuando con Mateo, Lucas y los textos paulinos, el lector se hace consciente que la 
realidad del mal en cada uno de los textos es distinta. Pero subyace un elemento común 
en todos ellos: el mal cometido por el hombre es fruto del pecado y, por ello, antagónica 
a la creación y a la Ley de Dios y su plan salví"co.

El libro cierra con una última parte, “Diálogo”, a modo de conclusiones. En ella, los 
autores interactúan a modo de espejo. Ambos se cuestionan y reconsideran sus propias 
conclusiones en un diálogo interno con la exposición del otro. El objetivo del libro no 



442 RECENSIONES 

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

es realizar una fenomenología del mal, ni caer en una teodicea. La "nalidad del libro es 
exponer cómo se presenta el mal en la Biblia. Lo que interesaba a las gentes del Antiguo 
y el Nuevo Testamento no era hacer una teología del mal y tampoco cuestionarse su on-
tología; sino mostrar una realidad a la que se enfrentaban día a día. Por eso, la "gura de 
Dios resulta clave, sobre todo en los relatos veterotestamentarios, para encontrar sentido 
al mal y al sufrimiento. En el Nuevo Testamento, a pesar de la inserción del lenguaje mi-
tológico del diablo y los demonios, la "gura de Dios con respecto al mal no queda en un 
segundo plano. Como hacen ver los textos evangélicos y la teología paulina, Dios aparece 
como el baluarte que salva del mal a través de la conversión. 

Después de todo lo expuesto, no cabe duda de que nos encontramos ante un libro que, 
a pasar de su brevedad, destaca por su calidad al presentar de manera accesible un 
tema complejo como es la cuestión del mal desde una perspectiva puramente bíblica. 
No obstante, el texto no está libre de ciertas críticas, especialmente en lo que respecta 
al enfoque de Robert Vorholt, cuya tratamiento del tema llega a di"cultar la lectura en 
comparación con el discurso de Brüning, más estructurado y claro, lo que facilita al lector 
seguir la exposición. Sin embargo, su lenguaje comprensible, fruto de la gran labor de 
traducción del original, lo convierten en una lectura recomendable incluso para quienes 
no poseen formación teológica, ofreciendo una introducción útil al pensamiento bíblico, 
teológico y "losó"co sobre el mal. 

Alejandro SÁNCHEZ GARCÍA
Facultad de Filosofía y Letras. Universidad Autónoma de Madrid

alejandro.sanchez01@uam.es

NAVARRO, Mercedes: Violentas y violentadas. Biblia, violencia y mujer. 
Editorial Verbo Divino, Estella 2025, 181 pp. ISBN: 978-84-1063-178-6.

En “Violentas y violentadas” Mercedes Navarro recopila años de estudio de la vio-
lencia en la Biblia disperso en diversas publicaciones. 

Para encuadrar este tipo de estudios debemos recor-
dar a Phyllis Trible, fallecida el pasado mes de octubre. Trible, 
exegeta feminista norteamericana de Richmond (Virginia) 
fue la que en 1984 publicó “Texts of Terrors”. Esta obra des-
enterraba relatos bíblicos olvidados casi completamente por 
las comunidades cristiana y judía. Porque presentaba cuatro 
historias bíblicas aterradoras: la historia de Agar (Gn 16), la 
de Tamar (2 Sam 13), la de la concubina de Belén de Judá 
(Jue 19) y la de la hija de Jefté (Jue 11), que desgraciada-
mente “hablan también terriblemente del presente”, decía.

Con Trible las mujeres biblistas se atrevían a afrontar el es-
tudio de la Biblia desde la inquietud que la Biblia no podía 
ser a la vez fuente de opresión para las mujeres y palabra 
de Dios en medio de la comunidad. El trabajo de Mercedes 
Navarro que hoy presentamos está enmarcado en esos estu-



 RECENSIONES 443

RAZÓN Y FE, julio-diciembre 2025, n.º 1.467, t. 289

dios bíblicos que mujeres como Phyllis Trible o Elisabeth Schüssler Fiorenza iniciaron en las 
últimas décadas del siglo XX. 

Con la lectura de este libro podemos constatar la presencia de la violencia en la Biblia, 
una violencia compleja y con multitud de versiones. Aunque en este caso Mercedes ha 
enfocado la mirada sobre la violencia de las mujeres y la violencia contra las mujeres, 
guiada por la urgente necesidad de volver a los relatos originales, sobre todo, cuando su 
recepción ha tenido consecuencias negativas para las mujeres. 

La intención de la autora es ofrecer información de primera mano de los contextos y pe-
culiaridades que presentan estos relatos de violencia para poder desligarlos de pretendidas 
justi"caciones. Dedicará su primera parte a las mujeres que ejercen violencia tanto en la Biblia 
hebrea como en el Nuevo Testamento y la segunda parte a las mujeres víctimas de violencia. 

En estas páginas se encuentran mujeres que ejercen un tipo de violencia “masculina”, di-
recta y sangrienta como Jael, Judit y, en otros casos, violencia vicaria como Jezabel, Atalía, 
Ester… Otras "guras actúan según un modelo de violencia “femenina”, ejercida mediante 
presión psicológica, como Sara y Agar. Lo común a todas estas historias es que reciben el 
rechazo y la condena moral de las comunidades creyentes. Y hasta aquí de acuerdo, si la 
Biblia no estuviera plagada de historias de violencia “masculina” que alcanzan límites insos-
pechados y que no reciben la misma condena. No es una cuestión de justi"car lo injusti"ca-
ble, dice nuestra autora, es una cuestión de repartir equitativamente las responsabilidades. 

Los relatos bíblicos revelan la parte violenta de la humanidad. Pero los que narran la 
violencia contra las mujeres permiten percibir los “mecanismos del poder y del poder 
patriarcal y machista de los varones, de las sociedades que ellos han creado y han regido, 
de sus leyes y, particularmente, del inmenso daño proporcionado a las mujeres”. No solo 
a las mujeres de las historias sino también a las mujeres que han recibido esas historias en 
su carácter ejemplar. A las que se les han presentado como excepcionales las historias de 
las mujeres que hicieron un uso digno y creativo de sus recursos, de las que no permane-
cieron pasivas y ofreciendo a las más “pasivas, silenciosas y sacri"cadas” como modelos 
admirables e imitables. 

Por eso volver a las historias permite conocer a las que habiendo sufrido violencia encuen-
tran sus propios recursos para convertirse en modelos de dignidad para las mujeres de 
todos los tiempos.

El que la autora haya listado las historias y las haya recogido en una clasi"cación objetiva 
permite al lector recuperar todas o aquellas historias que provoquen su interés. La varie-
dad de mujeres y sus respuestas a la violencia hace posible que quien lea sus historias 
encuentre respuesta a sus propias preguntas sin condicionamientos. Cada uno se acerca 
a cada texto desde una realidad diferente y eso hace único el dinamismo de la comunica-
ción, lo que uno escucha y lo que uno aprende. Hay quien encontrará información, quien 
encontrará consuelo, quien escándalo para su sensibilidad. 

Espero que las mujeres encuentren muchas preguntas que las inviten a despertar una lectu-
ra crítica de los estereotipos femeninos y de su función reforzadora de los roles de género.

Carmen P. GUZMÁN
carmenpguzman28@gmail.com

Asociación de Teólogas Españolas



Le invitamos a que visite nuestra  
página en internet y los perfiles  

en redes sociales:

www.revistas.comillas.edu/index.php/razonyfe 
@RazonFe




